

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

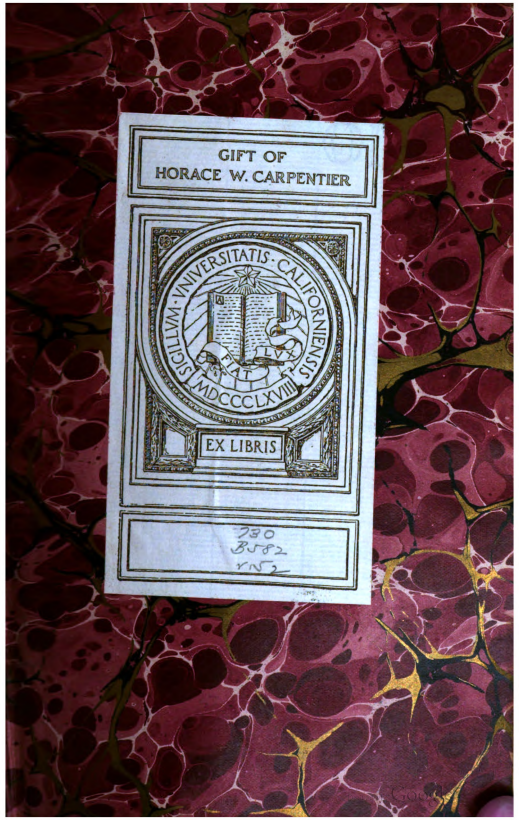
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







## BIBLIOTHECA INDICA:

A

## COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE SUPERINTENDENCE OF THE

## ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

New Series, Nos. 60, 74, 88, 97, 130, 144, 159, 169, 203, 226 and 263.

## THE TAITTIRIYA A'RANYAKA

OF THE

BLACK YAJUR VEDA,

WITH THE

### COMMENTARY OF SAYANACHARYA.

#### EDITED BY

## RAJENDRALALA MITRA,

Honorary Member of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, and of the Physical Class of the Imperial Academy of Sciences, Vienna; Corresponding Member of the German and of the American Oriental Societies, and of the Royal Academy of Science, Hungary; Fellow of the Royal Society of Northern Antiquaries, Copenhagen, &c., &c.

#### CALCUTTA:

PRINTED BY C. B. LEWIS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS.
1872.

no vieli Alescella C

# तैत्तरीयार्ययकम्

सायणाचार्थविरचितभाष्यसदितम्।

श्रीराजेन्द्रचाच-मित्रेण परिग्रोधितम्।

कलिकाता-नगर्थां
बाप्टिस्ट-मिषन्-यन्ने मुनितमभूत् ॥
स्वास्हाः १०८९॥ र्१० १००९॥

## **CARPENTIER**

## INTRODUCTION.

Vedic writings are generally divided into two classes, poetical and prose, or hymns and rituals. They bear the distinctive names of Sanhitá and Bráhmana, and embrace the whole circle of the Vedic cultus. This classification, though generally correct, is, however, by no means strictly so. Prose compositions occur as frequently among the poetical parts, as poetry among the prose divisions, and the subjects are diversified by legendary, theological and other disquisitions. Each of these two classes of composition has, besides, appendices which are of a more miscellaneous character, treating principally of theology, but by no means excluding hymns, rituals and legends. They bear the generic names of Aranyakas and Upanishads, and are more abundantly met with in the Brahmanas than in the Sanhitás. The I's'a is the only Upanishad and the Aranyaka Sauhitá and the Aranyagána the only Aranyakas known to belong to a Sanhitá; the former attached to the Vájasaneyí S'ákhá of the White Yajur Veda, and the latter to the Sáma All the rest belong to the Brahmanas. The Atharva affords the highest number of Upanishads, and the Rig the least.

Of the Aranyakas the total number is small; there being only two attached to the Rig, the Aitareya and the Kaus'itaki; two to the Yajus, the Brihadáranyaka and the Taittirtya; and two to the Sáma Veda. The Artharva has none. The total number of the Upanishads exceeds a hundred; but a good many of them are apocryphal, and most of them are alleged to belong to the Atharva.

As appendices to the Vedas, both the Kranyakas and the Upanishads are regarded as integral parts of those works—sacred and inspired, and claiming the same respect as revealed authorities

Digitized by Google

on religion which the Sanhitás and the Bráhmanas do. all repudiate human authorship, and trace their origin to the firstborn divine Brahma. As parts of the Vedas, they are also acknowledged by the faithful to be eternal and uncreate. be naturally supposed that the authors of the different portions of the Vedas to which the Aranyakas and the Upanishads are attached, were, likewise, the authors of those appendices, as for instance the Brihad Aranyaka, which, forming a part of the Satapatha Bráhmana, must be due to Yájňavalkya, to whom that Bráhmana is attributed; but inasmuch as those authors are only acknowledged to be the first seers, i. e., persons to whom particular hymns were first revealed, and not authors in the sense in which Pánini is said to be the author of his grammatical aphorisms, they afford us, even when known, and as regards the Bráhmanas they are mostly unknown, little matter for any historical deduction. It is obvious, however, that the bulk of the Upanishads are not the compositions of the authors of the Brahmanas and the Aranyakas to which they are attached; and the Aranyakas are also probably due to authors different from those of the Brahmanas to which they belong.

Thus far the two classes of appendices bear a close similitude to each other as portions of the Vedas. But in other respects they As literary compositions they are in are widely dissimilar. many respects markedly different, not only from each other, but also from the Sanhitás and the Bráhmanas. The Aranyakas, with the exception to be hereafter noticed, are written in a language and style which, though primitive and simple, are nevertheless considerably more recent than those of the Sanhitás. Compared to the Brahmanas, they appear to bear unmistakable marks of a later origin, though the bulk of them cannot in language be at all distinguished from the Bráhmanas, showing that though later, the interval between the Brahmanas and the Aranyakas was not great. The Upanishads, on the other hand, are composed in a refined and more cultivated style, which appears to represent a point midway between the ancient and the modern

Sanskrit, with a leaning perhaps in the cases of the more authentic Upanishads, to the Vedic form. Certain it is, that modern Sanskrit pandits of Bengal, who have not studied the Vedas, find it far easier to read and understand the Upanishads than the Kranyakas. This is, doubtless, to a certain extent owing to their being familiar with large extracts from the Upanishads in the Vedánta and other current works, but much is likewise due to the collocation of their words and the construction of their sentences being more in consonance with the rules of modern grammar. Exclusively Vedic forms and words are, besides, much more predominant in the Kranyakas than in the Upanishads.

Judged by their subjects, the two appendices or even more pointedly different. The Aranyakas, with the exceptions before alluded to, are all but purely liturgical, treating of ceremonials which have not been included in the Brahmanas, or offering explanations and illustrations with reference to rites already there described, but not so fully as they should have been. Not unoften do they enter into discussions regarding particular topics of liturgical interest which require elucidation, though the rites to which they refer do not form a part of their subjects. short, they form supplements to the Vedas, and are intended principally to supply their omissions. Whereas the Upanishads are totally independent of the texts to which they profess to be appendices, and evince no compunction even to openly condemn the ceremonials they teach as worthless, and unworthy the attention of wise men. They are in fact rivals which inculcate a new doctrine of salvation, and not subordinates or colabourers working for a common object. Thus, for instance, while the Chhándogya Bráhmana supplies the mantras for the celebration of the marriage rite, the Upanishad of that name. which professes to be the last eight chapters of that work, declares that the three Vedas, i. e. the Sanhitás and the Bráhmanas, are insufficient to afford true knowledge, and that those who wish for salvation should, forsaking them, resort

to the Upanishads for help.\* The Mundaka describes the knowledge of the Vedas as "secondary" or "inferior" (apará), and that of the Upanishads the highest (pará).† The Taittiríya Upanishad, which forms the 7th, 8th and 9th chapters of the Kranyaka of that name, in the same way condemns the teachings of the Vedas, not excepting that of the first six chapters of the work of which it forms a part, to lead the student on to an intellectual form of worship, in which Indra, Váyu, and Agni yield their places to Mahábrahma, and the oblations and offerings of the Vedas to reflection, contemplation and meditation.

The exceptions above adverted to refer to the Aranyagána, and the Aranyaka Sanhitá of the Sama Veda. The first consists almost entirely of hymns taken from the Rig Veda Sanhitá and set to music for the purpose of being chanted or sung in forests, but it has none of the characters of the Aranyakas strictly so called. It is probably on this ground that Professor Max Müller says that the Sama Veda has no Aranyaka. If this argument be held valid, still I do not see how the second, the Aranyaka Sañhitá of that Veda can be excluded. That work is not made up of pure hymns, but of legends and matter very similar to what occur in the Aitareya and the Taittiriya Aranyakas. Besides, according to Sáyana, the Aranyakas are intended for persons who have retired from the busy scenes of every day life, and adopted the condition of Vánaprasthas or hermits. He says, "From the circumstance of their being read in forests, (aranya) these (works) are called Aranyakas. It is ordained, they should be read in forests, and none should hear them who is not duly qualified." An exception, however,

- \* Chhándogya U., R. Mitra's Translation, p. 116.
- † चपरा, चारवेदो यनुर्वेदः सामवेदः चयर्ववेदः इत्यादि ।
- ‡ Ancient Sanskrit Literature, p. 338.
  - § चरणाध्यमादेतदारणकमितीर्यते । चरणे तदभीयोते त्येवं नाकां प्रचचते ॥ स्तदारणकं सर्वं नानती त्रोतुसर्वति ।

is made in favour of the first four chapters of the Taitteriya Aranyaka which may be read in other places besides forests; but that does not justify the inference that works exclusively reserved for forests, would not come under the class Aranyaka. The derivation of the work Aranyaka adopted by Sáyana, is the same which is given by Pánini, who says that the affix  $bi\tilde{n} =$ aka is to be employed after aranya when it refers to men. Aranyán manushye, IV, 2, 29. But this leaves it doubtful as to whether works intended to be read in a forest, can be indicated The great commentator Patanjali clears up by that affix. this doubt by adding\* that the mention of men alone in the aphorism is insufficient, for the affix is applicable, likewise, when referring to roads (panthá), reading (adhyáya), right course (nyáya), location or enjoyment or travel (vihára), and elephants (hasti), of which adhyaya applies to the works under notice. All other commentators have invariably adopted this definition and derivation, and arguing on them I am disposed to place the Aranyagána and the Aranyaka Sañhitá under the head of Aranyaka.

The subordinate position which the Aranyakas occupy in Vedic literature is acknowledged by themselves. Whenever they have to establish any particular opinion of their own, they quote the authority of the Sanhitás and the Brahmanas, and not unoften confine themselves to putting together mantras, taken from the different parts of the Sanhitás and Brahmanas, in the order in which they may be required in the performance of particular ceremonies, or to explaining the meaning and purport of such mantras. It is of course obvious from these circumstances that they are of a later age, though the subjects they discuss may be as old as the authorities they quote. "Traces of modern ideas," says Professor Max Müller, "are not wanting in the Aranyakas, and the very fact that they are destined for a class of men who had retired from the world in order to

चत्यक्पनिद्गुचते, मनुष्य इति । पन्याध्याय-न्याय-विद्यार-मनुष्य-दक्षिणिति
 चत्रस्यम्।

give themselves up to the contemplation of the highest problems, shows an advanced, and already declining and decaying, society, not unlike the monastic age of the Christian world. blems, indeed, which are discussed in the Aranyakas and the old Upanishads are not in themselves modern. They have formed the conversation of the old and young, -of warriors and poets, But in a healthy state of society these questions were discussed in courts and camps: priests were contradicted by kings; sages confounded by children; women were listened to when they were moved by an unknown spirit. which is represented to us by the early legends of the Aranyakas, was very different from that which gave rise to professional anchorites, and to a literature composed exclusively for their benefit. As sacrifices were performed long before a word of any Bráhmana or Sútra had been uttered, so metaphysical speculations were carried on in the forests of India long before the names of Aranyaka or Upanishad were thought of. We must carefully distinguish between a period of growth, and a period which tried to reduce that growth to rules and formulas: in one sense the Kranyakas are old, for they reflect the very dawn of thought; in another, they are modern, for they speak of that dawn with all the experience of a past day. There are passages in these works, unequalled in any language for grandeur, boldness, and simplicity. These passages are the relics of a better age. But the generation which became the chronicler of those Titanic wars of thought, was a small race: they were dwarfs, measuring the foot-prints of departed giants."\*

These remarks, however approprate with reference to some, nay most, of the Upanishads, are quite out of place in regard to the Kranyakas as Kranyakas. I say, "as Kranyakas," for those chapters of the Kranyakas which profess to be Upanishads, are necessarily, and from their very nature, different from the Kranyakas, though they may profess to be chapters of those works. Not to advert to the two Kranyakas of the Sama Veda,

Ancient Sanskrit Literature, p. 339.

which Professor Max Müller does not include among Aranyakas, and which have no peculiarity in their subjects to mark them as distinct from the Sanhitás of that Veda, the Aitareya and the Taittiriya which afford the best examples of the Aranyaka class of composition, offer very little of those transcendental discussions to which reference has been made by the learned Pro-As supplements to Bráhmanas, they have the character of Brahmanas, and treat of rituals and legends which constitute the subject of Bráhmanas, exactly in the same way as the Aranyakas of the Sama Veda, being supplementary to Sanhitas, treat of hymns which form the theme of Sanhitás. In short, the Aranyakas bear the same relation to the Sanhitás and the Bráhmanas, which the Paris'ishtas do to the Kalpa and the Grihya Sútras, the differences in either case being those of date, of origin, and literary composition, and not of nature and subiect.

The Aranyaka of the Taittiriya Sákhá is by far the largest of the Aranyakas. It extends altogether to ten Prapáthakas or Great Lessons, i. e., books or chapters, of which the last four are Upanishads, and the first six, are Aranyaka strictly so-called. Each of these six books includes from 12 to 42 anuvákas or sections, and each section embraces from 1 to 293 das atis or decades of lines, and 20 to 2930 kandikás. The exact Nos. are as follow:

| Book. | Anuváka. | Decade. | Kandiká.   |
|-------|----------|---------|------------|
| 1     | 32       | 129     | 1290       |
| 2     | 20       | 20      | 20         |
| 3     | 21       | 52      | <b>520</b> |
| 4     | 42       | 88      | 880        |
| 5     | 12       | 108     | 1080       |
| 6     | 12       | 293     | 2930       |

The kandikás are numbered arbitrarily after every ten clauses, and all clauses in excess of decades are reckoned as so many supernumeraries at the end of an Anuváka, but they are not included in the reckoning of the total of kandikás.

To prevent interpolation and to preserve the authenticity of the text, the initial words of the kandikás and the number of supernumeraries are carefully noted. At the end of every book, the initial words of every anuváka as also those of groups of successive ten kandikás are given; and as these initial words form sentences, and are always kept by heart, the risk of loss or interpolation is minimized. A similar safeguard also exists in the Báhmana. The divisions into sections and decades occur also in the last four books of the Aranyaka, but they are not of the same size. In the last book the decades are lost sight of altogether. Considerable uncertainity also exists as to the number of sections which should belong to it. According to Sáyana, the Drávida recension contains 64 sections; the Karnáta 74 sections; the Andhra, 80; and others 89 sections, of which Sayana says he selected the Andhra for his comment. In the MSS. of his work which have come to my notice I have, however, invariably found commentaries on the first sixtyfour sections, and no more. The Book bears the special title of Yájniki or Mahánáráyana Upanishad, and is described as khila rúpá or "supplementary," which circumstance unmistakably leads to the conclusion that it is of a much later date than the The 7th, 8th and 9th books, constituting the first six books. Taittiriya Upanishad, differ considerably from the last, and are also to a certain extent different from the first six. It would not be unreasonable to suppose, therefore, that they too are of a different date. From their language, subject and character I take them to stand, as in their position so in their date, midway between the first six and the last books.

Thus we have to deal with compositions of three different dates in this single work. What those dates are it is impossible now to ascertain with anything like precision. The last book treats of mantras for various divinities, and those mantras have the mystical character of the mantras to be found so abundantly in the Tantras, and the presumption is, that it belongs to the same age with the earliest of the Tantras, i. e., at best the

beginning of the Christian era. The three books immediately preceding the Yajniki Upanishad most probably belong to the same age as the other authentic Upanishads, such as the Katha, the Kena, the Chhandogya and the Vrihadaranyaka. And lastly, the first six books, or the Aranyaka proper, belong to a much earlier age. Professor Max Müller, after a careful survey of the question in all its bearings, is of opinion that the Aranyakas in general, including the authentic Upanishads, are more ancient than the Sútras, which have, according to him a range of four hundred years "from 600 to 200 B. C." This takes us to a period when writing in Greece had not yet been known, and Homeric songs were being composed. As regards the Taittiriya Aranyaka with which we are at present concerned, this antiquity is by no means extravagant, or even unduly excessive. We know for certain from the Greek writers that the cruel practice of Sati, or burning of the widow with the corpse of her deceased husband, was widely current in India in the fourth century before Christ. Diodorus Siculus twice refers to it in the 103rd and 106th Olympiad, or B. C. 327 and 314 years. He supposes that it must have originated with a view to repress unfaithfulness in women towards their husbands, whom they often destroyed by mixing poison in their food. He argues, "this wicked practice (of husband-killing) increasing, and many falling victims to it, and the punishment of the guilty not serving to deter others from the commission of the crime, a law was passed that wives should be burned with their deceased husbands, except such as were pregnant and had children, and that any individual who refused to comply with this law, should be compelled to remain a widow, and be for ever excluded from all rights and privileges, as guilty of impiety. This measure being adopted, it followed that the abominable disposition to which the wives were addicted was converted into an opposite feeling. For, in order to avoid that climax of disgrace, every wife being obliged to die, they not only took all possible care of their husbands' safety,

<sup>\*</sup> Ancient Sanskrit Literature, p. 313.

but emulated each other in promoting his glory and renown."\* Strabo supports this opinion; † and Propertius, Cicero and others after him afford ample testimony to the prevalence of the Satí rite in India in the first four centuries before the Christian era. The argument of Diodorus is of course a mere conjecture of his own, and has nothing of the historical character which he has given to it. It was quite as likely that the Indo-Aryans borrowed the practice of widow-burning from the aboriginal Tamulians, among whom, as among other ancient primitive races, the practice of burying or burning the effects of dead chiefs, not excepting their wives, along with their corpses, was most probably in vogue, as that it should be introduced as a repressive measure to put down husband-poisoning. some wives in ancient India did poison their husbands, as others did, and now do, in other parts of the world, is of course a fact not to be questioned, but that crime of that description was, in India, at any time, so abnormally great as to necessitate so cruel a measure as wholesale burning of widows for its suppression, there is nothing to show.

Human nature is, on the whole, very much the same all over the world, the extremes of goodness and badness in individuals may be more widely asunder in civilized society than in rude primitive communities; but the sum total of morality in a nation has undergone but slight variations, and we cannot readily believe that the natural affection for husbands was more peculiarly deficient in India at any one time than at others. Constancy in women among the primitive races is proverbial, and yet the low estimate in which women were held among them in former times, sufficed to lead them to bury their widows, to gratify the spirits of their lords, and the same low estimate added to tropical jealousy may suffice to bring on a cruel law without any extraordinary increase of crime of a particular description. Besides, man, as the lawmaker, has in no

<sup>\*</sup> Lib. XIX, c. 32, 33, apud Pegg's "Cries to British Humanity," p. 213.

<sup>+</sup> Geogr., lib. XV.

part of the world, and at no time, evinced any great consideration for weak woman. On the contrary, he has been more exacting as regards them, more stringent, and more overbearing,
than he has ever been to his own equals in sex and power.
We may therefore more reasonably believe man's tyranny,
and not woman's excessive frailty, to be the cause of the cruel rite
of Satí; unless we suppose it to have been borrowed from a
neighbouring people, even as the system of zenana seclusion has
been borrowed within the last six hundred years or so, from the
Muhammadans. But whatever the cause, certain it is as a
matter of fact, widow-burning was extensively in vogue in the
fourth century, and looking to the horrible nature of the rite,
it is impossible to conceive, that it could have assumed all of a
sudden the extent and character in which it was met with by
the Grecians.

It must have taken centuries from the day it was first performed, to the time when it was reckoned as an ordinary and every-day occurrence. Doubtless, in olden days, when society was not so firmly established, it was easier for new rites and customs to get a currency than in more settled times. But Hinduism in the fourth and fifth centuries B. C. had assumed a fixity by no means less firm than what it has now. On the contrary, several educational and other movements, particularly foreign and unsympathetic government, now offer much greater facilities to change than the Hindu sovereignty of former days could possibly afford, and new, foreign, and repulsive customs and rites then could not but take a longer time in gaining an ascendancy on the minds of the people than what they do now.

Four centuries for such a purpose in regard to Satí would not be by any means a large estimate, and if this be accepted, the date of the Taittiriya Aranyaka would be carried to a time anterior to the middle of the eighth century at the lowest calculation; for it was compiled at a time when the rite of Satí was unknown among the Bráhmans. The sixth chapter of the work, gives, in great detail, all the rites and ceremonies to be observed by the

Indo-Aryan race for the cremation and burial of the dead, and it nowhere makes the smallest allusion to the burning of widows. This might at first sight appear a mere negative evidence; but it is in reality not so, for the work distinctly points out the duties of widows on such occasions, and it could not have omitted to mention the rite in question, if it had been known. We are told that the proper duty of the widow was to lie by the side of her husband's corpse on the pyre, whence she was removed by a brother-in-law or other person who should offer to marry her, and that she was to take away from the corpse a bit of gold, or a bow, or a jewel, according as the dead happened to belong to the Bráhman, Kshatriya or Vaisya caste, as an emblem of her succeeding to a part of her husband's effects. the 5th, 7th, or 9th day after cremation, she had also to come to the burning ground, and remove from the smouldering pyre the charred bones and ashes of the dead, in order to assign to them the rite of sepulture. This was the custom when the Vedas were in the ascendant, and even when most of the Sútras as also the laws of Manu were compiled. The only Sútrakára who alludes to the rite of Satí, is Kátyáyana, who codified the rules of the later or White Yajur Veda, and he must have lived long after Bodháyana, Hirapyakes'i, Bharadvája and other authors of Sútras on the Black or more ancient recension of the Yajus. It is worthy of note also that the later or White recension of the Yajus itself nowhere alludes to the rite.

The rite of disposing of the dead is a most important one in connexion with every civilized society, and among the early Indo-Aryans whose whole lives were eternal rounds of rites and ceremonies, it must have early engaged their attention, and formed the subject of sacerdotal legislation; and laws regarding it once laid down were the least likely to be altered or changed. We may fairly conclude, therefore, that the ceremonies regarding cremation and burial were compiled long before the rite of Satí was thought of, and as that rite took, as above shown, from three to four centuries in maturing to the state in which

the Grecians noticed it in the fourth century B. C., the date of the Kranyaka, even if its 6th chapter be the last compilation on the subject, must date from a very remote antiquity. It cannot be denied that this conclusion is founded on a single fact; but it is so clear and precise in its nature—so little liable to be influenced by other circumstances—that its evidence, I feel satisfied, cannot be gainsaid. Of course this argument gives only a limit on one side, and not the precise date of the work under notice; but this is all that, I believe, can now be attempted.

As regards the author of the Aranyaka, it is impossible even to make a guess. The Sanhitá of the Black Yajur Veda is attributed to Tittiri, whence its name Taittiriya. As the Bráhmana of that name comments on the mantras of the Sanhitá, and points out their uses in connexion with ceremonies, it is not at all likely that it should have proceeded from the same person. The Aranyaka often alludes to the Bráhmana, and sometimes quotes from it; it must therefore be later still, and due to a different author; but who that author was, Sanskrit literature fails to indicate.

It has been already said that the Kranyaka is throughout ritualistic. Its sole object is to point out the peculiarities of those rites and ceremonies which have not been fully described in the Bráhmana, and it adheres to its province with scrupulous The first book is devoted to mantras required for the collection of, and adoration with, the Arunaketuka fire, illustrating the same with legends in the usual Brahmana style. The ceremony is optional, and should be performed by those who wish numerous progeny, or crowded herds, or seasonable rains, or cure of disease, or destruction of enemies, or great strength, or glory, or religious merit, or heaven (p. 162). Before undertaking it, a course of penance has to be undergone for a year, or for at least two months. (p. 188). The penance includes bathing three times a day at the time of the three diurnal offerings; taking one meal a day, in the morning on the first, and in the evening on the next day, and so on, or twice daily if the food be obtained by begging; daily offering of udumbara wood to the sacred fire; the washing of the mouth and feet with water taken in a pot and strained, and not in a river or tank; homa offerings to Agni, Aditya, &c., and the reading of the Aranyaka in a forest. During the performance of the ceremony some additional observances are enjoined, such as, not to run during rain, not to void certain secretions in water, not to tread on gold or lotus leaf, and to abstain from fish and tortoise meat.

The ceremony itself consists in offering daily, for a year, certain oblations on two altars, one of which is to contain water and the other fire; the offerings consisting of clarified butter. sacred wood, cooked rice and the like. The first seven sections are devoted to mantras for the placing of certain emblematic watery bricks (avishtakáh) on and before the northern altar (uttara vedi), pouring hot water thereinto, and prayers for propitiating the tutelary gods of the sacrifice. Each section ends with quotations from the Taittiriya Bráhmana and the Rig Veda Sañhitá, in support of the opinion of the Aranyaka regarding the merits of the operations. The 7th section names some of these emblematic bricks after the eight suns which are said to give light and health and fruition to this world. names of the suns are Aroga, Bhrája, Patara, Patanga, Svarvara, Jyotishimán, Bibhása and Kasyapa. The last is said to remain constantly over mount Meru, and never to cease giving light to that region. Its superior merits are described in a Rig verse which has been quoted. The other suns are inferior to this one. and their identity is questioned by some authorities (Acháryas) who, it is said, take them to be the types of vitality, egotism, and the five primary elements. Others believe them to be the types of the seven officiating priests; and others again imagine them to imply the seven quarters. Although ordinarily only one sun, "the healer" (Aroga), is visible to mankind, two sages of the name of Panchakarna and Saptakarna, the sons respectively of Vatsa and Plaksha, claimed to have had occular demonstrations of all the seven, but they knew of the eighth only from tradition, whereupon Pránatráta, son of Garga, told them, "Go you twain to the top of the Meru mountain, and you will behold, as I have done, the eighth." The first sun of the list which is very appropriately called the healer of disease, shines on this earth, the next three at the foot of the Meru, directing their rays downwards, and the next three above them shining up-Passing through the cool region between the two groups, a traveller might proceed on to the top of the Meru mountain, and behold Kasyapa, the eighth sun. A doubt now arising as to the possibility of there being more than one sun, reference is made to the differences in the rays and action of the sun in the different seasons which can result only on the supposition of the sun for each season being separate, and a Rig Vedic passage is also quoted which says "there are thousands of suns" (sahasra súryatáyáh : anantáh súryáh ityarthah), and arguing thereupon the teacher Vaisampáyana says, "what wonder then that seven suns should be named, [tatra sapta súryatve Vaisampáyana Acháryah manyate). kimas'charvamitih reference in the text of the Aranyaka to Vaisampáyana, is worthy of note, though of course there is nothing to show that he is the same person, the pupil of Vyása, to whom the narration of the Puránas is attributed.

The eighth section is devoted to an interesting series of cosmogonic questions. The interrogator first asks; "say, O Deva, where dwell the clouds? what supports the years and days and months and seasons? what sustains half months, muhurtas (periods of 48 minutes) nimeshas (space of time equal to a twinkling of the eye) and trutis (or double primary molecules of time)? and where abide the waters which are now hence passing away?" (rising in the form of vapours). The reply follows thus: "The different measures of time dwell in the waters, and the waters dwell on the sun, (drawn up by his rays). The clouds get the waters from the sun's rays, and the lightning dwells in the sun." The next question enquires—what kind of matter dwells

between the earth and heaven and supports them, and the reply is given on the authority of a sage, named Vatsa, who says: "Vishnu supports the twain, and makes them rich in food and cattle and barley." The interrogator returns by asking: "Whence their power? whence their glory? who are his allies, and through what means does that divine Vishnu alone sustain the two regions like an axle tree?" The reply follows: "They say from the wind proceeds the power of Vishnu; and from his indestructibility his glory. That divinity sustains these (two spheres) by means of the threefooted, which constitute the one and most excellent representation of that Vishnu." The phrase "threefooted," is a quotation from the Purushas'ukta of the Rig Veda where it stands for the supreme Brahma, onefourth of whom is said to constitute the universe, and the remaining three-fourths his sole entity. The same three-footed is the identity (svarupa) of Vishnu. His allies are the fires and the winds which support ceremonies.

The next queries are, as to which are the four kinds of Mrityu or death? and what are the regions of the pious and the sinful? The replies, in the language of a wise man, are: "The yonder sun is the first or most potent (cause of) death, (the death proceeding from gradual decay by repeated revolutions of the sun i. e. old age); the wind Pavamana is the second, (or of middling power, death resulting in its case by the displacement of the vital airs, which can be arrested by Yogis who know how to regulate their breath); Agni is the third or the weakest, (as it causes dissolution by creating disorders of the gastric fire, which physicians can easily overcome by appropriate medicines); and Chandramas the moon, the fourth (the moon being the lord of cereals, the want whereof leads to death by starvation). vicious always repair after the first death to regions where there is no enjoyment (of any kind). The pious, dying of that death, go to regions rich in enjoyment of every kind where dwell those who have performed virtuous actions. While those who are neither excessively violous, nor excessively pious, are born as

mortals in this region, and are subject to the second, third and fourth kinds of death."

Next follows a description of hell. The question and answer on the subject are thus given (p. 57). "Say, O Bráhman, should you know it, where does Yama punish the vicious, and the vices for which they are punished? I ask this of you.". "The (seven) suns which proceed from Kasyapa always kill the vicious in the mid region between the earth and the heaven. and assign that place for their habitation. There they are born with defective bodies, according to their vicious acts; (some) without hands, (some) without feet, (some) without hairs; born without the intervention of the womb. Consumed by their actions, they die and are born to die again, and to rot in their abodes like decaying vermin (which, as fast as they are killed, are born again)." Sáyana explains the region here alluded to to mean hell, i. e., Raurava and other abodes described in the Puránas, and ayonija "born without the intervention of the womb," to imply inferior births, by heat, dirt, &c., as given in those works. It is to be noted, however, that hell is always described as lying below the earth, whereas this is above it. The Aranyaka, evidently doubtful as to the manner in which its opinion may be received, strengthens its position by several quotations from the Rig Veda, which make slight allusions to the seven suns, and transmigration.

Section ix provides the mantras for placing bricks on the altar in the eight names of Agni, and in those of eleven male and as many female forms of Váyu, as also in those of the eleven Gandharvas and the seven winds. In one of the mantras, Vyása, son of Parás'ara is referred to as the authority on which death by lightning is described as distinct from the four kinds noticed above.

The next section gives the mantras for placing bricks in the names of the two As'vins who are severally described as two horses, as a human couple, as night and day, as two friends, as water and cloud, as three clouds, as the sambara cloud, as

the roaring nimbus full of water, as the sun, and as cloud formed by the sun.

Passing over the next twelve sections, the mantras given in which call for no remark, I come to the twenty-third, which gives a legend on the origin of the sacrifice which is of interest 'as affording, to a certain extent, a new system of cosmogony, in which a tortoise assumes the task of creating the universe. 'All this was waters-mere waters-before. He the one Prajápati was born on a lotus leaf on those waters. A desire sprung in his mind; (he said) 'I shall create this.' Hence when a desire arises in the mind of man, he pronounces words, and then enters into action. \* \* \* He laboured (mentally says Sáyana to devise the course of creation). Having laboured, he shook his body. Thereupon from the flesh of his body sprung three ríshis, Aruna, Ketava and Vátarasaná. His nails became the Vaikhánasa rishis; his hairs, the Bálakhilya rishis, and his humours, the waters. Within those waters a tortoise was moving about. To it (the tortoise) said (Prajápati), 'Verily, thou art formed of my skin-flesh.' 'Not so,' said the other, 'I have been here from before.' Hence (from those words) the Purusha, the divine soul, attained, (purvamásam) (his name of) Purusha. It (the tortoise) assumed the form of a human being with a thousand heads, a thousand eyes, and a thousand feet, and stood before Prajápati. To it said (Prajápati), 'you existed before me: do you, elder, create this' (the universe). being who had transformed himself from the tortoise) took a handful of water and placed it in front with (the mantra) evá hyeva, &c. Thence arose the sun Aditya. It is the east side. Now, Aruna Ketu\* placed (some water) on the right side with (the mantra) evá hyagne, &c. Thence verily arose Agni. It is the south side. Then Aruna Ketu placed (some water) behind, with (the mantra) evá hi váyo, &c. Hence verily

<sup>\*</sup> It is not clear whether the transformed tortoise assumes the name of Aruna Ketu, or, having created the sun, left the other creations to be accomplished by the sages who sprung from the flesh of Prajápati.

arose Váyu (air). It is the west side. Then Aruna Ketu placed (some water) on the left side with the mantra evá hindra, &c. Thence arose Indra. It is the north side. Then Aruna Ketu placed (some water) in the middle, with (the mantra) evá hi pushan, &c. Thence arose Pushan. It is a dis', side, or intermediate quarter. Then Aruna Ketu placed (some water) above or upwards with (the mantra) evá hi deva, &c. Thence arose the gods, men, manes, Gandharvas and Apsarases. It is the upper side. From whatever water leaked out and fell, arose the Asuras, Rákshasas and Pis'áchas. Therefore are they overcome, (a play upon the word párápatan fell down, and parábhavan "overcome"). They were born vile." A story similar to this occurs in the Satapatha Bráhmana (vii. 4, 3, 5,) but in it Prajápati himself becomes the tortoise, whereas here Brahmá resigns the task of creation to the tortoise, which claims to be independent of him and eternal.

The second Prapáthaka is devoted to Bráhmanic education, but the details given are meagre, though in general character they are very much the same as are to be met with in the Grihya Sútras. The first requirement of a Bráhman is the sacrificial cord, and the necessity of it is illustrated by a legend, thus: "The Devas and the Asuras performed each a great sacrifice; each wishing, 'hereby we shall attain, verily we shall attain, the Svargaloka.' The Asuras, fully accoutred, performed it by main force; the Devas meekly through Brahmacharya and austerity. The Asuras, through stupidity and ignorance, were overcome, and could not attain heaven. Through duly performed yajna, the Devas attained the Svargaloka; through irregular performance, the Asuras were overcome. That yajūa is duly performed, which is performed with the sacrificial cord on, and that is irregularly performed which is performed without the cord. Whatever a Brahman reads with his cord on has the same merit which officiating at a sacrifice with the cord on ensures. Therefore should men read (the Vedas) and officiate for self or others with the cord on in order to secure the highest merit." (p. 193.)

The different kinds of cord to be used, and the mode in which they are to be worn, are next described. The skin of the black antelope and cotton thread are the most appropriate materials for it. If the cord be worn on the right shoulder and allowed to hang by the left side under the left hand, it is called Práchinávita; but if it be worn on the left shoulder (as is usual now) and allowed to hang on the right side, it is called Upavita, or Vajňopavíta; when worn like a garland or necklace over both shoulders, it is called Sañvita. The first kind is proper for men and sages; the second for the Devas; the manes following the practice of the last.

For a Bráhman who has been invested with the sacred cord, the most important duty daily is to attend to the morning, noon and evening orisons or sandhyás. On the first of these occasions, he should begin by throwing a little water upwards while repeating the Gáyatrí. The object of this is to cast away to an island named Aruna, a set of Rákshasas, whom Sáyana wishes to identify with the evil passions of mankind, and who are said to have obtained, after a long course of penance, the blessing of Indra to wage war against the sun. To this warfare they were ever prone, and daily did they assail, without intermission, the solar luminary from the time he rose to the time he set, until they were pacified by some water being thrown on them with the Gáyatrí mantra. The orison itself consists in reflecting on the Aditya as Brahma itself. This is followed by a circumambulation round a central spot which is to be assumed as the sun.

As a purificatory rite, the Kushmánda Homa follows next. It should be performed by all who think themselves in any way infected by vice, or guilty of any of the heinous crimes; for it is reckoned to be the best remover of sin. The period for which this ceremony is to be observed is to be regulated by the nature of the crime to be expiated; the most heinous crimes require a whole year, while minor ones, yield to an observance of one month, twenty-four nights, twelve nights, six nights, or even three nights, during which the performer should

abstain from flesh meat, female society, bedsteads and falsehood. The most appropriate food during the period for Bráhmans is milk, for Kshatriyas wheat, and for Vaisyas cheese; but should anybody feel that this aliment would be insufficient to sustain his strength for the performance of the ceremony, he may take rice, barley-meal, and other pure articles of food. The restrictions and rules about food are the same for Dikshá, and the Somayága. The mantras necessary for the performance of the rite take up four sections, from the third to the sixth.

The next duty of the neophyte is the reading of the Vedas. This of course has to be gone through by a tutor, with whom the pupil is expected to abide during his pupilage, but no mention of this is made in the text. To illustrate the importance of the study, the ninth section gives a legend. "Verily the self-born Brahma itself once became manifest (Abhyánarshat) to certain unborn white (devotees) engaged in penance. They became rishis, thence rishis get their rishihood. (A play upon the root rish, 'to go,' whence arshat became manifest' and rishi a sage, who makes everything manifest to the people at large). They stood before that Deva, anxious to perform a yajña. They perceived the Brahma Yajna; they collected it; they celebrated it. Whatever Rig verses they read, the same became milk offerings for the Devas; whatever Yajur verses (they read, the same became) clarifiedbutter offerings; whatever Sama (verses they read, the same became) Soma offerings; whatever Atharvángirasa (verses they read, the same became) honey offerings; whatever Bráhmanas, Itihásas, Puránas, Kalpas, Gáthás and Nárás ansís (they read) the same became flesh offerings for the Devas; thereby the Devas destroyed the sin of hunger, and freed from sin, they attained the Svargaloka. The sages attained equal rank\* with Brahma." (p. 235.)

The Brahma Yajna here described is no other than the formal reading of the Vedas. This should be done at dawn in a

<sup>\*</sup> Lit. Sáyujya, union with the deity.

forest, in the outskirts of a village, whence the houses in the village are not visible; the east or north side of the village being the most appropriate. Seated on a clear place facing the sun, the reader should begin by drinking, or rather throwing on his mouth, drops of water three times. He should then wash his hands and feet, and touch his mouth, nose, ears, breasts, &c., and spreading a mat of darbha grass, sit thereon cross-legged with the right foot resting on the left thigh. His left hand should rest on the right thigh and on the open palm thereof the right hand should lie with the palm looking downwards. Thus seated, the reader should first repeat the Pranava, then the Vyáhriti, then the Gáyatrí three times in three different ways, and lastly the S'akha of the Veda to which he belongs. These rules, however, are not imperative. The man who cannot go out of his village or town, may read at home, and should the morning prove inconvenient, the reading may be accomplished during any other time of the day, or at night. Ahneya, a sage, the son of S'uchi by Ahni, more sensible than his neighbours, recommends the reading at home, and at any time convenient, as the most appropriate and right course. If sitting on a mat be inconvenient, and during illness, the reading may be completed while standing, walking, or lying down; and instead of reading aloud the needful may be done by muttering so as simply to move the tongue, or mentally without any movement of the tongue at all. It is ordained, however, that the reading in the middle of the day should be always in a loud voice, and the reading once commenced should always be completed before stopping, irrespective of all those causes, such as eclipses, lightning, thunder, &c., which are ordinarily held as preventives to the reading of the Vedas. Impurities of person and place should, however, not be disregarded.

This reading is held to be an obligatory duty, and every Bráhman should observe it daily, along with four others, which none should neglect. These are oblations to the gods (*Deva-yajūa*), offering of water to the manes (*Pitriyajūa*,) offerings to

crows or other animals (Bhútayajña), and alms to beggars, &c. (Nriyajña), the five being collectively called Pañchamaháyajña, or "the five great sacrifices." Orthodox Bráhmans to this day profess to observe all these ceremonies, but in reality only the offerings to the gods and manes are strictly observed, while the reading is completed by the repetition of the Gáyatrí only, and charity and feeding of animals are casual and uncertain.

In addition to the daily reading above prescribed, persons who officiate at a sacrifice instituted by, or receive a gift from, an improper person, are bound to read the S'ákhá to which they belong expressly as an expiation, and observe a strict fast; and no mitigation of this punishment is admitted in the case of persons who officiate or receive gifts while labouring under difficulties. Should they, however, be unable to undergo the expiation on account of illness or other cause, they may limit the reading to repetition of the Gáyrtrí for three days, observing the fast as before.

The 19th section is interesting, as containing some curious mantras. The first is intended to be repeated before commencing a ceremony, or at the conclusion of the evening Sandhyá. It runs thus: "Enveloped by the glory of Kasyapa, and girt and regirt by the mail-coat of Brahma, I attain the earth, I attain the sky, I attain heaven; thereby I attain earth, sky and heaven; I attain Brahma; I attain the region of Brahma; I attain immortality; I attain the region of immortality; I attain the Devas; I attain the region of the Devas; I attain the fourfold covering of Brahma, which death cannot penetrate." (p. 272.) While repeating this mantra, the adorer should reflect upon the great Brahma as an enormous porpoise, whose figure is thus described: "Of him, whom all adore, the head is that (Brahma itself); the crown of the head is virtue; the upper jaw is Brahmá; the lower jaw is yajňa; the heart is Vishņu; the genital organ is the year; the forefeet are the two As'vins; the middle part or trunk is Atri; the hind feet are Mitra and Varuna; the first joint of the tail is Agni; the second joint is Indra; the third joint is Prajápati, and the fourth the fearless (Brahma). He is the divine and all-powerful porpoise (S'is'umára)." (p. 274.) When the reflection is completed, the adorer should turn to the north and looking towards the Polar star, thus salute the porpoise: "Thou art indestructible; thou art the abode of the universe; thou art the lord of the whole animated creation; thou art the chief of the creation; all created beings adore thee. Salutation to thee, repeated salutation to all relating to thee; salutation to the porpoise." (p. 275.) The advantage of this adoration is great. "Whoever," says the Veda, "reflects on the porpoise thus described, overcomes all accidental death, and attains heaven. He dies not on the highway, nor in fire, nor in water, nor childless: he thrives every where."

The Third Book supplies in a collected form the mantras required for the performance of the rite called Cháturhotra Chitti. The nature and character of the rite having been already described in the third book of the Bráhmana (Sec. 12), I shall reserve my account of it for my introduction to that work. The mantras themselves offer little for comment. Some of them at the end of the book are intended for the funeral service in connexion with which they will be noticed further on. The 12th and 13th sections give the Purushasúkta,\* but its reading is in some places different from what occurs in the Rig Veda Sañhitá. The Purusha is further described to have two wives, Hrí and Lakshmí, with whom he dwells as the creation.

The subsequent sections afford two other Súktas, one addressed to Prána or life, i. e., the human soul, and the other to Mrityu or death.

The first is called Bhartri Súkhta; it runs as follows: "Itself sustained (by the Deity) it sustains all (organized bodies), becoming the sustainer. Single (by nature) that Deva dwells as manifold (in the bodies of the animated creation). When it becomes tired (lit. drowsy) of sustaining the weight (of bodies),

<sup>\*</sup> For an English translation of this hymn and remarks on it vide Muir's Sanskrit Texts, i. p. 611.

it lays down the weight, and becomes latent (even as it was before the birth of the being in which it is manifest). ple call it both death and deathless; they call it both the sustainer and protector. He, who, truthfully entertaining it (in his mind) knows it, will be a sustainer of himself and others, by being sustained and supported by it. It may kill the new born babe, and yet not touch the decrepid; it may kill numbers in a single day; it is ever sleepless: that Deva is always worthy of our prayer. In the person who knows from what cause it has proceeded and what relation it bears to Brahma, it abides even when he is bedridden with decrepitude; it forsakes him not for the period assigned him by his former acts. The waters follow thee,\* even as knowing cows with distended udders follow their calves. Thou enlivenest Agni, the carrier of oblations: thou art the enlivener of Agni, the carrier of oblations; thou art Mataris'vá, the sustainer of animated creation; thou art verily all rites as well as all Soma sacrifices. All the Devas follow thy call. Thou art one alone, though entering (into many bodies thou appearest as) many. Salutation to thee. Mayst thou be gracious to my call. O inspiration and expiration, (Prána and Aprána), who are circulating in my mortal body, salutations to thee. Listen to my prayer, I address thee with a man-Quickly come, ye two ever-youthful beings, and destroy them who are my enemies. O concurring inspiration and expiration, forsake my enemy. Do not associate with his life. Through my mantra grant me, O you two mutually concurring gods, the power to kill him. Thou wast born of the existent which proceeded from the non-existent. Whatever is born. the same becomes thy asylum. Whenever it becomes tired of sustaining weight, it drops the weight, and becomes again latent (as before birth). Whenever thou desirest to enjoy the

<sup>•</sup> The changes from the third to the second person, and from the second to the third, as also from the singular to the plural, are frequent. I have followed them scrupulously, even at the sacrifice of grammar, to preserve the character of the original.

nine devas, (the body or dwelling with nine doors), thou becomest Prána, and enjoyest the pleasures of Prajápati," (p. 344).

The Mrityu Súkta runs thus: "All the gods follow that robber (Hari) who takes away life, who is the lord of the universe, and the chief amongst the intelligent. Well-disposed towards us, he has come to this mantra-established ceremony of ours. Mayst thou abstain from breaking our course. Mayst thou exert thy force (in suppressing our enemies). O Death, hurt us not, nor destroy us, nor deprive us of our vigour, nor allow us to be robbed; hurt not our offspring, O fierce one, (Ugra) nor injure our lives. Thee, renowned among men, we serve with butter. It is for this Death who causes instant horror and trepidation, that men hear; it is through his will that they have repeatedly multiplied. It is through his will that I have got what I had desired; it is from his heart that I have got my heart. Therefore, let all that is dear to me be placed before him. O Death, may you follow thy own special course, apart from the course of the gods (Devayana). O ye of benignant eyes and gracious ears, listen to my prayer; hurt not my offspring, but (overthrow) my heroic enemies. Most cordially bowing and supplicating, I adore Death the first-born of Truth, who came to existence before creation, who gratifies the prayers of all his suppliants, who is the only king of created beings." (p. 352).

The last five sections of the Third Book supply some mantras for the funeral service. These, however, call for no remark.

The Fifth Book is a sort of commentary, explaining the meaning and purport, and pointing out the uses, of the mantras given in the Fourth Book; the two, therefore, may be noticed together. The subject of the two books is the *Pravargya* ceremony, in which an earthen vessel about a span long, wide at the mouth, and narrow at two places about the middle, which gives it the appearance of three chatties put one over the other, occupies the most prominent position. This pot is called *Mahártra*, and the details about preparing

it, and cooking frumenty in it, fill the bulk of the two books. The origin of the ceremony, as usual, is attributed (in the 5th Book p. 590) to the Devas, who first performed it with a view to attain fame. "The gods, desirous of fame, were attending a sacrifice complete in all its parts. They said, 'whatever fame first comes to us, that shall be common to us all.' Kurukshetra was their altar; Khándava was its southern, Túrghna its northern, and Parinah its hinder (lit. waist) section. The Marus were the earth dug from it. Fame came to the sacrifice derived from Vishnu (Makha and Vaishnava) among their number. This fame he eagerly desired; with it he departed. The gods followed him, seeking to obtain (this) From the left (hand) of him, while thus followed, a bow was produced, and from his right hand arrows. Hence a bow and arrows have a holy origin, for they are sprung from sacrifice. Though many, they could not overcome him, though he was only one. Therefore many men without bows and arrows cannot overcome one hero who has a bow and arrows. He smiled, 'Though they are many, they have not overcome me who am only one.' Virile strength issued from him as he continued to smile. This the gods put upon the plants. became s'yámáka grain, for they are smilers (smyayákáh). Hence this grain derives its name. Wherefore a person who has been consecrated, should smile with reserve, that he may retain his virility. He stood leaning on his bow. The ants said (to the gods) let us choose a boon; and after that we shall subdue (or kill him). Wherever we dig let us open up water. Hence whenever ants dig, they open up water. For this was the boon they chose. They gnawed his (Vishnus) bowstring. His bow, starting asunder, hurled his head upwards. It travelled through heaven and earth. From its so travelling (právartata) the pravargya got its name. From its falling with the sound of ghrám, gharma obtained its name. Virile energy (or seed viryam) fell from the mighty one (mahat), hence the Mahavira got its name. From their making a collec-

tion (sambharan) of it from this (earth), the samrat obtains his appellation, (lit. the samratship of the samrat or emperor). The gods divided him when prostrate, into three parts. Agni (took) the morning oblation; Indra the midday oblation, and the Vis'vedevas the third oblation. Sacrificing with this headless sacrifice, they (the gods) neither obtained blessings, nor conquered heaven. The gods said to the As'vins, 'Ye two are physicians, replace this head of the sacrifice.' They said, 'Let us ask a boon, let our graha (libation of Soma) be received here also. (The gods accordingly) received this [libation] to the As'vins for them. [The As'vins] replaced this head of the sacrifice, which is pravargya. Sacrificing with this sacrifice with a head, they obtained blessings, they conquered heaven. When one spreads out the prayargy then he replaces the head of the sacrifice. Sacrificing with this sacrifice with a head, a man obtains blessings and conquers heaven. Hence this pravargya is principally concerned with oblations to the As'vins."\*

The Panchavins's Bráhmana of the Sáma Veda has a legend similar to this, but not quite so full in details. In the Mahábhárata, Dronáchárya is described to have leaned with his chin on his bow in overwhelming grief on hearing the news of his son's death, when Dhrishtadyumna cut the string of the bow, which, starting up, pierced the head of the great hero and killed him.

The ceremony of Pravargya homa should be commenced on the day of the new or full moon, or on a day in the wane when the moon is in an auspicious stellar mansion (nakshatra), and continued for either six or twelve days. The first step in the ceremony is of course the lighting of the sacred fire, which, when in a blaze, should receive a supply of thorny fuel upon which, is to be poured an oblation of butter. The first verse of the 2nd section of the 4th Book supplies the mantra for offering the oblation, and the first verse of the 2nd section of the 5th Book, directs that the offering should be made after filling the oblation spoon four times. This being done, the next step

<sup>\*</sup> This translation is taken from Muir's Sanskrit Texts IV., p. 112.

is to collect materials for the most essential requirement of the ceremony—the earthen vessel above alluded to. The earth for it should be dug out with a double-headed hoe made of mimosa wood; but if mimosa wood be not available, the wood of udumbura, Vaikankata, or bamboo may be substituted. homa above described, the hoe should be consecrated by a mantra. A mantra being next addressed to the Brahmá, the hoe, a black antelope skin, a horse, a goat and an ox are to be taken to the spot where the earth has to be dug. The skin being now spread on the ground with the head-side pointing towards the east, and the hair looking towards the north, the digging is to be carried on, the first three strokes being accompanied with mantras, and the last silently without a mantra. The dug earth should be thrown on the antelope skin, and thereon should be put a small quantity of earth dug by the tusk of a hog, as also some earth from an ant hill. The earths being now brought to the altar on the back of the goat, the horse is to be made to Then mixing the earths with a quantity of goat smell them. and antelope hair, and putting into the mixture a few twigs of the Cisalpinia bonducella, some small pebbles, and a quantity of broken potsherds, the whole is to be moistened with hot water, well kneaded, and beaten so as to prepare a good compost of uniform consistence for the making of the vessel. of hair, pebbles and potsherds in preparing clay for a good hard substantial pot, not liable to crack in course of firing, is so obvious, that I need not notice them. The Cisalpinia twigs eviently serve the same purpose, but the Aranyaka (V. 2-9) has a legend to recommend its use and importance. According to it once on a time, "Indra hurled his thunder-bolt for the destruc-But as often as he did so, so often he failed tion of Vritta. to seize (the demon). Thereupon he exerted from before a heap of Cisalpinia (twigs), and caught him. He (Indra) said. 'Thou hast supported my vigour' (úti); hence the Utiká has obtained its power," (p. 596).

The place most appropriate for preparing the Mahávira is an open spot surrounded by a mat fence. Seated within this enclosure, the preparer should work with his face averted so as not to breathe on the clay when it is being modelled, nor allow his shadow to fall on it. The spatula for modelling the pot should be made of bamboo, and not of wood of any other kind, and the same instrument is to be used in scooping out the earth to complete the bowl of the vessel. The proper height of the vessel is a span, but it is not necessary to measure it exactly, to see that it is of the standard height, a slight difference being immaterial. It should, however, have a handle attached to it, so that it may be easily held and moved about.

When the pot or urn is completed, it should be placed on two bits of wood over a fire kindled in a hollow before the Gárhapatya fire, and in that position thoroughly baked, so as to be fit for the purpose of being used as a cooking-vessel. A number of mantras have now to be repeated for taking out the vessel from the fire, for wiping it, for placing it near the altar, for looking at it in that position, as also for certain offerings to the fire; but as they are of no interest to any besides those who are engaged in performing the ceremony, I shall pass them over.

The vessel is required for the cooking of the Pravargya offering. Milk is the most essential element of this offering, and it has to be procured in a systematic manner, reciting mantras at every step. The first step is to take a piece of string, of course duly sanctified by an appropriate mantra, and to go forth for the milch cows. The next step is to call the cows. This should be done first by reciting their ritual, and then their popular, names. The ritual names (devanámáni) are Idá, Adití and Sarasvatí, and the popular names, such as the owner assigns to his pets. When a cow, thus invited, comes to the inviter, she is to be tied, and the calf kept apart. After allowing a sufficient time for secretion of the milk, the calf is to be let loose,

and, addressing it and the cow to yield a plentiful supply, milk is to be drawn in the usual way.

The cooking of the Pravargya next follows. It is a frumenty consisting of milk, butter and rice, which when duly dressed, is to be flavoured with more butter and honey. The details of the offerings to be made with this frumenty and other articles, the various mantras to be recited or chanted by the different officiating priests, and the order in which the ceremony is to be conducted, scarcely call for any notice. Some of the accidents to which it is subject, and the expiations for the same, are, however, not altogether unworthy of note. The first and most likely accident is, the cracking and breaking of the vessel when on the hearth. For this, the most obvious remedy is the substitution of another vessel with an appropriate mantra. the frumenty, however, boil over from excess of heat, the proper course is to throw a little cold water into the pot to allay overboiling; this must, however, be done, as most other operations of the ceremony, while repeating mantras, of which four are prescribed as the most appropriate. The cooking of the Pravargya has to be done twice a day, morning and evening, for either twelve, or six, days, the evening cooking being completed before sun-down; should it, however, be delayed, and it be necessary to keep on boiling even after the sun has set, an expiation has to be gone through. An expiation is also required, should any of the priests eat of the frumenty before the completion of the ceremony,—an accident the possibility of which should appear questionable, unless we think ill of the devotion of the priesthood of the time. But bearing in mind the fact that libations of soma nectar were freely indulged in by the priests during the ceremony, it was by no means impossible. For loss of oblatory articles by theft, imprecations dire against the caitiff was the only resource; but to drive away a wolf prowling about the place of sacrifice, there was a more effectual remedy in a burning brand, flaming at both ends, thrown towards the animal. The same remedy was resorted to for

driving away jackals, owls, donkeys, vultures and other noxious animals, the imprecation accompanying in the case of vultures being, "away, thou blood-besmeared, gory-mouthed messenger of death; thou dog-footed, swift-winged messenger of both Yama and Bhava, away hence to indulge in your coveted carrion (elsewhere)." In the case of noise made by men possessed by devils, or the fall of a vulture, or the dropping of a worm on an oblatory article, or for enemies, imprecations were the only remedy. For the last, three imprecations are given, the first of which should be recited while pouring a red coloured oblation on the fire; it runs as follows: "Even as cooked offering is poured on the fire, so do I truly consign this (enemy) to the jaws of death; may the result be alike! Khan, phan, he is killed," (p. 555). The commentator says the words khan and phan are onomatopoetic of the sound produced by the chewing of the bones of the enemy between the jaws of death. The Tailanga MS. consulted by me, substitutes khat phat for the above. The second imprecation should be repeated after observing Brahmacharya for three nights: it is to this effect:--" I curse thee with a sacred mantra: I curse thee with the curse of Brahma; I look on thee with the frightful eyes of Bhrigu; I reflect on thee with the wrathful mind of Angiras; I pierce thee with the keen edge of sin, mayst thou fall below me!" (p. 556.) The third imprecation has to be repeated when burying, at dusk, a herb called simijávari, in the cattle shed of the enemy. It runs thus: "Mangle him, O Simijávari, mangle him in his bed; O bedborn, cast him on a rock (away from his home); reduce him to nothing in the forest fire; destroy him ere yonder sun rises again in the east-him who envies us, and whom we hate." (p. 557.)

It has been already stated that the fifth Prapáthaka is a kind of commentary explaining the objects and uses, and sometimes the meaning, of the mantras given in the fourth Prapáthaka. To illustrate this, I shall here quote an example

from the 2nd Section of the fifth Prapáthaka which explains the 2nd mantra of the 2nd Section of the fourth Prapáthaka. The mantra in the latter runs thus: "Impelled by the god Savitá, I seize thee with my arms like the two As'vins, and my hands like Pushan's." The use of this is thus explained in the former: "With the words 'impelled by the god Savita,' &c. the abhri (hoe) is to be taken up for (the) production (of earth for the ceremony). He says, 'with my arms like the two As'vins,' because the Asvins were the Adhvaryus of the gods. He also says, 'with my hands like Pushan's,' to imply earnest application."

The sixth Book\* is devoted to the details of the funeral ceremony, which it describes under the title of *Pitrimedha*, or rites for the welfare of the manes, and gives all the mantras required for the ceremonials of the first ten days after death, leaving the

• An abstract of this book was published by me in the Journal of the Asiatic Society of Bengal for 1870, (Vol. XXXIX, p. 241, et seq.), and nearly the whole of it is here reprinted, with a view to afford to the reader an analysis of the entire Aranyaka in a collected form.

As the subject is of considerable importance most of the Sútrakáras have treated of it at great length, and I may refer the curious in such matters to the Sútras of As'valáyana Bodháyana, Hiranyakesi, Kátyáyana, Bháradvája, Sánkháyana, and Apastumba for details of the ancient ritual. The Smritis of Vishnu, Hárita, Kátyáyana, Parásara and Yájnavalkya, also notice them, but not quite so fully or clearly. Of the Prayogas which explain the rules of the Sútras, the following are the principal: 1 Bodháyana-prayoga-sára, 2, Hiranyakeshyanteshti-prayogamani, by Abhayankara, 3, Antyeshti-paddhati by Nárávana Bhatta, son of Raghunátha Bhatta, 4, Khitágnerdáha-paddhati, by a disciple of Rámes'vara, 5, Suddhitattva, by Raghunandana, 6, Smriti-kalpa-druma, by Is'varanátha, 7, Asaucha-nirmaya, 8, Jatamallavilása, 9, Sapindi karana, 10, Suddhikalá, by Bhavadeva, 11, Smritisára, by Harinátha, 12, Kalidharmasára, by Vis'ves'vara Sarasvati, 13, Dharma-privitti, by Náráyana Pandita, 14. Mumurshu-kritya, 15, Smritisára by Náráyana Bandya, 16, S'uddhimayúkha, by Nilkautha Bhatta, 17, Madana-párijáta, by Madana Ráya, 18, S'údradharma-tattva, by Kamalákara Bhatta, 19, Nirnaya-sindhu, by Kamalákara Bhatta, 20, S'ráddha-paddhati, by Vis'vanátha Bhatta, 21, Trinsachchhlokibháshya, 22, S'raddha-viveka, by Súlapáni, 23, Hemadri s'ráddha khanda, 24, Apastamba-pitrimedha-bháshya, by Gopála. There are probably others, but I have not yet seen or heard of them.

s'ráddha, or the rites meet for the eleventh day, altogether unnoticed. The mantras are taken mostly from the Rig Veda, and arranged in consecutive order, but without any clue to the particular rituals for which they are intended. The Sútrakáras supply this deficiency, and as they point out several peculiarities not to be found in As'valáyana, I propose to give here a summary of the subject. The bulk of the mantras and the rules are the same as given by As'valáyana; but as that author's work, lately published by the Society, has already been commented upon by Dr. Max Müller,\* it is not necessary to notice it in detail.

The first mantra given refers to the performance of a homa immediately after the death of a man who had always maintained the sacrificial fires in his house. According to Bodháyana, four offerings should be made, while touching the right hand of the dead, to the Gárhapatya fire, with a spoon overflowingly full of clarified butter. Bharadvája prefers the Ahavaniya fire, and is silent as to whether the offering should be fourfold or not. As'valayana recommends the rite to be performed at a subsequent stage of the funeral. All three take it for granted that death has happened within the house, if not near the place where the sacrificial fires are kept, and none has anything to say regarding the taking of the dying to the river-side, or of the ceremony of immersing the lower half of the body in water at the moment of death, (antarjali) which forms so offensive a part of the modern ceremonial in Bengal, and which has been, by a flourish of incisive rhetoric and at a considerable sacrifice of truth, called "ghat murder." Looking to this negative evidence against it, to its total absence in other parts of India, and to the oldest authorities on the subject being the most recent of the Puranas, it may be fairly concluded that it is of modern origin. None of the authorities usually quoted enjoin it as a positive duty, and it has come into gene-

<sup>\*</sup> Zeitschrift der Deutshen morgenlandischen Gesellschaft, IX. Vide passim Grimm's Essay on the Burning of the Dead, and Dr. Roth's article "on Burial in India."

ral practice probably since the date of Raghunandana and his contemporary Smritikáras of the 16th century.\*

After the homa, a cot made of Udumbara wood (Ficus gloma-rata) is to be provided, and, having spread on it a piece of black antelope skin with the hairy side downwards and the head pointing to the south, the corpse is to be laid thereon with the face upwards. A son, brother or other relative, or in his absence whoever takes the lead, should next address the corpse to give up its old clothing, and dress it in a new suit.

• The authorities usually quoted are the following :-

ग्राहितच्चे १६० । बङ्गायां त्यज्ञतः प्राणाम् कथयामि वरानने । कर्णे तत्परसं त्रचा ददामि मामकं पदं॥ स्कान्दं।

"I shall relate to you, O handsome-faced, the merit of giving up life in the Ganges. I give him (who does so) my own rank, and pour in his ears the mantra of the Great Brahma." Skanda Purána, quoted in the S'uddhi-tattva.

१८९ प्रायसिकतचे। चर्डेंदिके तु जाइत्यां वियतेऽनशनेन यः। च याति न पुनर्जन त्रस्तापुर्व्यमेति च॥ चःग्रेयं। चर्डेंदिकं चरणात्राभिपर्य्यनमिति स्नार्त- बाख्या १८६। नाथ्यनर्भततोयानां स्तानां क्वापि देखिनां। तस्र तीर्थप्रसावाप्तिः नाम कार्या विचारणा॥ स्कान्यं।

"He who fasting dies with half his body immersed in the water of the Jáhnaví (Ganges), is never born again, and attains equality with Brahma." Agni Purána, quoted in the Práyas chitta-tattva.

"The embodied who dies with his body up to the navel in water, attains the fruit of all the sacred waters, (tirthas). There is no doubt about it." Skanda Purána.

#### क्रियायोजसारे। गङ्गायां त्यव्यतां देखं भूयो जना न विद्यते इति १२॥

"After giving up the body in the Ganges there is no second birth." Kriyá-yoga-sára.

#### सन्यव्य देखं महायां प्रचादापि च मृक्तये ॥ ४५ ॥

"Even the crime of Bráhmanicide may be explated by giving up the body in the Ganges." Kriyá-yoga-sára.

† The mantra for the purpose says :-

# चंपेतकू च यदिचाविभः पुरा। इष्टापूर्णसमुसम्प्रस्य दक्तिकां यथा ते दणं बक्रमावि वसुषु॥ ३॥

"Give up the cloth thou hast hitherto worn; remember the ishta and purta sacrifices thou hast performed, the fees (to Brahmans thou hast given) and those (gifts thou hast) bestowed on thy friends."

The body is then covered with a piece of unbleached, uncut cloth, having fringes on both sides; the operation being performed while repeating a mantra.\* Then, wrapping it in its bedding or a mat, it is to be borne on its cot to the place of cremation. The removal, according to some authorities, should be made by aged slaves; according to others, on a cart drawn by two bullocks. The mantra for the purpose, says, "I harness these two bullocks to the cart, for the conveyance of your life, whereby you may repair to the region of Yama-to the place where the virtuous resort,"† clearly indicating that the most ancient custom was to employ a cart, and not men. As valáyana suggests one bullock. Anyhow, the ancient Sútrakáras evince none of the repugnance to the employment of Súdras for the removal of the corpse of a Bráhman which the modern Smarthas entertain on the subject. According to the latter, none but the kith and kin of the dead should perform this duty, and the touch of other than men of one's own caste is pollution, which can be atoned for only by the performance of an expiatory ceremony. When Sir Cecil Beadon, the late

<sup>\*</sup> इदनवे वस्तं प्रथमं न्वाजन्॥ २॥

<sup>&</sup>quot;This cloth comes to thee first."

<sup>†</sup> चयैनमेतया चासन्या सच तत्तन्येन कटेन वा मंबेद्या दासाः प्रवयसे। वर्षेयुः चयैन चनसा वर्षन्येकेषां चनसेश्चाता।

इसी युनजिम ते वक्षी खसुनीयाय वोढवे! याभ्यां यसस्य सादनं सुक्रतासापि मच्चतात्॥ ४॥

<sup>‡</sup> This prejudice first manifested itself, though in a mitigated form, in the time of Manu, who says. "Let no kinsman, whilst any of his own class are at hand, cause a deceased Bráhman to be carried out by a Súdra; since the funeral rite, polluted by the touch of a servile man, obstructs his passage to heaven." Chap. V. ver. 104. The following are the subsequent authorities:—

विष्णुः। सतं दिजं न ग्रहेण न च ग्रहं दिजातिना। यसः। यसानयित ग्रहाऽग्निं सणकाष्ठचतिषि च। ष्टच्यानुः। सग्रहपतितासान्या सतासे इ दिज-मन्दिरे। भ्रीचं तत्र प्रवस्थामि मनुना भाषितं यथा। द्यरात्रास्कृति सते नासा-कृदे भवेक्षुचिः। द्वाभ्यान्तु पतिते शेषं सन्धे सासचतुष्ठयात्। सत्यन्थे वर्क्कये-

Lieutenant-Governor of Bengal, proposed the removal of the Hindu dead of Calcutta by the Mutlah Railway to Gariáh, the strongest opposition was offered by the people, on the ground that it would involve a most serious pollution and loss of caste, to allow a corpse to be touched by other than its own caste men. They quoted a number of texts in support of their opinion, including those given above, and had no doubt custom—a greater authority than written laws—to plead in their favour; but the most revered and most ancient of their S'ástras was opposed to them, for it recommended for the Bráhman dead a bullock cart as the most fitting conveyance, and a S'údra alave as its substitute.

The road from the house to the burning-ground used to be divided into three stages, and at the end of each, the procession used to halt, deposit the body on its cot on the ground, and address a mantra. As valáyana says nothing about the division of the road into stages, nor of the mantras to be repeated, but recommends the procession to be headed by the eldest member of the family. The first mantra in the Aranyaka runs as follows: "Pushá, who knows the road well, has well-trained animals to carry you, and is the protector of regions, is bearing you away hence; may be translate you hence to the

### द्वेचितित्वेवं नमुरत्रवीत्। यसः। दिजस्य मरणे वेग्न विद्याद्यति दिनवयात्। दिनैकेन विद्यम्भिरिग्निपोचः खेपनैः।

"The twice born dead should not be removed by a S'údra, nor a S'údra (dead) by a twice born person. Vishņu.

<sup>&</sup>quot;Whoever causes fire, grass, wood, and ghi to be brought by a S'údra (should perform an expiatory rite). Yama. I shall now relate to you the mode of purification, as ordained by Manu, from the pollution caused by a dog, a S'údra, an outcaste, and the low dying in the house of a Bráhman. Ten nights for a dog, a month for a S'údra, twice that time for an outcaste, and twice that for the low. The house should be forsaken in the case of the lowest, says Manu. Vrihanmanu. A house becomes purified in three days after the death of a Bráhman; the courtyard outside of the house is purified in one day by the touch of fire, washing and smearing with cow dung. Yama.

region of the pitris. May Agni, who knows what is meet for you, bear you away."\* The commentator in explaining the term Anashtapas'u "well-trained animals," attempts to include in the text the slaves recommended by the Sútrakáras by the remark "the human bearers are two-footed animals, and the two bullocks four-footed animals:" váhakáh manushyáh dvipát-pasavah anadváhau chatuspátpasú. The second and the third mantras are, in substance, very much like the first, and call for no remark.

A most important member of the funeral procession was an animal called anustarant or rajagart. An old cow was recommended as the most appropriate, next a black one, next a black-eyed one, next one with black hairs, and lastly one with black hoofs. If none of these was available, a black tender-hoofed goat was substituted. As valáyana recommends an animal of one colour, or a black kid, and says that it should be brought with a rope tied to the near fore-foot. The animal is to be brought with the mantra, "Protector of regions, this is an offering for thee." An oblation is to be poured on the fire in connexion

Mantra to be repeated at the end of the first stage.

पूषा लेतस्यावयतु प्रविद्वाननष्टपग्रार्भुवनस्य गोपाः । स लेतेभ्यः परिद्दःत्-पिष्टभ्योऽग्निर्देवेभ्यः सुविद्वेभ्यः ॥ ॥

Mantra to be repeated at the end of the second stage.

पूर्वमा आगा अनुवेद सर्वाः मेा आगां अभवतमेन नेषत्। खिखदा अष्टिकः सर्वेषोरोऽप्रयक्तन् पूर्णतु प्रविदान्॥ (॥

"Pushá knows all these sides; may he bear you away hence by the safest road; may he, who is beneficent, kind to us, and mighty against all, knowing the road well, lead us without obstruction."

Mantra to be repeated at the end of the third stage.

चायुर्विष्ठायुः परिपासित ला पूषा ला पातु प्रपर्थे पुरस्वात् । चनाऽऽसते सुक्रते। यन ते ययुक्तन ला देवः सविता द्धातु ॥ ० ॥

"The life, the life of the world wishes to take charge of you. May Pushá, leading, protect you in the difficult road; may the divine sun, leading you by the way of the virtuous, place you where the pious dwell."

🕇 मुवनस्य पत इदं इविः॥ 🗸 ॥

with this offering with the idá, or the chamasa, spoon, saying, "May this prove acceptable to wealthy Agni."

According to the Sútrakáras, the cow should be sacrificed, but should any accident happen at the time of the sacrifice, the fore left foot is to be broken, and the wound being dressed with dust, the animal is to be set free. The mantra for the sacrifice says: "Companion of the dead, we have removed the sins of the dead by thee; so that no sin or decrepitude may approach us."† The address after the immolation runs thus: "Companion of the dead, we have made thy life inert; thou attainest the earth by thy body, and the region of the manes by thy life. Pardon us and our children in this world."‡ A third address to the cow follows when her body is being dusted; it is to this effect: "O dear one, say not that I am so killed, for thou art a goddess and virtuous, going to the region of the Pitris, travelling by the adorable sky: keep us well supplied with milk in this and the future world."§

If it be necessary to let loose the cow, she is to be made to walk thrice round the pyre, while the leader repeats a mantra each time, then sanctified by another which simply says, "Mayest thou be a source of satisfaction by thy milk to those who are living (in my family), and those who are dead, and those who are just born, as well as those who may be born hereafter," and, lastly, let loose with the words, "This cow

<sup>\*</sup> चग्रये रियमते खाचा ॥ ८॥

<sup>†</sup> पुरुषसः स्यावयंपेद्धानि स्टमारे। यथा ना खन नापरः पुरा जरसः खायति ॥ १० ॥

<sup>‡</sup> पुरुषस्य भयावरि वि ते प्राक्षमिष्यः। शरोरेक् महोमिषि स्वघयेषि पिहृनुपप्रकायाऽसामिषावदः॥ ११॥

<sup>ुँ</sup> भैनं मार्रेजा प्रियेऽचं देनो सती पिक्षकोकं यदेषि। विश्ववारा मभसा मंज्यय-क्युमी नो क्षोकी पयसाऽभ्यावहरस्र ॥ १२ ॥

<sup>॥</sup> ये जीवा ये च स्ता ये जाता ये च जन्याः। तेभ्यो धतस्य घार्यितु मधुषारा सुन्दती॥

is the mother of the Rudras, the daughter of the Vasus, the sister of the Adityas, and the pivot of our happiness; therefore I solemnly say unto all wise men, Kill not this sacred harmless cow. Let her drink water and eat grass. Om! I let her loose."\*

The next operations are to dig a trench; arrange fuel thereon; wash, shave and pare the nails of the corpse; and place it on the pyre along with the wife. They were probably performed without the aid of any mantra, for the Aranyaka does not allude to them. The trench, according to As'valáyana, should be twelve fingers deep, five spans+ wide, and as long as the corpse with its hands uplifted. The corpse, in the opinion of some, should be disembowelled, and the cavity filled with ghi. When placed on the pyre, it should have in its hands, if a Bráhman, a bit of gold, if a Kshatríya a bow, if a Vaisya, a jewel. The wife should lie down on the left side of the corpse according to Bodháyana and Sáyana. As'valáyana recommends that she should be placed near the head on the north side. The chief mourner, or he who is to set fire to the pyre, should then address the dead, saying, "O mortal, this woman, (your wife), wishing to be joined to you in a future world, (lit. to obtain the Patiloka, or the region of husbands) is lying by thy corpse; she has always observed the duties of a faithful wife; grant her your permission to abide in this world, and relinquish your wealth to your descendants." younger brother of the dead, or a disciple, or a servant, should then proceed to the pyre, hold the left hand of the woman, and ask her to come away, saying, "Rise up, wo-

<sup>\*</sup> माता बद्राणां दुषिता बस्त्रमाष्ट्र ससाऽऽदित्यानामस्तरस्य नाभिः। प्रणु वे ाषं षिकितुषे व्यनाय मा गामनागामदितिं विधिष्ठ । पिवतूदकं स्टबान्यमु । सामु-स्वृजत ॥

<sup>+</sup> Aratni extending from the thumb to the tip of the index finger.

<sup>‡</sup> इयं नारी पतिलोकं ष्टलामा निपद्मत उप ला मर्च्छ प्रेतं। विश्वं पुराक्तमनु-पालयनी तस्यै प्रजां प्रविक्षश्चे के विश्व

man, thou liest by the side of the lifeless; come to the world of the living, away from thy husband, and become the wife of him who holds thy hand and is willing to marry thee."\* In a subsequent mantra, she is to be asked to bring away the bit of gold above alluded to, from the hand of the corpse. The words for the purpose are—"For the promotion of thy wealth, and glory as a Bráhman woman, and beauty and power, take the gold from the hand of the dead, (and abide) in this (region); we (shall dwell) here well served and prospering, and overcoming all presumptuous assailants."† The scholiast of Ks'valáyana says the remover of the widow, and not the widow herself, should take the gold, and that in the event of his being a slave, this and the two preceding mantras should be repeated by the chief mourner, and Wilson and Max Müller take it in the same sense; but Sáyaṇa's comment is opposed to this

उदीर्घ नार्रम जीवन्नेकितासुनेतमुपशेष एडि। इस्रपामस्य दिधिये।
 स्वमेतत्पत्युर्जनितमसिसम्बभूव॥

के 'नारि', लं 'इतासुं' मतप्राचं, 'एतं' पतिं, 'उपग्रेषे' उपत्य ग्रयनं करे। षि, 'उदीर्च' व्यास्मात्पतिसभीपादुत्तिष्ठ, 'जीवलोकमभि' जीवनं प्राविधमूचमभिल्व्य, 'रिषि' वामकः। 'लं', 'कलपाभस्य' पाविपाचवतः, 'दिधिषेाः' पुनर्विवाचे कोः 'पत्युः', 'रतत्', 'जनिलं' जायालं, 'विभिष्मम्भूव' वाभिमुख्येन सम्यक् प्रामृदि॥

The Rig Vedic reading of this verse will be noticed further on.

† सुवर्षप्र एकादाददाना सतस्य त्रिये त्रश्चामे तेजसे बजाय। धनेव लिम इ वयप्र सुत्रेवा विश्वाः सुधो धिमातीर्जयेम ॥

This verse does not occur in the 10th Mandala of the Rig Veda, but the counterpart of it, in connexion with the bow, occurs with a different reading, thus—

श्रमुद्धादाददामा सतस्याग्रे चनाय वर्षमे बलाय। चनैव लमिर वयं सुनीरा विश्वाः सुधी चभिमातीर्जयेम।

Dr. Max Müller renders the last as follows: "I take the bow from the hand of the dead, to be, to us, help, glory, and strength. Thou art there, we are still here, with our brave sons; may we conquer all enemies that attack us." Dr. Wilson's version is slightly different in words, but is in substance the same. "Taking his bow from the hand of the dead that it may be to us for help, for strength, for fame, (I say) here verily art thou, and here are we: accompanied by our valiant descendants may we overcome all arrogant adversaries."—Jour. R. As. Soc., XVI. p. 202.

interpretation.\* The words to be addressed to a Kshatriya or a Vaisya woman, are the same, the words bow and jewel being respectively substituted for gold, and Kshatriya and Vaisya respectively for Bráhmana. Under any circumstance the removal of the widow and the articles is completed. The Krányaka contemplates no alternative, and the Sútrakáras are silent on the subject, shewing clearly that when the Kranyaka was compiled, the inhuman practice of burning the living wife with her dead husband, had not obtained currency in the country.

The sacrificial vessels which the defunct used to employ in his ceremonial rites, are now to be placed on the different parts of his body; the Agni-hotra-havani, filled with butter and curds, on the mouth; the sruva spoon, broken into two, on the nostrils; two bits of gold or the butter spoon, (ájyas'ruva) broken into two, on the eyes; the prásitra-harana, broken into two, on the ears; the kapála pot, broken into fragments, on the head; a pot-sherd on the forehead; and, the chamasa spoon on the head. The mantra for the purpose consists of a prayer to Agni not to injure the chamasa spoon. † As'valayana arranges the sacrificial vessels differently; he places the juhu on the right hand, the upabhrit on the left hand, the sphya, sacrificial knife, on the right side, the Agnihotra-havani on the left side, the grávna on the teeth, the kapálas on the head, the dhruva on the breast, the s'ruva on the nostrils, the prásitra-harana on the nostrils, the chamasa and the pátri on the belly, the

<sup>\*</sup> हे नारि लं " त्रिये" सम्पर्धं, "त्रह्मणे" त्राह्महालात्यर्थं, "ते जसे" कान्यर्थं, "बलाय" मरीरवलार्थं, "स्तस्य" पृष्वस्य, "हसात्" "सुवर्षं" "ह्याद्दाना" सती, 'ह्यावें लोके तिष्ठ । 'वयं' ह्यपि 'इह' लोके, 'सुम्रेवाः' सुखं स्वमानाः सन्तः, 'सुम्रे' ह्याभिः सह सार्वमानाः, 'विश्वाः' 'ह्यभिमातीः' सर्व्यान् मन्न् (क्यमें ।

<sup>†</sup> इसमग्रे अपनं मा विकीकरः प्रिया देवानामुत से। स्थानां। एव ध्यानसे। देवपानसियान देवा अस्थानां॥

<sup>&</sup>quot;Destroy not, Agni, this spoon; it is dear to the Devas and the performers of the Soma rites. This spoon is the drinking vessel of the Devas; may the immortal Devas therefore make us happy."

sami on the genitals, the pestle and mortar on the lower part of the thighs, the arani on the upper part of the thighs, the surpa on the feet, and other vessels on the body as convenient. says, further, that the fat of the slaughtered cow should be placed on the head and on the eyes with the mantra, "Agni" &c. and her kidneys on the hands with the mantra "Ati" &c., her heart on the cardiac region, and her flesh and organs on other parts of the body; and that, in the event of the cow being let loose, imitations of her organs made with rice and barley meal, should be placed on the parts mentioned; the fat being replaced by cakes. The Aranyaka says nothing about these offerings, nor recognises any substitute. Possibly Bodháyana and Bharadvája have provided for them; but I have not the necessary MSS. at hand to ascertain it. The Aranyaka, after arranging the sacrificial vessels, gives the mantra for covering the corpse with the raw hide of the cow, which should be entire with head, hair and feet, the hairy side being kept uppermost. The mantra for the purpose is addressed to the hide; "Cuirass, carefully protect this body from the light of Agni; envelope it with thy thick fat, and marrow; holding this impudent Agni, desirous of seeing and consuming it by his vigour, allow him not to go astray."\*

The pile is now ready to be lighted, and a fire should be applied to it with the prayer: "Agni, consume not this body to cinders; nor give it pain; nor scatter around its skin or limbs! O Játavedas, when the body is fairly burnt, convey the spirit to its ancestors."† A second prayer to the same divinity is due when the fire is in full blaze, but its purport is not very different. It is followed by an address to the organs of the dead. It says, "May thy organ of vision proceed to the sun;

<sup>\*</sup> चत्रेर्वर्भ परि ग्रेमिकंश्यसमे। कुंच मेहसा पीवसाच। नेत्मा ध्यार्करसा कार्च्याको दर्घाहमस्थन पर्यक्षयाते॥

<sup>†</sup> सैनसग्ने विद्वो साऽसिक्रोची साऽस्य सर्च चिचियो सा करोरं। यदा छतं करवा जातवेदोऽयेसेनं प्रविकृतात् पिक्रश्यः॥

may thy vital air merge in the atmosphere; mayest thou proceed, according to thy virtuous deeds, to heaven or earth or the region of water, whichever place is beneficial to thee; mayest thou there, provided with food, exist in corporeal existence."\*

If instead of a cow, a goat is brought with the corpse, it is to be tied with a weak string near the fire, so that it may break its bond, and escape. The chief mourner should then offer twelve oblations to the fire with a spoon made of palása wood, for which the Aranyaka supplies the necessary mantras. Nine prayers next follow, of which the first four are addressed to Agni, the fifth to Yama, the sixth to the messengers of death, and the last three for a good region for the deceased. addressed to Yama describes him as having two cerberi for warders at his gate. "King Yama, place this spirit under the eare of thy two four-eyed dogs which guard the roads and your mansion, and whom men avoid: keep it in ease and free from disease."+ The dogs are the offspring of Saramá; long-snouted, self-satisfied, and exceedingly powerful; they are the messengers of Yama, and roam about in search of men. three prayers I shall give entire. "1. Some purify the Soma juice, others worship with clarified butter, others again follow true knowledge (madhu vidyá) in quest of felicity; may this spirit attain the same (reward). 2. May the reward of those who fight in the battle-field, and of heroes who sacrifice their lives, and of virtuous men who grant a thousand gifts, await this spirit. 3. May the reward of those who in penance pass a blameless life, and of those who are gone to heaven by their penance, and of those who have performed most rigorous austerities await this spirit.":

- \* सूर्यं ते चचुर्गच्हतु वातमः त्या द्याच गच्च प्रत्येवीं च धर्मणा। चये। वा गच्च् यदि तव ते जितने।वधीषु प्रतितिष्ठा करोरैः॥
- † या ते भाना यम र्वितारा चतुरची पियरचो क्चचमा। ताभ्याप्राजन् परिदेद्येनप्र लिखा चामा चनमीवस घेचि॥
- ‡ मेाम एकेभ्यः पवते छतमेक खपासते। येभ्या मधुप्रधावति ताष्ट्रिसदेवापि अच्छतात॥

After this, leaving the funeral pyre to smoulder, the chief mourner excavates three trenches to the north of the pyre, and lining them with pebbles and sand, fills them with water brought in an odd number of jars. The people who had followed the procession are then requested to purify themselves by bathing in them; which being done, a yoke is put up with three palása branches stuck in the ground and tied at the top with a piece of weak string, and they are made to pass under it. chief mourner passes last, and then, plucking out the yoke, offers a prayer to the sun. Thereupon, the party proceed to the nearest stream, and without looking at each other, purify themselves by bathing and a prayer to Prajápati. As valáyana says nothing of the three trenches, but takes the people at once to the river to bathe, where "they immerse themselves, and on rising throw a handful of water into the air while they pronounce the name of the deceased, and that of his family. then get out of the water, put on dry clothes, and after once wringing those that they had on before, they spread them out towards the north, and sit down there themselves till the stars According to others, they do not go home before are seen. sunrise. Then the young ones walk first, and the old ones last, and when they arrive at their home, they touch, by way of purifying themselves, "the stone, the fire, cow-dung, grain, (tila seed,) oil and water before they step in."\* This part of the ceremony and the mourning which follows, have been described by Manu, Yajnavalkya and others, and need not be further noticed. The Aranyaka is entirely silent on the subject.

For the ceremony of burial, the first operation is, the collection of the half-burnt bones. This should be done according to

ये युध्यन्ते प्रधनेषु ग्रहरामे। ये तनुत्यजः। ये वा सत्तवदश्चिकासाष्ट्रसिदेवापि कच्चतात्॥

तपसा ये समाध्यासपसा ये सुवर्गताः। तपो ये चिकिरे महत् ता ए सिदेवापि अस्तता ॥

Journal Royal As. Soc. xvi, 213.

As'valayana on the 11th, 13th or 15th day of the wane; Bodhayana enjoins the 3rd, 5th or 7th from the day of cremation. The dates tritiyá, panchamí and saptamí are given in the feminine gender in the text, and cannot imply day, as in ordinary acceptance they indicate the age of the moon. As the ceremonies, however, of the tenth day are given in a subsequent part of the work, and the Prayoga noticed above, names days, it is probable, that the morning of the 3rd, 5th or 7th day is meant, the elipse in the sútra being supplied by the word tithi in the sense of a day. The first act is to sprinkle milk and water on the cinders, and to strike on the heap with an udumvara staff to separate the bones. This is done while repeating five man-The cinders are then collected and thrown towards the south side, leaving the bones behind. Three oblations are next Thereupon the senior wife offered to Agni with a sruva spoon. is to come forward, and, with two bits of red and blue strings to which a stone is tied, to draw out the bones with her left hand, saying: "Arise hence, and assume a (new) shape. none of your members or your body behind. Repair to whichever place you wish: may Savitá establish you there. one of your bones, be joined with the third (other bones) in glory; having joined all the bones, be handsome in person; be beloved of the gods in a noble place."\* The bones should then be washed and deposited in an urn, or tied up in a piece of black antelope skin. The urn, or bundle, is then to be hung from the branch of a sami or palása tree. Should the bones belong to a person who had performed a Soma sacrifice, they should be burnt again; otherwise they should be buried. the latter purpose, an urn is absolutely necessary, and after placing the bones into it, it should be filled up with curds mixed with honey, and then covered over with grass. As'vala-

<sup>\*</sup> जपित छाऽतसमृष्ट्रं सभारस्य भेष मात्रमवत्ता मा सरीरं। यन भू स्थे हक्ष्मे तत्र मच्च तत्र स्वादेवः सविता द्वातु। इदन एकस्पर कत एकं स्तीयेन च्योतिया संविसस्य। संवेसनसमृषे चादरेधि प्रियो देवानां परमे सम्बस्थे॥

yana recommends an urn with a spout for females and one without it for males. Two mantras are given, one for pouring the mixture, and the other to be addressed to its droppings.

Subsequently a proper place having been selected, a funeral procession should proceed to it in the morning, and the chief mourner should begin the operations of the day by sweeping the spot with a piece of leather, or a broom of palása or sami Then, yoking a pair of bullocks to a plough, he should dig six furrows running from east to west, and, saluting them with a mantra, deposit the urn in the central furrow. The bullocks should now be let loose by the south side, and water sprinkled over the place with an udumvara branch, or from a The covering of the urn is then removed, some aromatic herbs, sarvaushadhi, are put into the urn, and subsequently closed with pebbles and sand; each of the operations being performed while repeating an appropriate mantra. A mantra should likewise be pronounced for every one of the operations which follow, and these include, first, the putting of bricks around the urn; 2nd, the throwing thereon some sesamum seed and fried barley; 3rd, placing some butter on an unbaked plate on the south side; 4th, spreading there some darbha grass; 5th, surrounding the tumulus with a palisade of palása branches, and 6th, crowning the whole by sticking on the top of it a flowering head of the nala reed-Arundo karka. The operator then anoints his body with old ghi, and, without looking at the urn, places it on the spread grass, invokes the manes, wipes the urn with a bit of old rag, sprinkles some water with an udumvara branch, or from a jar, having covered his own person with an old cloth, and then buries the urn with bricks laid over it.

Some charu rice is then cooked, sanctified by a mantra, and, while the chief mourner repeats five others, is put on the five sides of the urn. Sesamum seed and barley are now scattered around, some herbs put on the mound, and more bricks added. Water should subsequently be sprinkled on the place, a prayer should be addressed to the gods, a branch of the varuna tree

and a lot of brick-bats, a sami branch and some barley, should be placed on the mound, and the dead be invoked to translate himself to whichever region he likes. "Go to the earth, go to the void above, go to the sky, go to the quarters, go to heaven; go, go to heaven, go to the quarters, go to the sky, go to the void above, go to the earth, or go to the waters, wherever embodied thou canst live with the good and in peace."\*

A few holes being now dug round the mound, the ceremony of burial is completed. The operations, it will be seen, though oft-repeated and tedious, are of the simplest kind possible; the prayers are throughout addressed for the sensuous enjoyment and ease of the dead, and no where is any indication given of a desire for spiritual benefit, liberation from the wheel of transmigration, salvation, or beatitude. Even sin is lightly looked upon, and the prayer for redemption from it, is slight and casual. The whole ceremony is of the most primitive type, and bespeaks an epoch of remote antiquity. It is worthy of note also that the double ceremonial of first incineration and subsequent burial, was common among the Greeks, Romans and other ancient Aryan races, and that the remains of Das'aratha in the Rámáyana and of S'ákya Buddha were disposed of in the same way.

The last ceremony I have to notice is called s'ántikarma or rites for the well-being of the living. It should be performed on the morning following the ninth night after death, i. e., on the tenth day. This is an addition to the shaving and paring of nails and bathing, which are enjoined by mediæval and modern Smritikáras, and are still current. As valáyana recommends that this should be performed on the burning-ground on the 15th of the wane, i. e., on the day of the new moon. But our text fixes the day, and leaves it optional with the

<sup>\*</sup> प्रथिभी अच्छान्तरित्तं अच्छ दिवं अच्छ दिशे। अच्छ सुवर्भच्छ दिशे। अच्छ दिवं अच्छान्तरित्तं अच्छ प्रथिभी अच्छापे। वा अच्छ यदि तच ते छितसे। षधीषु प्रतिनिष्ठा श्ररीरैः॥

mourners to select any place out of a town, whether it be a burning-ground or not, that may be convenient. The relatives by blood, both male and female, having assembled, a fire should be lighted, and they should be requested to sit down on a bullock-hide of a red colour spread on the ground, with its neck-side facing the east, and its hairs directed towards the north. The request should be made in the following words: "Ascend on this life-giving (skin), as you wish to live to a decrepit old age. According to your seniority attempt carefully to abide on it. May the well-born and well-adorned fire of this ceremony bestow long life on you. Even as days follow days, and seasons are attached to seasons; even as the young forsake not their elders, may Dhátá so prolong the life of these (people) according to their age."\* The assembly being thereupon seated, the chief mourner offers four oblations to the fire with a spoon made of varuna wood. The relatives then rise up, and, placing themselves to the north of the fire, facing the east, recite a mantra, while touching a red bull. women are then requested to put on collyrium with these words -" Let these women, who are not widowed, who have good husbands, apply the collyrious butter (to their eyes); without tears, without disease, worthy of every attention, let these wives enter the house first."+ The collyrium should be made of a substance called traikakuda which is brought from the Trikakut or triple humped peak of the Himalaya, meaning evidently the sulphuret of antimony or surmá of the Indian bazars. should be applied with the three central unexpanded leaves of the kús'a grass, which are thin, pliant, and pointed, like a

<sup>\*</sup> खारोडतायुर्करसं राजाना चनुपूर्व यतमाना यतिह। इड लहा सुजनिमा सुरत्ना दोर्डमायः करतु जीवसे वः॥

यशाऽहान्यनुपूर्वं भविन्न यथर्मव ऋतुभिर्धिन्न क्षृप्ताः । यथा न पूर्वमपरा कहात्येवा धानरायू एषि कस्पर्येषां॥

<sup>†</sup> इसा नारीरविधवाः सुपत्नीराञ्चनेन सर्पिषा समृश्यनां। श्वनत्रवे। श्वनसीवाः सुश्रेवा श्वारोष्टन्तु जनया येनिसमे ।

camel hair brush, and answer the purpose better than the iron or stone style or bodkin which up-country women now use. The leaves being afterwards thrown away on a bundle of that grass, while repeating a mantra, the party proceed towards the east, leading the bull, and saying—"These men, forsaking the dead, are returning. This day we invoke the gods for our good, for success over enemies, and for our merriment. We proceed eastward, having well-sustained long lives."\*

The last of the party, who is the chief mourner, should then recite another mantra, and with a sami branch efface the footmarks of the bull that precedes the party. On the departure of the last man, the Adhvaryu should place a circle of stones behind him as a wall to prevent death overtaking those that have gone forward, praying—"I place this circle (of stones) for the living; may we and others not go beyond it in mid-life; may we all live a hundred autumns, driving death away by this heap."† The party then repair to the house of the chief mourner, and feast on kid and barley cooked for the purpose. Separate mantras are given for the eating of the two articles.

The most important of all the mantras above quoted, is the one which is intended as a direction to women to put on collyrium. It was first translated by Colebrooke, in 1795, as "the only Vaidik authority for the rite of Sati." Before him the compiler of the twenty-eight Smritis had quoted it for the

# इसे कीवा वि स्रतेरावविर्णत्रभूद्वद्वा देवह्रतिने च्या । प्राञ्चाध्यामा चज्रये इसाय द्वाचीय चायुः प्रतरां द्घानाः ॥

This verse, in the original, occurs a little before the one about the application of the collyrium. I have displaced it for the sake of consistency.

## † इसं कीवेभ्यः परिधि द्धानि मा ने। नुगादपरा चर्वमेतं। सतं कीवन्तु सरदः पुरूषीिस्तरो सत्युं दश्चरे पर्वतं न

The mantras quoted above occur most in the 10th Mandala of the Rig Veda, but their readings there are different, and they do not appear in the same order. Wilson's translations thereof do not, therefore, in many essential particulars, correspond with what I have given above. Vide Journal R. As. Soc. XVI, 201-2.

same purpose, and no doubt thousands over thousands of deluded women, in the moment of their greatest grief, have been sent to the blazing pyre with this miserable passport to heaven. Dr. Wilson was the first to suspect, in 1856, in a paper published in the Journal of the Royal Asiatic Society (Vol. xvi, p. 201), that "it had reference to some procession, one possibly accompanying the corpse, but had nothing whatever to do with consigning live females to the fire;" and, for a guess, it was as close as it well could be. The late Sir Rájá Rádhákánta Deva wrote a reply to this paper, in 1858, and in 1867, in a foot-note about three times larger than the paper to which it is attached, a writer, in the same periodical, (Vol. II, N. S. pp. 114-191,) entered into an elaborate verbal and punctilious criticism, but the ceremony for which the stanza was intended or to which it was applied, was left undetermined. In Rájá Rádhákánta's letter to Dr. Wilson, a quotation was given from the Sútras of Bharadvája which gave the real clue to it, but none noticed it at the time. The true bearing is now made manifest, for, I believe, few will venture to question the authority of Bodháyana in such a matter. His words areathaitáh patnayo nayane sarpishá sammris'anti: "Now these women smear their eyes with butter." Bharadvája says, strinám anjalishu sampátánavanayatímánáríriti: "For placing of the sampata in the hands of the women the mantra Ima narih. &c." According to As'valáyana, the verse should be repeated by the chief mourner when looking at the women after they have applied the collyrium; imá náríravidhaváh supatnirityanjáná iksheta. This difference is due evidently to the authors belonging to different sákhás. Anyhow, it is abundantly clear that the verse was not intended to recommend self-immolation, nor to be addressed to the widow, but to female mourners, wives of kinsmen, having their husbands living, to put on collyrium, or to be recited when looking at them after the operation. The Prayogakára says, tatah sampátapátramádáya sabhatrikastrinám anjalishu sampátam avanayati, "then taking the sampáta

pátra he places it on the hands of the women tho have husbands with the mantra imáh, &c."

The reading of the stanza appears differently in different recensions. According to Raghunandana, as given in the Serampur edition of his works, and in my MS. it is as follows:—

इमा मारोरविधवाः सपत्नीराञ्चनेन सर्पेषा संविधन्तु । सनसरोऽनमीरा सुरता सारोडम् जस्योनिसग्ने॥

Colebrooke's version, apparently taken down from hearsay, has-

र्मा नारीर् खविधवाः सुपत्नीर् खञ्चनेन सर्पेषा संविधन्तु विभावसुः खनसरोनारिराः सुरता खारोजन्तु जलयोनिम् खग्ने ।

Professor Wilson's reading, quoted from the tenth Mandala of the Rig Veda, differs materially from these; it runs thus:

इसा नारीरविधवाः सुपत्नीरांजनेन सर्पेषा संविधन्तु सनत्रवोऽनसीवाः सुरत्नारासन्तु जनया यानिसमे।

Dr. Max Müller accepts this reading, correcting only suratnárohantu into suratná á rohantu. My text, founded upon six manuscripts and the concurrent testimony of the Sútrakáras, differs in one important particular. It replaces the last word of the first line, sañvis'antu, usually translated "let them enter," by sammris'antám, "let them smear." It changes also suratná "well ornamented," into sus'évá "well served" or "worthy of every attention."

With such differences in the text, it is not to be wondered at that the English renderings which have been, from time to time, published, should be markedly different. Colebrooke was the first to take the stanza in hand, and he translated it into—"Om. Let these women, not to be widowed, good wives, adorned with collyrium, holding clarified butter, consign themselves to the fire. Immortal, not childless, nor husbandless, well adorned with gems, let them pass into fire, whose original is water."\* Ward, Macnaughten, Rámamohana Ráya and others have adopted this reading, and given translations more

\* As. Researches, IV, p. 213.

or less different from each other. But as the reading itself has not yet been traced to any authentic MS. of the Vedas, its English rendering may be dismissed without further notice.

Wilson's translation runs thus: "May these women, who are not widows, who have good husbands, who are mothers, enter with unguents and clarified butter: without tears, without sorrow, let them first go up into the dwelling." Max Müller's rendering is nearly the same. He writes—

"Es treten ein die Frau'n, mit Oel und Butter, Nicht Witwen sie, nein, stolz auf edle Männer. Die Mütter gehn zuerst hinauf zur Stätte, In schönem Schmuck und ohne Leid und Thränen."

The writer of the foot-note above alluded to, adopts Max Müller's reading but attempts to improve upon his translation by the following:—"Let these women, unwidowed, having good husbands, and with anointing butter on their eyes, enter their houses. Let the mothers, untearful, unmiserable, possessed of excellent wealth, go up to the house first." He adds "I have here followed Sáyaṇa, save in not rendering wither by "approach," where the same what is meant by wife, Sáyaṇa's "house," is not obvious.";

The most material error in the above translations is due to Sáyana. That great commentator, when he took up the Rig Veda though generally very faithfully reliant on the Sútrakáras, did not always carefully compare the Kalpas of the Rig with those of the Yajúr Veda, and hence many discrepancies are to be met with between his interpretations and those of the ancient Sútrakáras, and sometimes in his own interpretations of the same verse in the Rig, the Yajur and the Sáma Vedas. Nowhere is this more prominently apparent than in his commentary on the stanza under notice, in the Rig and the Yajur Vedas. When he met with it in the former, he wrote:

Journal R. As. Soc. XVI, p. 202.

<sup>†</sup> Zeitschrift, Band, IX, p. XXV.

<sup>1</sup> Journal R. As. Soc., N. S., Vol. III, p. 185.

द्सा नारीरित । खिषधाः धवः पतिः खिनातपितकाः जीवङ्गर्दका द्रायदः। सुपत्नीः ग्रोभनपितकाः दमा नारीः नार्यो खाञ्चनेन सर्वतोऽञ्चनसाधनेन सर्पेषा मृतेन खन्ननेवाः सत्यः संविधन्तु खारदान् प्रविधन्तु। तथा खनत्रवः खत्रु-वर्ज्जिताः खब्दत्यः खनतीवाः खनीवा रागसद्विज्जिता मानसदुःखवर्ज्जिता द्राययः। सुरताः ग्रोभनधनसदिताः। जनयः जनयन्त्यपत्यमिति जनयो भार्याः। ता खपे सर्वेषां प्रथमत एव योनिं स्टहं खारो छन्तु खागळ्नु। देवरादिकः प्रेता-पत्नीमृदीर्ष्वं नारीत्यनया भर्षस्काग्रादुत्यापयेत् स्वितस्व॥

Subsequently, with the light of Bobháyana, Bharadvája and Hiranyakes'í, he perceived the true bearing of the stanza, and then interpreted it thus:—

'इसा नारीः' एतास्त्रियः, 'चिविधवाः' वैधवरिषताः, 'सुपत्नीः' ग्रोभनपति-युक्ताः सत्यः, 'चाञ्चनेन' चञ्चनदेतुना, 'सिर्पषा', 'सम्ख्यम्नां' चचुषी मंस्यूयम्नु । 'चनत्रवः' चत्रुरिहताः, 'चनमीवाः' रोगरिहताः, 'सुग्रेवाः' सुष्टु सेवितुं योग्याः 'जनयः' जायाः 'चपे' इतः परं, 'योनिं' सस्थानं, 'चारोचम्नु' प्राप्नवम् ॥

That the last is the most consistent rendering may be accepted without hesitation.

The meaning of the stanza, word for word, would be imáh "these," náríh irregular plural nominative of nárí, "woman," alluding to the ladies of the kinsmen who have assembled at the ceremony; the regular form is náryah. The women have for predicates, avidhaváh "not widows," or "unwidowed" and supatuí, "having good husbands." (supati). Those who apply the stanza to concremation explain the first word by "not to be widowed," a meaning which it cannot be made to bear, there being neither any rule nor analogy to support it. next word ánjanena is an adjective qualifying sarpishá, both in the instrumental case, meaning "with collyrious butter." verb necessary for these elements should be one which means "applying" or "smearing," and this is what we have in sammris'antám, "let smear," from the root mris' "to smear." The Rig Vedic reading sañvis'antu, from the root vis' "to enter," can have no relation to the instrumental, except as entering with the butter applied to the eye, in which case the ordinary plan would be to convert the two words in the instrumental into one epithet, serving as an adjective to the nominative, women. It is, therefore, probable that the root vis' had, in ancient times, the meaning of decorating or putting on, as we have now the same root used to indicate "dressing," ves'a, whence ves'yá, "a woman who lives by her dress,—a harlot." Yáska adopts this meaning when he includes ves'-ati among the verbs for ornamentation, kántikarma. Sáyaṇa, not perceiving this when he commented on the Rig Veda, took the word in its ordinary signification, and so interpreted the stanza as to make the women first enter their own houses—sagrihán privis'antu, and subsequently the house, 'yoni,' of the chief mourner; in so doing he had to supply what he supposed was an elipse, and thereby entirely to mislead his readers. The new reading of the word in the Aranyaka now leaves no doubt on the subject.

The words of the second line anas'raváh "tearless," anamiváh "diseaseless" or free from pain either of body or mind, (it has been loosely rendered in one of the above quotations by "not miserable,") sus'eváh "well served," all refer to, and are epithets of janayah "wives," which follows. In the Rig Veda, the last epithet is changed to suratnáh "well ornamented" without in any way altering the construction. The verb is árohantu "let ascend" or "proceed," and agrees with the nominative janayah "wives." The dative is yonim "to house" in the singular, the house of the chief mourner, where they are to partake of a feast, and not that of the females. The last word agre, "first or foremost" is an adverb qualifying the verb árohantu.

The words ánjanena sarpishá have confounded all the European translators. Wilson has rendered them into "unguents and butter," and Max Müller into "oel und butter." One has dropt the word ánjanena and used only "butter;" he is particular in reminding his readers that he has followed Sáyana, but his assurance must be received with some reservation, for the scholiast neither omits the first word nor is remiss in explaining it; his words are anjana-sádhanena sarpishá "with butter for making collyrium" or anjanahetuná sarpishá "with butter the source of collyrium" that is, as I have rendered,

"with collyrious butter," or collyrium made of butter, the other element of the unguent being, as stated in a subsequent mantra, a mineral of the name of traikakuda, which I guess to be sulphuret of antimony or surmá. The object of the mantra is to prohibit the use of the ordinary collyrium, which is differently made. The usual practice to this day is to smear a little butter or oil in the bowl of a spoon, and to hold it over a lamp, so that a quantity of lamp-black may be deposited on it, and when the two are mixed together with the fingers, they constitute the collyrium. The sulphuret is still used in the North-West Provinces.

The second mantra to which I wish to draw the attention of the reader is the one with which a brother, student, or servant, of the deceased is to remove the widow from the pyre; inasmuch as it clearly shows that the widow at the time was not burnt, but taken to abide in the land of the living, and to marry if she liked. That the removal was positive and final, and not nominal, is evident from the rules of the Sútrakáras. Bodháyana says, "He who approaches her, should, holding her by the left hand, take her up," tañ pratigatah savye pánávabhipádyotthápayati. This is done after obtaining the permission of the deceased by a formal mantra, ante, p. 40, and on the 3rd, 5th or 7th day after the cremation, the widow, or the eldest widow, if there should happen to be more than one, is expected to go to the burning-ground and collect the bones of the dead with her left hand. As'valayana is equally precise, and adds that, should the widow be removed by an old servant, the chief mourner should repeat the mantra, (Karttá vrishale japet, Sútra, 4, 2, 19). The author of the Prayoga, it is true, takes this direction to apply to pregnant women only who should not be burnt alive, but his authority in such a case is of little value, when opposed to that of the oldest Sútrakáras, and the evident purport of the mantra. It may be also observed that the widow is to take away the gold, bow and jewel, which are put into the hands of the Bráhman, Kshetríya and Vaisya dead respectively—with which, according to a subsequent mantra, she is to live in wealth, splendour and glory in the society of the remover, in this world, and this she could not do, if she were immolated.

This mantra, as given in our text, page 652, is slightly different from a similar stanza in the second S'ukta of the second. Anuváka of the 10th Mandala of the Rig Veda, and quoted by Wilson and Max Müller in the papers above alluded to; the words itásu and abhisambabhúva of our text being replaced by gatásu and abhisambabhútha. The words, however, are synonymous, and therefore the difference is of no moment. The second word, a verb, is, in the Rig Veda, in the second person, dual, irregular, having for its nominative tvañ "thou," understood, and in our text it is in the third person singular, both may therefore be taken as Vedic peculiarities.

The most important word in the mantra is didhishu, which Sáyana, when commenting on the Rig Veda, took to imply impregnation didhishoh garbhasya nidhátoh. In the Aranyaka he accepts it in its ordinary well-established dictionary meaning of a man "who marries a widow" or "the second husband of a woman twice married," as Wilson gives it. The result is a material difference in the meaning. The version given by Wilson is as follows:—"Rise up, woman, come to the world of living beings, thou sleepest nigh unto the lifeless. Come: thou hast been associated with maternity through the husband by whom thy hand was formerly taken." Max Müller's reading is closely similar. He writes—

"Steh auf, o Weib! Komm zu der Welt des Lebens!
Du schläfst bei einem Todten—Komm hernieder!
Du bist genug jetzt Gattin ihm gewesen,
Ihm, der Dich wählte und zur Mutter machte.†"

In our version, following Sáyana's second and more recent commentary, we take the word hastagrábhasya "of him who



<sup>Journal, R. As. Soc., XVI, p. 202.
† Zeitschrift, IX, p. vi.</sup> 

holds thy hand," and the other predicates in the present tense, and the didhishu in its crude sense, and apply them to the party who holds the widow's hand while lying on the pyre. This appears the most consistent and in keeping with the whole ceremony, and therefore preferable to referring them to the dead. The only objection to this rendering is to be found in the fact that the verb is in the past perfect tense, but seeing that Pánini has laid down more than one special rule for the use of the past for the imperative (Liñarthe let 3, 4, 7, &c.), and Sayana has accepted the same, it is perfectly immaterial. In a pamphlet on the impropriety of widow marriage, lately published by some of the Professors of the Benares Sanskrit College, the word jivalokam "the world of living beings" has been rendered by martyalokát anyam, "other than the region of mortals," but such a meaning is not admissible either by any positive rule or by analogy. Sáyana renders it, in one place, by-"the region of the living sons and grandsons," jîvánám putrapautrádínám lokam, and in another, by "aiming at the region of the living creatures," jirantam pránisamúhamabhilakshya. Other interpretations of the Professors are equally open to question, but it is not necessary to notice them. re-marriage of widows in Vedic times was a national custom can be easily established by a variety of proofs and arguments; the two facts of the Sanskrit language having, from ancient times, such words as didhishu, "a man that has married a widow," parapúrvá "a woman that has taken a second husband," paunarbhava, "son of a woman by her second husband," and the Civil Code providing for the division of heritage when such persons are present, are enough to establish it; but it would be foreign to the subject of this Indroduction to enter into it here.

Books 7th, 8th and 9th constitute, as already stated, the Taittiriya Upanishad. The first of these has the special title of S'ikshá Vallí, the second, Brahmánanda Valli, and the third Bhrigu Vallí. Anquetil Duperron has published a

Latin translation of these three books in his Oupnik'hat, and Dr. Roer, an English version in a preceding volume of this series. A German translation of the 8th and the 9th, by Professor Weber, has appeared in the second volume of the Indische Studien, and an English one of the 9th by Colebrooke, in his essay on the Vedánta (Essays, I, pp. 76-78). It is quite unnecessary, therefore, to supply here an analysis of these books; suffice it to say, that they are designed to inculcute the doctrine of Brahma as the sole cause of the universe, and his adoration, The 7th opens with a resolution the only means of salvation. to teach the S'iksha, or the science of Vedic phonology, but the subject actually taught, is not phonology strictly so called, but the course of mental and moral training necessary for preparing the student for a knowledge of Brahma, the technical terms of S'ikhá being occasionally used by way of metaphors, allegories, or parables, to impress the doctrines firmly on his "The meditation on certain words which symbolically express the truth of the doctrine, and prepare the mind for its comprehension,—the meditation on the term "Om," the most sacred of all syllables, embracing as it does the real sense of the Vedas,—the meditation on Brahma in his relation to the individual soul to the material creation, and to the different deities, and the necessity of ceremonial work, of the daily reading of the Vedas, and of a virtuous life in accordance with the precepts of the S'astras," are the duties it insists upon as necessary for preparing the mind for the reception of the highest knowledge.

The next book, according to Professor Weber, "is to be divided into four sections, of which the first (anuv. 1-5) treats the degrees of succession in the development of nature; the second (anuv. 6 and 7) the origin of the creation generally; and the third (anuv. 8), especially the Ananda, that is to say, the happiness of him who knows the identity of the individual and the universal soul, which has given the whole

<sup>\*</sup> Roer's translation of the Trittiriya Upanishad, p. 1.

book the title of Ananda Valli; the fourth lastly (anuv. 8 and 9) specifies the reward of him who knows all the preceding truths."\*

The third illustrates the teachings of the second by a legend in which Varuna inculcates, on his son Bhrigu, the importance of austerity in acquiring a knowledge of Brahma, and utilizing it so as to purify the mind for salvation. In short, it is a resumé of the teaching of the preceding two books, given in a narrative form, with a leaning in favor of austerity, which, however, is elsewhere described to consist in controlling the passions, and directing the mind to turn towards the Deity to the exclusion of all mundane enjoyments, and not to the performance of penance by privation of food and voluntary scourging of the flesh, by the assumption of particular attitudes, and exposure of oneself to the inclemencies of the weather.

The Tenth Book of the Aranyaka professedly follows the doctrine of the preceding three books; but it differs materially from them in adopting a very narrow, sectarian and altogether purile view of the whole question. The grand conception of God in all, and above all, and in Himself all, one alone without a second, doubtless forms its major premiss, as of the other authentic Upanishads; but its arguments and conclusions are different. It is steadfast in its belief in the unity of the Divinity; yet it cannot do without a number of divine manifestations or subordinate deities to complete the course of Brahma worship. The other Upanishads maintain that the adoration of the Supreme Soul is an intellectual function. which needs no formulas and priestly rituals; and this does not question the general principle, but it nevertheless provides mantras and set forms for the purification of lumps of earth for rubbing on the body before bathing; for repetition when the bather is severally knee deep and navel deep and breast deep in water, when he has dived under water, and when he lifts his head above water; for utterance before and after meal, and when

stroking the chest after a hearty collation; for address to the five mouths of Mahadeva, to Durga, Vinayaka, Nandi, Garuda, Nárasinha, and a number of other gods. The sacred Gáyatrí, the great first cause of the Gopatha Bráhmana of the Atharva Veda, which according to the other Upanishads and the Vedas generally, is sufficient for all purposes of Bráhmic adoration, is quietly and insensibly, but nevertheless for certain, made to yield its absolute preeminence, and to take its place along with other and new forms of mystic symbols, which claim equal rank, if they do not actually set it aside. The Om, too, is no longer by itself the sole emblem, but a part, an integral and very important, but still a part only, of other symbols or vijamantras. Whether we should perceive in this change the ascendancy which mysticism was gaining on the Indo-Aryan mind,—the old speculations, rationalism and freedom of thought in matters transcendental yielding to forms, set phrases and mummery, and the sacred idea of the unity of the Deity passing into polytheism,—in short, the religion of the ancient Aryan world disintegrating into the Tantric form of worship which now enthrals the religious instinct of the Hindus, or an attempt to reconstruct a system of pure theism out of the polythestical jungle which had already covered the land with such rank luxuriance as to render its utter extermination impracticable, and a compromise was the only safe and practicable course left open, is an enquiry which does not rightly fall within the scope of this Introduction. Suffice it to say that the speculations of this Upanishad lack the vigour. originality and freedom of mind of the authentic Upanishads, and afford notable instances of how dwarfs handling the tools of giants, result in pigmies and monstrous deformity.

As an Upanishad the Book opens with a benedictory or S'anti mantra taken from the Taittiriya Upanishad, and runs as follows:

"Om! May He protect us two (teacher and pupil). May He support us. May we two be enabled to put forth our power (for the acquisition of knowledge). May our knowledge prove

resplendent. May we envy none. Om. Peace! Peace! Peace! Hari, Om!"

The subject is opened with a description of Brahma in a lofty style of transcendentalism.

- 1. "He, who is greater than the greatest beyond the ocean," greater than the greatest on the earth,† greater even than the greatest in heaven,‡ enters the intellectual powers as their light. He\u00e8 pervades the interior of the universal egg in the form of Prajapati.
- 2. "That great first cause whence this universe proceeds, in whom it merges, on whom all the Devas, even the greatest, rest for support, is the past universe; He is that which is to come; He || is this (existing universe). He exists in space and eternity.
- 3. "By Him is enveloped the sky, the heaven and the earth; by Him propelled the sun shines with his glory and his diffusive light; Him the wise weave as the warf and the west of this ocean like universe, and knowing Him to abide in space and eternity, they multiply mankind.
- 4. "The creation of the universe is effected by His conception. He created all animated beings on the earth with water (and the other elements). Through the form of annuals as food He permeates men, animals, and the creation at large, both moveable and immovable.
- 5. "There is nothing greater or more difficult to conceive than He. He is nobler than the noblest, and greater than the greatest; He is alone, undefined; beyond the reach of human organs of perceptions, the sempeternal dweller beyond all darkness."
  - \* The Lokáloka mountain, says the commentator.
  - † Mountain Meru and the like.
  - ‡ Indra, Váyu, Agni, and the other great gods, according to Sáyana.
  - § The unmanifest original cause in the neuter gender.
- || Lit. "It" throughout. We have preferred the use of the masculine pronoun.
  - ¶ As an equivalent of Tamasa darkness, Sáyana gives Ajnána ignorance.

- 6. "The sages say He is verity; He is for certain the truth. The great Brahma of those who know the Vedas, is likewise He. He is all Vedic rites; He is all virtuous acts; as the nave of this universal wheel He upholds the multifold worlds, past, present and future.
- 7. "He is Agni, He is Váyu, He is the sun, He is the moon; verily He is the light giving bodies of the heaven, and immortality. He is Brahma, He is water, He is Prajápati.
- 8. "All twinklings proceeded from that lightning-like male; (various other measures of time such as) kalá, muhúrta, kástha, day, night, (9) fortnight, months, seasons and years likewise proceeded from Him. He created the aqueous world; He, likewise, created yonder sky and the heaven.
- 10. "No one can behold Him erect, or aslant or (enclosed as) in the middle (of a room); none can render Him subject to perception. His name is *Mahadyasah*, "divine glory."
- 11. "His form is not visible; no one can see Him by his eye. He can be grasped only by the knowing intellect which abides in the heart. Those who know this become immortal.
- 12. "From the water was produced Hiranyagarbha" and the like eight (verses.)\*
- 13. Verily that divine being pervades all the ten quarters of the globe; He of a truth was the first born; the verily He dwells in the womb of the universe. He is born now, as Devas, men and animals; He will be born [as such in future]. He is the internal chief. He abides with his months on every side.;
- \* This is a reference to Prapáthaka III. Sec. III. (p. 340) by its initial words, as also to the IV Book, Chap. 1 of the Sanhitá.
- † He first manifested himself in the form of Hiranyagarbha, or Prajápati, who sprung from the navel of Vishnu according to Pauránic theogory. Whether the Upanishad alludes to this, or simply means that He existed before the universe, is of course a matter of open question.
  - i. e. as the mouths, noses, eyes, ears, &c., of the created beings.

- 14. "His eyes are on every side; so are His mouths; and so His hands: verily He is everywhere. He controls the earth and the sky with his arms, having created them with perishable elements.—He is the only god.
- 15-16. "A Gandharva of the name of Vena, who well knew the created worlds, perceiving that only One in which the universe abides as in a nest, whence it proceeds, and wherein it merges,—that essence which constitutes the warp and the weft of the creation,—and understanding that immortal object which dwells in the cavity of the heart, said (to his disciples): 'He dwells in three forms in the cavity of the heart. Whoever knows this, becomes the father of his own parent.'
- 17. "He is our friend; He is our creator; He is our artificer: He knows all the regions and worlds, even the third where the Devas, having drunk of nectar, flourish.
- 18. "They among men who know Him, forthwith pervade the sky and the earth; they pervade all regions, all sides and heaven. Ascertaining the expanse of Truth's network, they behold it, and (themselves) become it.
- 19. Pervading the regions, pervading the created beings, pervading all quarters and intermediate quarters, Prajápati, the first-born of Truth, by his soul attained that Soul."

This description is left to speak for itself, and to stand by itself as a sort of confession of faith, to be borne in mind in every condition of life, but it is in no way to govern or interfere with the rituals and prayers which are to follow. With a view to secure supernatural aid in the acquisition of the knowledge of Brahma, the section, immediately after the above, supplies some prayers for wisdom, long life, thriving cattle, &c. thus: "I have attained the lord of the suffering world, the wonderful, the adored of Indra, and dear to all, the giver of rewards and wisdom. O thou gastric fire,\* enliven me, destroying my evil genius, (Nirriti, vice); grant me numerous herds, and

\* Lit. Játavedáh. Sáyana gives an alternative meaning "he who knows the fate of created beings."

bestow on me long life, and (appropriate) dwellings. O thou gastric fire, permit not my evil genius to hurt my kine and horses, my dependants and worldly effects. O Agni, forgetting my faults, approach, and increase my prosperity," (p. 768.)

The usual practice in the present day after prayer is to meditate, with the eyes closed, upon the form and attributes of some appropriate divinity, and for this purpose a dozen mantras are given in the names of as many divinities. These are all imitations of the Gayatri, whose language and style they slavishly copy. The first is addressed to Rudra and runs thus: "We know the identity of that male; we meditate upon that thousand-eyed great god, (Mahádeva). May that Rudra impel us on."\* The second is similar to the first except that it omits the epithet "thousand-eyed." The next is in the name of Danti, i. e., Ganes'a, who is described as "crooked-mouthed," (vakra-tunda). Nandi, the goblin attendant of S'iva, is invoked next, and he is addressed as "wheelmouthed" (chakra-tunda). Kártika appears as "six-faced." and "master of a mighty army;" Garuda as "golden-winged;" Brahmá as "born of the golden egg," and "the soul of the Vedas;" Vishņu as "Náráyana son of Vasudeva;" Nárasinha as "sharp-tusked and adamantine-clawed;" Aditya as "the great lightmaker;" Agni as "flaming;" Durgi as "the begotten of Kárttya," and "the virgin-destroyer of evil"-kanyakumárí. The last is evidently a form of the modern goddess Durgá, who, in the mystic system of the Tantras, is described variously as the mother, the daughter, and the wife of Rudra alias S'iva.

A series of mantras now follows for bathing: one has to be repeated when putting a few wisps of dúrvá grass and a lump of earth on the head when getting into the water; another for sanctifying a lump of earth to be rubbed on the body; another to be recited when the bather has got into the water up to his

<sup>•</sup> Dhiyo y onah prachodayát, "May he irradiate our understanding," of the Gáyatri has been converted here into tanno rudrah prachodayát.

navel; another when rubbing the sanctified earth on the body; another to salute the Devas; another to invite all the sacred rivers to come to the spot and purify the water; another for diving, and so on.

All the subsequent sections are, in the same way, made up entirely of mantras intended for various ceremonial rites to be observed with a view to prepare the body for the acquisition and retention of true knowledge, or the Vedánta. The divinity for whose acquisition these rites and observances are recommended is thus described in Section X.: "Minutest among the minute, and the greatest among the great, that Soul abides hidden in the (cardiac) cavity of created beings. Becoming divested of grief, through the grace of the Creator, man can behold that Great Lord who is actionless. From Him proceed the seven vital airs, the seven faculties,\* and their objects, the seven tongues (of Agni); these seven regions wherein dwell diverse living beings. Diverse other sevenfold (objects) have proceeded from that Dweller in the cavity. From Him (have come into being) these oceans and mountains; from Him flow all these many-formed rivers; from Him (come) all food, all herbs, all flavours, whereby the inner soul remains attached to matter. He is Brahmá among the gods; the Poet among poets, the Sage among Brahmans, the buffaloe among beasts, the eagle among vultures, the axe among trees. Sanctified by mantra, He, becoming the soma juice, pervades all that is pure.

"One uncreate (female) produces many and diverse beings, red, white and black like unto herself. One uncreate (male) dwells enjoying; another uncreate (male) rejects these objects of enjoyment.†

"The ever-moving (sun) that shines in the sky, the wind

<sup>\*</sup> i. e. of the 2 ears, 2 nostrils 2 eyes and 1 mouth.

<sup>†</sup> i. e. of the two uncreated eternal souls the individual soul creates beings, and, dwelling in them, enjoys the pleasures of the world; while the supreme or divine soul rejects those enjoyments.

(vasu) that pervades all space, the fires that reign in our altars, the beggar who roams about, the men who thrive, the pilgrims who dwell in holy places, the good that results from truth, the objects that shine in the firmament, the earth-born, the cowproduced, the truth-born, and the mountain-born, are all the great Truth. Created objects are not apart from Him; there is nothing beside Him; He pervades all regions and all beings: the Lord of creation, having created this, abides in it; He radiates as the threefold light, (sun, moon and fire); He is absolute.\*

"We invite that Donor of (intellectual) wealth who bestows on us such treasure, the irradiator of our understanding and the eye of mankind.

"O Divine Irradiator, grant us, your subjects, this day the wealth of wisdom, and dispel all doubtful thoughts. Dispel, O Irradiator, all evils; send us all that is good. Let the winds blow gently,† and rivers flow mildly; let, all cereals prove sweet, and the nights and mornings be delightful; let the dust of the earth be pleasant, and our Father in heaven be gracious. Let trees yield us tasteful fruits; the sun be gracious to us, and let our kine be full of sweets. Oblations of butter have been offered; butter is thy source; (O Agni) in butter thou abidest, and butter is thy home; do bring (the gods) to these offerings of ours, and entertain them: O great one, carry this butter (to them).

"From that ocean (-like-Brahma) arise the delightful waves (of creation). By the slow recitation of that self-resplendant (syllable Om), which is the tongue of the gods and the pivot of salvation, immortality arises. We recite the name of that self-resplendent (syllable) in this ceremony (of enquiry about Brahma); we cherish it in our minds with salutation.

<sup>\*</sup> Lit. sixteen parts complete.

<sup>†</sup> The ephithet madhu "honey" is the predicate in every instance; for obvious reasons we have rendered it differently in the different clauses.

This (inquiry about Brahma) bepraised by us and by one and all, about us, is established by the bright and four-horned\* (Om). It has four horns (the letters constituting Om), three feet,† two heads,‡ seven hands.§ Tied threefold that great one (Om), penetrating gods and mortals, establishes (the pre-eminence of the Brahma knowledge). God-like sages, through the language of the Vedas, know that self-resplendent triple conditioned (Om), the extreme object of the laudators. From his soul Indra produced one condition (the waking condition), Surya one (the dreaming condition), and the unmanifest|| one (the sleeping condition).

"He the great one, the Rudra (i. e. he who is cognizable only through the Vedas, says Sáyaṇa) (first) beheld Hiranyagarbha, the foremost among the gods, and the first born. May that Deva keap us engaged with diligence and stedfast memory (in the study of Brahma knowledge). Than whom there is nothing greater, nor less; than whom there is nothing smaller nor larger; who, like a tree, remains alone unmoved in heaven,—from that Being, (has proceeded) all this in its entirety. Neither by works, nor by dependants, nor by wealth (can it be obtained); some few attain it by abstinence from them all. That which is obtained by Yatis, shines above the heaven, lodged in the cavity (of the heart). All those Yatis who have a thorough knowledge in the Vedánta doctrine, and whose minds are purified by the Sannyása Yoga, attain after death, liberation from crude nature, in the Bráhmaloka.

- \* Formed of the four letters a u v and m.
- † They are of two kinds, intellectual, adhyátma, and celestial, adhidaiva; the former comprising universe, pervading light and knowledge, and the latter virát, mundane egg, and nature.
  - 1 Intelligence and ignorance.
  - § The seven regions.
- || Lit. from Vena. Indra and Surya are in the nominative, but Vena in the ablative. Om being made with their souls, all those should be in the same case nominative.

"In that small, stainless lotus within the body, which is the abode of the Great One, there is a griefless vacuum; whatever is in the middle of it the same should be adored. He is the great God who is the object of that word, (Om), which is described in the Vedas, established in the Vedanta, and identified with nature," (p. 800 et seq.).

The next section continues the subject, but converts the abstract idea of the deity into the concrete, and, instead of ingenious trifling, round-about periphrasis, and negative and indirect epithets to indicate it, at once assumes it to be an individual with a name and form, and endowed with substantial and tangible personal attributes, thus: "Let Him be meditated upon who has a thousand heads, who is the eye of the world, who is the source of the world's happiness, who is the universe, who is the sleeper on the primeval waters (Náráyana), who is the Deity eternal, supreme and lord,—who is greater than the universe, who is sempeternal, who is the universe (itself), who is Náráyana, who is the destroyer of sin, Hari. This universe is that being. He enjoys this universe. He is the great master of the universe, the lord of animated creatures, the sempeternal, the beneficent, the undecaying, the sleeper on the primeval waters, the great object of knowledge. the soul of creation, the supreme abode. Náráyana is the great light, he is the great soul, (paramátmá), he is the great Brahma, he is the great object of enquiry, he is the great thinker, and he is the great thought. He exists, pervading and permeating everything in the universe that is seen or heard of. Him who has no end and no decay, who is omniscient, who is merged in the ocean (of the universe), who is the source of worldly happiness. Like the eye of the lotus, He is an aperture, but (unlike the lotus-eye this aperture is) downward looking. Below the neck, and a span above the navel, His dwelling, the abode of the universe, appears enveloped in net-work. Surrounded by arteries, like the filaments of the lotus, it hangs downwards, and within it is a small cavity, and therein exists everything.

Within (that cavity) there is a fierce fire of many flames and many mouths. (That fire,) the first eater (of food,) circulates the food (all over the body) without digesting it itself,—the omniscient, spreading on every side. It heats the whole body from the sole of the foot to the head. Within that fire is an extremely minute flame rising upwards, refulgent as a streak of lightning on a blue cloud, slender as the beard of the nivára grain, unrivelled in its golden lustre. In the middle of that flame dwells the Great Soul; He is Brahmá, He is S'iva, He is Hari, He is Indra, He is the undecaying great king," (p. 821).

The subsequent sections are very short, consisting mostly of one mantra each, and the mantras are of the smallest possible interest, being designed for salutation before or after prayers, for tasting water before a meal, for offering small portions of one's food to the vital airs, for stroking on the chest after a meal, and for other purposes which call for no remark. Sections XXII to XXXI, supply the mantras for performing the midday prayer or sandhyá. The first act of the ceremony is the purification of a little water by repeating over it a mantra, which says—"Verily, all this is water; these created objects are waters; all living beings are waters; all animals are waters; food is water; the immortals are waters; the great king (Samrát—Hiranyagarbha) is water; the being who represents the universe (virát) is water; the self-resplendent (svarát) is water; the measures (of the Vedas) are waters; the luminaries of the sky are waters; the unmeasured verses (Yajur verses) are waters; truth is water; all the Devas are waters; the earth, the sky and the heaven are waters; Om!" (p. 842). A few drops of the water thus purified is to be next thrown into the mouth, and when doing so, the adorer is to repeat; "May the waters purify the earth; may the purified earth purify me; may the waters purify the teacher, and may the purified teacher purify me; may the waters purify me of all sins that I may have contracted by whatever remnants of others' food I may have

taken, by whatever forbidden food I may have consumed, by whatever evil acts I may have performed, and by whatever gifts I may have accepted from improper persons: may this be well drunk," (p. 844). At the morning and the evening sandhyás, the mantra for purifying the water is the same, but that for drinking is different, and Sections XXIV and XXV, supply them. This drinking is apparently no other than the áchamana, or washing of the face, recommended in modern rituals. After this drink, the Gayatri, personified as a beauteous lady, should be invited to appear in the mind of the worshipper. This is done by the address, "May the goddess, the giver of blessings, the indestructible, the certain Brahma, appear in our minds; may Gáyatri, the mother of the Vedas, make the knowledge of Brahma manifest in our minds. art vigour, thou art courage, thou art strength, thou art divine glory. The greatness of the Devas is but another name Thou art the universe and the life of the universe; and of thine. the life of all living beings: Om, for the removal of all my sins I invite the Gáyatri," (p. 847). It is to be presumed that the Gáyatri thus invited, will make herself manifest in the mind of the worshipper, whereupon he is to meditate upon the divinity while he repeats, at option, one of three mantras of which the sacred Gáyatri verse is the most important element, regulating at the same time his breath by first closing the right nostril with the thumb, and drawing in the breath by the left, then closing both nostrils with the thumb and the middle finger, and then exhale the breath through the right nostril by withdrawing the thumb from it. This is sandhyá proper, and on its completion. the personified Gáyatrí is to be desired to return at her ease from the mind of the Brahman adorer to her abode on the highest crest of a mountain on earth. The worshipper then contemplates the glory of the Divinity with the mantra; "Om dwells within the mind of the created beings of the universe. Thou (Om) art all rites, thou art Vishnu; thou art the mantras for offering oblations; thou art Rudra, thou art Brahma, thou art Prajapati"

(p. 851). This completes the Vedic sandhyá, but in the present day it is followed by what is technically called áhnika, a Tantric form of adoration, in course of which the divinity elect of the worshipper has to be meditated upon, an appropriate gáyatrí repeated ten or more times, and a Víja mantra, or mystic charm, muttered a greater number of times. The ritual, though substantially the same, is marked by peculiarities to indicate the character of the divinity selected for adoration.

Section LXII lays down certain rules of conduct for observance by Sannyásis, and these are illustrated in the subsequent section by a legend in which Prajápati recommends their observance to his son, Aruni. As the legend gives a fair idea of the kind of life which Sannyásis were expected to lead, I shall quote it entire. "Aruni, the son of Prajápati, by Suparná, repaired to his father, (and said): 'What do good men call the noblest?' To him said (his father): 'Through truth the wind moves in its course; through truth the sun sheds its light from the sky; through truth speech attains its fixity; everything abides in truth; therefore they describe truth to be the noblest.

"Through penance the Devas obtained their divinity; through penance the sages attained heaven; through penance we overcome our enemies; everything abides in penance; therefore they describe penance to be the noblest.

"Through self-restraint the chaste destroy their sins; through self-restraint Bramacharis attain heaven; self-restraint is difficult of attainment by created beings; every thing abides in self-restraint; therefore they say self-restraint is the noblest.

"Through tranquillity of mind ascetics effect felicitous works; through tranquillity of mind sages attain heaven; tranquillity of mind is difficult of attainment by created beings; everything abides in tranquillity of mind; therefore they say tranquillity of mind is the noblest.

"Charity, as it assumes the shape of fee at a ceremony, is the most important of all rites; in this world all creatures live by the charity of donors; by gifts are foes destroyed; by gifts

enemies become friends; everything abides in charity; therefore they say charity is the noblest.

- "Virtuous works are the asylum of the world; people always repair to the virtuous; by virtuous works are sins destroyed; everything abides in virtuous works; therefore they describe virtuous works to be the noblest.
- "Procreation is stability; in this world good people, by spreading the thread of descendants, repay their debts to their ancestors; therefore they describe procreation to be the noblest.
- "The (sacred) fires are the threefold knowledge; the road they form leads to the gods; the Gárhapatya fire belongs to the Rik; the earthy Ráthántara and the Anváhárya-pachana fires belong to the Yajus; the celestial Vámadevya and the Khavaníya fires belong to the Sáma, the great heavenly fires; therefore they say fires are the noblest.
- "The morning and the evening agnihotra rites are the prices which householders pay (for the safety of their houses); they constitute all cooked offerings as well as homa offerings; they are the overtures to all Yajñas; they are the glories of heaven; therefore they say agnihotra is the noblest.
- "Now for Yajñas or ceremonies; through ceremonies the Devas repaired to heaven; through ceremonies they overcame the Asúras; through ceremonies the inimical become friendly; everything abides in ceremonies; therefore they describe ceremonies to be the noblest.
- "Intellectual worship is the sacred Prájápatya rite; through intellectual worship pure people perceive the present, the past and the future; through intellectual worship the sages created mankind; everything abides in intellectual worship; therefore they say intellectual worship is the noblest.
- "Wise men say that Sannyása (Vedic) is the means of attaining Brahmá.
- "He who is Brahmá, is the universe; he is felicity, the selfborn Prajápati, and the year.
  - "He who is the year, (i. e. time), is the sun Aditya, and the

being who abides in the sun, is the greatest good, the Supreme Soul.

"Whatever the sun heats by its rays, the same the clouds rain down. By the clouds are herbs and trees produced; food is produced by herbs and trees; by food life; by life strength; by strength penance; by penance desire; by desire intelligence; by intelligence intellectual disposition; by intellectual disposition reflection about the great truth; by reflection tranquillity; by tranquillity reasoning; by reasoning memory; by memory constant presence of mind; by constant presence of mind true knowledge; and by true knowledge is the soul known. Hence it is that by the gift of food everything is given; for from food proceed living beings, from the life of creatures presence of mind, and from presence of mind knowledge, and from knowledge felicity, the source of Brahma. Verily, the man (who knows this) becomes five-fold, and possessed of all the five-fold souls by which this earth, yonder sky, and heaven, the quarters, and the intermediate quarters, are strung together. He verily is all this universe, as well as the past and the future. Having acquired this knowledge by enquiry, he becomes truth-born, and wealthy in faith and truth, refulgent, and predominant over darkness. (O Kruni) knowing the soul through reasoning and your heart, you will never again be born. Hence it is that of all these duties, Sannyása is said to be the greatest.

"Thou, O Lord, art my adviser in (the secret of the most valued) treasure; Thou treatest me to the-breath of life; Thou art Brahma; Thou pervadest the whole creation; Thou makest the fire to give light; Thou art the giver of effulgence to the sun; Thou art the source of the light of the moon; Thou art the receiver of the soma offerings on earth. I adore Thee, O Brahma, O Great One. He, the Brahma, should be linked with Om.

"This is the great Upanishad, the greatest secret even among the gods. Whoever knows this attains—verily attains—the glory of Brahma." (p. 885.) The last section commented upon by Sáyana, according to my MSS. is the sixty-fourth. In it the life of a Sannyási is typified with a Yajña, and absolute liberation from ignorance, the cause of birth, is assigned to him as his reward. The subsequent sections, which have no commentary, are made up of mantras for salutations on different occasions and other purposes; but they are of no importance, and call for no remark, particularly as their authenticity is more than questionable.

In preparing this edition of the Aranyaka for the press, the following MSS. have been used:—

- A. An old MS. in the puthi form, comprising, in two bundles, 72 folia, each measuring 12 by 4 inches, and having ten lines on each page, written in a cramped hand, but most carefully corrected. It contains the text accented, but no commentary. It was given me by the late Pandit S'akharama S'astri, who had learnt the work by rote from it, and corrected it according to the instructions of his tutor. He told me that his father had also got the work by-heart from this MS., and had made a good many corrections.
- B. From the Library of the Asiatic Society of Bengal, No. 38. A bound volume containing the text without accents. Carelessly written, and incorrect.
- C. From the Library of Queen's College, Benares; 21 folia, each 7 inches long, and having 10 lines on each page. Dated 1871, Samvat. It contains the text of the 1st Prapáthaka. Badly written, but generally correct. Included in the bundle are two MSS. of the commentary, one 68 folia and the other 27 folia in extent, each 11½ inches long, and containing 14 lines on each page. Without date and uncorrected.
- D. From the Library of the Asiatic Society of Bengal, No. 726. Each leaf measures 15 by 6 inches. Written in the trivalli form, but the space in the middle of each page for the text has not been filled up. It contains the whole of the commentary on the V. Prapáthaka, and nine Anuvákas of the text. The marginal notes in this MS. have been introduced by a

pandit in my employ to indicate the variae lectiones taken from the Tailinga MS. described next.

- E. Tailinga MS. in 4to. book form, containing the text and commentary of the Taittiriya Sanhitá, Brahmana, and Kranyaka, copied under the superintendence of Sir Walter Elliott of Madras for the Asiatic Society of Bengal. A second Tailinga MS. of the text on palm leaf was obtained by me from Madras, but it offered no reading worthy of note.
- F. Purchased at Benares; 126 folia of 14 lines to the page. Text and commentary, the former without accents. No date, but apparently very old, and remarkably correct.
- G. From Dr. George Buhler of Bombay, 57 folia, 7½ by 3½ inches, having 9 to 11 lines on each page. Text accented, incomplete, but generally correct.
- H. From ditto, on slips of foolscap 8½ by 3½ inches. Commentary from the 3rd book to end of the Aranyaka. No date, and inaccurate.
- I. From ditto, 101 fol. each 6 by 4 inches, 10 lines to the page, containing the text of the first six books. No date, generally correct.
- J. From ditto, 132 fol., each 7½ inches long. First two leaves wanting; dated Sambat, 1848. Text complete with the Upanishads; correct.
- K. From ditto, 21 folia, each 9 inches long, and having 10 lines on each page. No date, writing neat and of medium size; commentary of the 6th book only; tolerably correct.
- L and M. From ditto, commentary of the 10th book, tolerably correct.
- N. Purchased at Benares, 136 folia, each 10 by 4½ inches, rotten and defaced. Text complete with accents; correct.
- O. From the late Bábu Sitalaprasáda of Benares, 20 folia, each 7½ by 4½ inches. Text of the 10th book with accents; correct.
  - P. Purchased at Benares, 30 folia, written in a crabbed bad

hand. It contains the text and the commentary of the 10th book, carefully corrected by different parties.

Q. Ditto ditto, 46 folia; 15 lines on each page. Text of the 10th book, generally correct.

Of the above, by far the most valuable and correct MS. is A. and I have most scrupulously followed it throughout. Next to it is one of the Bombay series, for which I am indebted to the kind aid of Dr. Buhler. The best is G., but the others are also generally correct, and have proved of great use in checking the Bengal texts. The Tailinga MS. has also been of much service. Making allowances for a few obvious copyist's errors, the text of the first 9 books of the work, is identically the same in all the MSS, even to the smallest accent. The chapters of the 10th book, however, are differently arranged in different MSS. of the text, and those of the commentary the different codices give differently according to orders of their own. peculiarities, noticed on page 910 et seq., are perhaps due to the same causes which have given different numbers of sections to the work in the different provinces of Southern India; but whatever the cause, the MSS. afford convincing proofs of the corruptions having crept into the text from a very early period, long before the time of Sayana. The MSS. of the commentary give many variæ lectiones, but they are generally unimportant, and do not much affect the meaning of the text.

Mániktollah, 26th September, 1872.

## ERRATA.

```
Page 40 line 19 for सूर्या इत्याचार्याः read असाक्षमक्रदिवैवं।
      306
                  1
                           जनानाप्र सर्वाता।
                                                   जनाना १। सर्वाता
  ,,
                      ,,
      334
                           ये के चैं।भदायतः।
                                                   ये के चे। भदायतः।
                  4
             "
                      ,,
                                               ,,
  "
      344
                   2
                                                   11 % 11
             "
                       ,,
  ,,
                                               ,,
      350
                   3
                                                    H
             "
  "
                       ,,
                                               ,,
       351
                   4
                                                    11 9 11
                       "
  "
                                               ,,
      372
                  12
                                                    जायत।
             ,,
                           जाजत ।
  ,,
                       "
      373
                                                    'सिवानाकस्य'
                 21
                           'शियायाच्य'
  ,,
                                                ,,
      377
                  13
                           कित्सक्ये।
                                                   चिकिसक्या-
             ,,
                       ,,
                                               "
  "
      380
                   8
                           र चा । १ म
                                                    २ अ०। ३ म०।
  ,,
                       ,,
                           "यञ्जपुरम्नरियात्।
                  13
                                                    "यञ्चपवरमरियात्।
        "
                       ,,
             "
  "
                  15
                           ₹ स• ।
                                                    ४ स॰ ।
        "
  "
                                               "
       381
                  15
                           ₹ स०।
                                                    M HO I
   "
       382
                  13
                                                    इं स ।
                            8 स॰ ।
  22
                                                "
                  18
                           चभ्यादाने
                                                    चभीदाने
        ,,
  "
                  21
                            ५ स० ।
                                                    ० स ।
  "
        ,,
       383
                  10
              ,,
   ,,
                  15
                                                    € म॰।
                            € स॰ ।
   ,,
        ,,
       384
                  10
                            € म•।
                                                    १० म॰।
                       ,,
   "
                  13
                            पुष्पगसामयं
                                                    प्रगत्तमसं
        "
              ,,
   "
       385
                   4
                                                    ११ म ।
              ,,
                        ,,
                   7
                                                    १२ म॰।
                       ,,
        ,,
   91
              ,,
                                               "
                  10
                            ८ म॰।
                                                    १६ म॰।
                  13
                            १  म ।
                                                    १४ स॰।
        ,,
                                               ,,
   93
                  21
                            ११ स॰।
                                                    १५ म०।
                        "
   "
        ,,
                                               22
       386
                   9
                            १२ म॰।
                                                    १६ म०।
              29
                        ,,
   "
                                               "
                  16
                        "
                            १६ स०।
                                                    १० म॰।
        "
              "
                                               ,,
   "
       387
                    3
                            १४ स॰ ।
                                                    १० म० ।
                        "
   "
              22
                                                ,,
                    в
                            १५ सः।
                                                    १८ म॰।
                        ,,
         "
              "
   27
                                                "
                    7
       388
                            चमटकार'
                                                   च्चं वयदकार"
              ,,
                        ,,
   ,,
                                               27
       388
                    8
                            १६ स॰।
                                                    १० म ।
                        ,,
   ,,
                                                ,,
                    7
        389
                            १० म॰।
                                                    ११ वः।
              ,,
                        ,,
   27
                   13
                             १० म०।
                                                    १९ स॰ ।
         ,,
              "
   ,,
                                                ,,
                   20
                            से।अथत । कतिं
                                                    चे। अथवा । चाजनीत्। कतिं
         ,,
                        "
   "
               "
                                                ,,
        390
                    1
                             चग्रिजा
                                                    (१४) चग्निजा
   "
                        ,,
```

```
Page 390
              line
                     3 for
                              १८ म॰।
                                                 read ? T TO 1
       391
                     8
                              २० म०।
                         ,,
                    12
               ,,
                         ,,
   ,,
         "
                   17
                              ष्ट्रणाजिनन ।
   ,,
                   19
                              ष्ट्रताः"
         "
       392
                     3
                                                        २६ म०।
                              १२ म॰।
   ,,
                    13
         ,,
       393
                     \mathbf{2}
   ,,
                                                   "
                     8
                              २४ स० ।
                                                       १८ स॰ ।
         ,,
                    19
                              २५ म॰।
                                                       २८ म०।
         ,,
               ,,
                                                  ,,
   ,,
                     4
                              इति ॥
       394
   ,,
                                                  ,,
                     8
                              २६ म०।
        ,,
   "
                   16
                              २० स०।
         ,,
   ,,
                     2
       395
                              १८ सः ।
  ,,
               ,,
                                                   ,,
                     7
                              १८ म॰
                   17
                                                      र च०। २ स०।
  ,,
        ,,
              ,,
                         ,,
                   22
                              वादित्यं
                                                       चादित्यं।
              "
                         ,,
        ,,
       398
                              नियुद्धिं
                                                       ख्डिं।
                     4
                         ,,
   ,,
                                                  ,,
                     5
                              स्राकाः
                                                       स्रोकाः।
                         "
              "
                              ভব্বি
                     7
                                                       জৰি।
  ,,
               ,,
                         "
         "
                              विवृद्धिं
                     9
                                                       न्रहिं।
                         ,,
  "
        ,,
              "
                              चदिते
                   18
                                                       चदिति ।
                         ,,
        "
              "
  "
                                                  ,,
                   10
                             बन्दार्थ सीति
       402
                                                       बन्दाप्रीय ।
                         ,,
       403
                    5
                              वाबकाभीदः
                                                       वाबक्रोभीदः।
                         ,,
  ,,
       405
                     6
                              जर्ध
               ,,
  ,,
                                                  ,,
       421
                     5
                              वावन
                         ,,
  "
       445
                              षाद्येष
                     9
                         ,,
  "
       454
                              रायस्थोपेक
                   14
                                                       रायसोषेष् ।
                         ,,
   ,,
                                                  ,,
       481
                    4
                              चनुवां
                                                      चनुवां।
                         ,,
  "
                                                 "
       497
                   10
                              चापकृतं
                                                      चामन्द्यां ।
              ,,
                         ,,
   "
                   21
                              Omit the whole.
        ,,
   ,,
       549
                    3
                              दतः
   ,,
                         ,,
       586
                   12
                              ० स० ।
                         ,,
                                                  "
       657
                     1
                              <u>च</u>र्चिः
                                                      चुर्चिः।
       765
                                                       तहे। चे।
                     1
                              तदा चे
```

```
Page 781 line 2 Transfer figure 56 to end of line 3, and alter all consecutive figures of mantras accordingly, both in the text and commentary, to end of the section (p. 791).
```

| "  | 819 | "  | <b>2</b> . | for | विशेषसास्य स्थान् | read | / विश्लोकनस्मिन्। |
|----|-----|----|------------|-----|-------------------|------|-------------------|
| ,, | 821 | ,, | 4          | ,,  | देव               | ,,   | देवं।             |
| "  | 824 | ,, | 2          | ,,  | प्रः (४)।         | "    | परः ।             |
| ,, | ,,  | "  | 3          | "   | परः ।             | "    | पंरः (४) ।        |
| "  | 825 | ,, | 3          | ,,  | व्यालमाला         | ,,   | जासमासा ।         |
| ,, | 831 | ,, | 1          | ,,  | <u>ज</u> ाको      | ,,   | स्रोको।           |
| ,, | 838 | ,, | 17         | ,,  | भक्तामयचाय        | ,    | भक्तानुग्रचाय ।   |
| "  | 839 | ,, | 18         | ,   | वकङ्कती           | ,    | विकक्कतो।         |
|    |     |    |            |     |                   |      |                   |

### CONTENTS.

| Page | 14 | line | 8  | for | teachir | ng.              | read | readi | ng.               |                |
|------|----|------|----|-----|---------|------------------|------|-------|-------------------|----------------|
| "    | ,, | ,,   | 10 | ,,  | teachir | ıg.              | "    | readi | ng.               |                |
| ,,   | ,, | ,,   | 14 | ,,  | teachi  | ng.              | "    | readi | ng.               |                |
| "    | "  | "    | 18 | ,,  | teach.  |                  | "    | read. |                   |                |
| ,,   | "  | "    | 21 | ,,  | teach.  |                  | ,,   | read. |                   |                |
| ,,   | "  | "    | 31 | "   | teachi  | ng.              | ,,   | readi | ng.               |                |
| "    | 15 | "    | 1  | ,,  | Sages   | Sauch            | B.,, | Sage  | Saucha            | <b>A</b> hneya |
|      |    |      |    |     | and     | Ahne <b>y</b> a  | ı    | rec   | $\mathbf{ommend}$ | 3.             |
|      |    |      |    |     | reco    | $\mathbf{mmend}$ |      |       |                   |                |

#### Introduction.

Page 16, line 5 for their power? whence their read his power? whence his.

| "  | <b>25</b> | ,, | 21 | ,, | Apráņa           | ,, | Apána.     |
|----|-----------|----|----|----|------------------|----|------------|
| ,, | 29        | ,, | 28 | ,, | its              | ,, | their.     |
| 22 | 33        | ,, | 17 | ,, | to the           | ,, | the.       |
| -  |           |    |    |    | <b>D</b> ewtshen | "  | Deutschen. |
| "  | 63        | "  | 27 | "  | months           | "  | mouths.    |

## **CONTENTS**

#### OF THE

# TAITTIRIYA ARANYAKA.

## FIRST BOOK.

COLLECTION OF THE ARUNAKETUKA FIRE.

## SECTION I.

| Propitiation of the Easte                                                                                    | rn Altar.—    | Uttara Ve        | di.               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|------------------|-------------------|
| 1-2.—Propitiatory mantras to be<br>imaginary watery bricks in<br>the actual placing should b<br>the Pranava, | the pit of th | e <i>Utara V</i> | edi;              |
| 3 to 7.—Mantras to be repeated who into                                                                      | en pouring h  | ot water t       | here-             |
| 8.—Mantra to be repeated by the A water steeped in herbs, 9.—Ditto for placing the aforesaid                 | dhvaryu afto  | •••              | g the             |
| SEOTIO  Mantras for placing                                                                                  | on II.        |                  |                   |
| 1 to 8.—Mantras for placing bricks 9 to 11.—Rig and Brahmana mant                                            | on the altar  | ·, •••           | 9<br>bove, 14     |
| Section                                                                                                      | N III.        |                  |                   |
| Mantras for placing bricks                                                                                   | on the Altar- | —(continu        | ed).              |
| 1 to 11.—Mantras to be repeated w                                                                            | hen placing t | he bricks b      |                   |
| the altar,  12.—The authority of the Bráhr advantage of the above,  1                                        | maņa quoted   | <br>l to show    | 17<br>v the<br>24 |

| No. of Mantras.                                              | Page |
|--------------------------------------------------------------|------|
| Section IV.                                                  |      |
| Mantras for placing bricks on the Altar—(continued).         |      |
| 1 to 6Mantras to be repeated when placing bricks on the      |      |
| altar,                                                       | 25   |
| 7.—Authority of the Brahmana in regard to the above,         | 28   |
| 8.—Authority of the Rig Veda quoted,                         | ib.  |
|                                                              |      |
| SECTION V.                                                   |      |
| Propitiatory mantras for the above.                          |      |
| 1 to 4.—Propitiatory mantras to be repeated before and after |      |
| placing the bricks on the altar,                             | 29   |
| 5.—Bráhmana quoted in support of the above,                  | 31   |
| Bar-distringuished                                           |      |
| SECTION VI.                                                  |      |
| Mantras for placing bricks on the Altar.—(continued.)        |      |
| 1 to 3.—Mantras to be repeated when placing the three ritu   |      |
| mandala bricks,                                              | 33   |
| 4.—Authority and advantages thereof from the Bráhmana,       | 35   |
| 5.—A Rig verse on the subject,                               | 36   |
| 6.—Praise of the subject from the Brahmana,                  | 37   |
| •                                                            |      |
| Section VII.                                                 |      |
|                                                              |      |
| Mantras for placing bricks on the Altar—(concluded).         |      |
| 1.—Mantra for placing bricks named after the seven suns      |      |
| Aroga, &c.,                                                  | 39   |
| 2 —Ditto ditto the eighth ditto named Kas'yapa,              | ib.  |
| 3.—A Rig verse quoted on the subject,                        | 40   |
| 4.—The seven suns Aroga &c. are included in the creation of  |      |
| the eighth,                                                  | ib.  |
| 5.—The seven suns typified differently by different authors, | 41   |
| 6.—The two Rishis who had seen the seven suns, but not the   |      |
| eighth,                                                      | 42   |

| No. of Mantras.                                               | Page        |
|---------------------------------------------------------------|-------------|
| 7.—The Rishi who had seen the eighth sun, and the way to      |             |
| see the same,                                                 | 43          |
| 8.—The way to go to Meru to see some of the eight suns,       | , ib⋅       |
| 9.—Rig verse quoted in support thereof,                       | 44          |
| 10.—The seven suns typified by the seven officiating priests, | 45          |
| 11.—A Rig verse alluding to the same,                         | ib.         |
| 12.—A Rig verse detailing the same, and typifying the seven   | ı           |
| suns with the seven quarters,                                 | ib.         |
| 13.—Explanation how the suns typify the quarters,             | 46          |
| 14.—A rhetorical proof of the multiplicity of suns,           | <b>ib</b> , |
| 15.—A Rig verse in proof of the same,                         | 47          |
| 16.—A logical argument in support of the same,                | ib.         |
| 17.—The doubt how Kas'yapa can be the eighth sun when         | 1           |
| there are many suns explained,                                | 48          |
| 18.—Proof of there being eight suns,                          | ib.         |
| 19.—A Rig verse quoted in support of the explanation,         | ib.         |
| -                                                             |             |
| SECTION VIII.                                                 |             |
| Mantras to be repeated after placing the bricks on the Alta   | r.          |
| 1.—Mantra to be repeated in front of the altar,               | 49          |
| 2.—Queries about it,                                          | 50          |
| 3-4.—Replies to the questions propounded above,               | ib.         |
| 5 to 9.—Mantras regarding questions and answers to Vishnu,    |             |
| his creation, &c.,                                            |             |
| 10 to 13.—Questions and answers regarding Mrityu—death,       | 55          |
| 14 to 17.—Ditto regarding the region of Yama where the        |             |
| vicious are condemned,                                        | 57          |
| 18.—A Bráhmana verse quoted to prove the advantage of         |             |
| knowing the above,                                            | 59          |
| 19.—A Rig verse referred to in support of the above,          | 60          |
| 20.—The same quoted,                                          | ib.         |
| 21.—A Brahmana quoted in praise of the above,                 | 61          |
| 22.—Praise of the eight-formed Agni,                          | ib.         |
| 23.—A Rig verse quoted in reference to the above. (All the    |             |
| above to be reported after placing the bricks).               |             |

| No. of Mantras.                 |            |         |                |                | Page  |
|---------------------------------|------------|---------|----------------|----------------|-------|
| Si                              | ection I   | X.      |                |                |       |
| On the placing of bricks on the | Altar in   | the no  | mes of Agni,   | Váyu           | , &c. |
| 1.—The eight names of A         | gni in v   | which   | bricks are t   | o be           |       |
| placed,                         | _          |         |                | •••            | 62    |
| 2.—A Bráhmana quoted to she     |            |         |                | nges           |       |
| according to seasons, an        | d he is    | to b    | e reflected 1  | apon           |       |
| accordingly,                    | •••        | • • •   | •••            | •              | 63    |
| 3.—The eleven male and elev     | zen femal  | e form  | s of Váyu in   | $\mathbf{the}$ |       |
| names of each of which          | bricks a   | re to b | e placed,      | •••            | ib.   |
| 4.—The eleven names of Váy      | u,         | •••     | •••            | •••            | ib.   |
| 5.—The advantage of knowing     | g the ab   | ove,    | •••            | •••            | 64    |
| 6.—The hardship of death by     | lightnin l | g,      | •••            | •••            | ib.   |
| 7.—That hardship obviated b     | y the kn   | owledg  | ge of the abov | е,             | 65    |
| 8.—On the placing of bricks     | in the na  | me of   | eleven Gand    | lhar-          |       |
| <b>v</b> as,                    | •••        | •••     | •••            | •••            | ib.   |
| 9.—Their names,                 |            | •,•     | •••            | •••            | ib.   |
| 10.—Their praises,              |            |         | •••            | •••            | ·ib.  |
| 11.—The advantage of knowing    | _          |         | •••            | •••            | 66    |
| 12.—The mantra for placing      |            |         | ne names of    | the            |       |
| above,                          |            |         | •••            | •••            | ib·   |
| 13.—The object of the above,    |            |         | •••            | •••            | ib.   |
| 14.—On the the placing of bri   |            |         |                | even           |       |
| winds known under the           |            | ion of  | Nigadavya,     | •••            | 67    |
| 15.—Those winds described,      | ••         | •••     | •••            | •••            | ib.   |
| 16.—Their praise,               | •••        | •••     | •••            | •••            | 68    |
| 17.—A Rig verse in support the  |            |         |                | •••            | 69    |
| 18 to 20.—Three mantras on t    | he subjec  | t acco  | rding to Bau   | ıdhá-          |       |
| yana,                           | •••        | •••     | •••            | •••            | ib    |
| 21.—A Bráhmana quoted,          | •••        | • •     | •••            | • •            | 72    |
|                                 |            |         |                |                |       |
| Q                               | ection X   | 7       |                |                |       |
| On the placing of bricks on the |            |         | names of the t | wo As          | vina. |
| . • •                           |            |         | •              |                | 78    |
| 1.—The As'vins praised as to    |            | •       | •••            | •••            | ib    |
| 2.—Ditto ditto as a couple,     | •••        | •••     | •••            | • •            | 10    |

| No. of Mantras.                                            |      | Page       |
|------------------------------------------------------------|------|------------|
| 3.—The As'vins praised as night and day,                   |      | 74         |
| 4.—Ditto ditto as two friends,                             |      | 75         |
| 5.—Ditto ditto as water and cloud,                         | •••  | ib.        |
| 6.—Ditto ditto as three clouds,                            |      | 76         |
| 7.—Ditto ditto as the S'ambara cloud,                      | •••  | 77         |
| 8.—Ditto ditto as the roaring cloud, full of water,        | •••  | ib.        |
| 9.—Ditto ditto as the sun,                                 | •••  | 78         |
| 10.—Ditto ditto as the cloud formed by the sun,            |      | 79         |
| 11 to 14.—Bráhmana verses quoted in praise of Dyává prith  | iví, | 80         |
| 15.—The night and her son Aditya (the day) praised,        | •••  | 81         |
| 16.—The advantage of knowing the above,                    | •••  | 82         |
| 17.—The object of the section briefly explained,           | •••  | ib.        |
|                                                            |      |            |
| Section XI.                                                |      |            |
| On the placing of bricks, &c.                              |      |            |
|                                                            | . •  |            |
| 1 to 4.—Four propitiatory mantras for placing bricks on    | the  | 0.0        |
| north side,                                                | •••  | 83         |
| 5.—A Bráhmaṇa quoted,                                      | •••  | 85         |
| 6 to 12.—Seven ditto for placing bricks in the middle of   | the  |            |
| altar,                                                     | •••  | 86         |
| 13 to 17.—Five ditto for placing bricks on the north side, | •••  | 91         |
| 18.—A Bráhmana quoted,                                     | •••  | 95         |
| 19 to 21.—Three propitiatory mantras for the same purpos   | e,   | ib.        |
|                                                            |      |            |
| SECTION XII.                                               |      |            |
| On the placing of bricks, &c.                              |      |            |
|                                                            |      | 00         |
| 1 to 4.—Mantras addressed to Indra,                        | •••  | 98         |
| 5.—Mantra for the Yajamana when placing a brick,           | •••  | 100<br>ib. |
| 6 to 8.—Addresses to Indra,                                | •••  |            |
| 9 to 12.—Addresses to Agni,                                | tha  | 102        |
| 13.—The initial words of a Rig verse quoted in support of  |      | 105        |
| last of the above four mantras,                            | hovo | 105        |
| 14.—Four mantras addressed to bricks when placing them a   | nove |            |
| the altar,                                                 |      | ib.        |

| No. of Mantras.         |                  |              |            |        | Page |
|-------------------------|------------------|--------------|------------|--------|------|
|                         | Section          | XIII.        |            |        |      |
| O                       | n the placing    | of bricks,   | rc.        |        |      |
| 1 to 8.—Mantras add     | ressed to the    | eight quart  | ers,       | •••    | 106  |
| 9.—A Bráhmana vers      | e quoted in s    | apport of tl | ie above,  | •••    | 110  |
| 10.—Addresses to the    |                  | •••          | •••        | •••    | ib.  |
| 11.—Initial words of fo |                  |              |            | olden  |      |
| figure, a lotus le      |                  |              |            | •••    | ib.  |
| 12.—A Bráhmana quot     | ed in support    | of the abo   | ve,        | •••    | 111  |
|                         | Section          | XIV.         |            |        |      |
| o                       | n the placing    | of bricks, o | вс.        |        |      |
| 1 to 12.—Addresses to   | Aditya,          | •••          | •••        | •••    | 111  |
|                         | Section          | XV.          |            |        |      |
| Or                      | n the placing of | f bricks, &  | c.         |        |      |
| 1 to 10.—Addresses to   | the eight per    | sonification | s of Adity | /a,    | 116  |
|                         | Section          | —<br>XVI.    |            |        |      |
| Or                      | n the placing    | of bricks, & | ·c.        |        |      |
| 1 to 8.—Another set of  | of mantras for   | the above    | eight pers | onifi- |      |
| cations,                |                  | •••          | •••        | •••    | 119  |
|                         | SECTION X        | –<br>KVII.   |            |        |      |
| Or                      | the placing      |              | с.         |        |      |
| 1 and 2.—Addresses to   |                  | -            |            | Ru.    |      |
| dras and their w        | _                | •••          |            | 2000-  | 120  |
|                         | ·                |              |            |        |      |
|                         | Section X        | VIII.        |            |        |      |
| Or                      | n the placing o  | of bricks, & | c.         |        |      |
| 1 and 2.—Addresses to   | <u>-</u>         |              |            | the    |      |
| . eight sides,          | •••              | •••          | •••        | •••    | 122  |

| No. of Mantras.                                                 | Page |
|-----------------------------------------------------------------|------|
| SECTION XIX.                                                    | 3 -  |
| On the placing of bricks, &c.                                   |      |
| 1 to 4.—Addresses to the bricks to save the adorer from the     |      |
| four hells of the four sides,                                   | 124  |
| 5.—Initial words of two mantras on the above subject,           | 125  |
| SECTION XX.                                                     |      |
| On the placing of bricks, &c.                                   |      |
| 1.—Addresses to the bricks to bestow on the adorer the goods    |      |
| of the sides,                                                   | 126  |
| 2.—Ditto ditto with reference to the sun, Nakshatras, &c        | ib.  |
| 3.—Ditto to Agni,                                               | 127  |
|                                                                 |      |
|                                                                 |      |
| Section XXI.                                                    |      |
| On the placing of bricks, &c.                                   |      |
| 1.—Addresses quoted from the 1st section, for a conclusion,     | 127  |
|                                                                 |      |
| SECTION XXII.                                                   |      |
|                                                                 |      |
| On the Brahmáṇa verses relating to the placing of bricks, &c.   |      |
| 1 to 9.—Praises of the waters in connexion with their different |      |
| sources,                                                        | 129  |
| 10.—The waters praised in another way,                          | 135  |
| 11.—Meaning of the mantra beginning with apan,                  | 136  |
| 12.—The mode of preparing the altar for receiving the Aruna-    |      |
| ketuka fire,                                                    | ib.  |
| 13.—The reason why the bricks are placed after the lightening   | ••   |
| of the fire,                                                    | ib.  |
| 14.—For what sacrifices the above fire is in need,              | 137  |
| 15 to 21.—Seven questions and answers on the merits of the      | 100  |
| said fire,                                                      | 138  |
| 22. I ause of the union of the Aruna-Ketuka fire with water     | 140  |

| No. of Mantras.              |           |             |            |         | Page       |
|------------------------------|-----------|-------------|------------|---------|------------|
| SE                           | ction X   | XIII.       |            |         |            |
| Praise of the Aruna-ke       | tuka fire | and water   | united to  | gether. |            |
| 1.—Anecdote of Prajápati     | wishin    | g to crea   | te the ur  | iverse  |            |
| with the first creation      | ١,        | •••         | •••        |         | 141        |
| 2.—A Rig verse quoted on     | the subj  | ect,        | •••        | •••     | 142        |
| 3.—The advantage of kn       |           |             | of the or  | igin of |            |
| will,                        | •••       | •••         | •••        | •••     | 143        |
| 4.—Creation proceeding fro   |           |             | ,          | •••     | ib.        |
| 5.—Dialogue between Prajé    |           |             | created to | rtoise, | 144        |
| 6.—The creation of the east  |           |             | •••        | •••     | 145        |
| 7.—The creation of the other |           | and the go  | ds,        | ••      | ib.        |
| 8.—The creation of the As'   | uras,     | •••         | •••        | •••     | 146        |
| 9.—A proof adduced,          | •••       | •••         | •••        | •••     | 147        |
| 10.—A Rig verse quoted,      |           | •••         | •••        | •••     | ib.        |
| 11.—Creation of the universe |           |             |            | •••     | 148        |
| 12.—How the creation obtain  | ns substa | ntiality or | hardness   | ,       | $ib \cdot$ |
| 13.—A proof adduced,         | •••       | •••         | •••        | •••     | 149        |
| 14.—A Rig verse quoted,      | •••       | •••         | •••        | •••     | ib.        |
| 15.—The fruit of knowing th  | 1e above, | •••         | •••        | • •     | íb.        |
|                              |           | _           |            |         |            |
| _                            |           |             |            |         |            |
|                              | ction X   |             |            |         |            |
| Details to be                |           |             |            |         |            |
| 1.—Four kinds of water to l  | e taken   | : the reaso | n thereof, | •••     | 150        |
| 2.—The character of the fir  | st kind o | of water,-  | -water ex  | posed   |            |
| to the sun,                  |           | •••         | •••        | •••     | 151        |
| 3.—The character of the sec  | ond kind  | d of water  | ,—well w   | ater, . | ib.        |
| 4.—The character of the th   | ird kind  | of water,   | water fr   | om an   |            |
| abyss in a river,            | •••       | •••         | •••        | •••     | 152        |
| 5.—The character of the fou  | ırth kind | of water,   | -water f   | rom a   |            |
| current,                     | •••       | •••         | •••        | •••     | ib.        |
| 6.—The character of the fit  | ith kind  | of water;   | —water f   | rom a   |            |
| jar kept at home (this       | and the   | following   | are extra  | s),     | 153        |
| 7.—The character of the six  | th kind   | of water;   | —water f   | rom a   |            |
| tank or lake that neve       | er dries, | •••         | •••        | •••     | ib.        |

| No. of Mantras.                                  |              | Page          |
|--------------------------------------------------|--------------|---------------|
| 8.—The advantage of placing the above waters     | on the alte  | r, 154        |
| 9.—The reason why the fire under notice is       |              |               |
| ketuka,                                          | •••          | ib.           |
| 10.—Proof thereof,                               | •••          | ib.           |
| 11.—A Rig verse quoted,                          | •••          | ib.           |
| 12.—The advantage of this part of the ceremon    | y,           | 155           |
| ,                                                | • •          |               |
| gan a man a different distage                    |              |               |
| Section XXV.                                     |              |               |
| Placing of lotus leaf over the water             | y bricks.    |               |
| 1.—Digging of the eastern altar (vedi). It       |              | 100-          |
| deep, having water ankle-deep,                   |              |               |
| 2.—The same to be covered with three lotus le    |              | ib.           |
| 3.—The offering of pure (?) water thereup        |              |               |
| dhána,                                           |              | ib.           |
| 4.—Allusions to mantras for the placing of the   |              | icks, ib.     |
| 5.—A particular mantra recited,                  | _            | 157           |
| 6.—Repetition of a mantra already given befor    |              | ib.           |
| 7.—The placing of water, leaves, &c., to be rep  |              | old,          |
| so as to complete the five fires,                |              |               |
| 8.—Special mantra for the offering of the secon  |              | 158           |
| 9.—The advantage thereof,                        |              | ib.           |
| ,                                                |              |               |
|                                                  |              |               |
| SECTION XXVI.                                    |              |               |
|                                                  |              |               |
| Particular advantages of particular observances  | in connexio  | n with the    |
| above.                                           |              |               |
| 1.—The object of repeating in this section, dire | ections alre | ady           |
| given,                                           | •••          | 159           |
| 2.—Two opinions on the question as to wheth      | er the Kru   | រាំ <b>ខ-</b> |
| ketuka is a part of the Savitra ceremony         | or not,      | 160           |
| 3.—The different merits of the above fires       |              |               |
| detail,                                          |              | ib.           |
| 4.—Impropriety of mixing the two different fir   | es,          | 161           |
| 2                                                |              |               |

| No. of Mantras.                                              | <b>Pag</b> e   |
|--------------------------------------------------------------|----------------|
| 5.—An exception to the above rule,                           | . 162          |
| 6 to 11.—Eight different objects in collecting the Kruns     | <b>.</b>       |
| ketuka fire,                                                 | . <i>ib</i> .  |
| 12A special rule to be observed by those who collect th      | е              |
| Aruna-ketuka fire (not to run during rain),                  | . 164          |
| 13.—Other especial rules, (not to void certain secretions is | n              |
| water),                                                      | . ib.          |
| 14.—Ditto ditto (not to tread on gold or lotus leaf),        | . 165          |
| 15.—Ditto ditto (not to eat tortoise and fish),              | . ib.          |
|                                                              |                |
|                                                              |                |
| SECTION XXVII.                                               |                |
| Addresses for the protection of the place of sacrifice.      |                |
| 1 to 3.—Mantras addressed to Indra on the subject,           | . 166          |
| 4 to 20.—Seventeen prayers to avert evils,                   | . ib.          |
| ,                                                            |                |
|                                                              |                |
| SECTIONS XXVIII., XXIX., XXX.                                |                |
| 1, 2.—Addresses to Agni to drive away evils from the place   | e <sup>.</sup> |
| of sacrifice,                                                | 170            |
| 1 to 3.—Ditto to Parjanya to drive away evils from the plac  | е              |
| of sacrifice,                                                | . 177          |
| 1 to 3.—Ditto ditto for the same purpose,                    | . 179          |
| • • •                                                        |                |
| **************************************                       |                |
| SECTION XXXI.                                                |                |
| The Vais'ravana ceremony.                                    |                |
| 1 to 4.—Mantras addressed to Kuvera for preventing accident  | s              |
| to the Vais ravana sacrifice,                                | 101            |
| 5.—The repetition of the above mantras ordained,             | 100            |
| 6.—Mantra to be repeated when the ball is lost,              | . ib.          |
| 7.—Salutation to Vais ravana,— Upasthana mantra,             | . 184          |
| 8.—Placing of the fire on the ground,                        | . ib.          |
| 9 — Mantra for the above operation.                          | . ib.          |

| <del></del>                              |             |                     |         |      |
|------------------------------------------|-------------|---------------------|---------|------|
| No. of Mantras.                          |             |                     | •       | Page |
| 10.—Placing fuel on the fire,            | •••         | •••                 | •••     | 185  |
| 11Mantras for the above operation,       | •••         | •••                 | • • •   | ib.  |
| 12.—Time meet for the Vais ravana Ya     | jua,        |                     | •••     | ib.  |
| 13.—Especial rule for teaching this cere | mony,       | •••                 | •••     | 186  |
| 14.—Mantra for the offering of meat to   |             | aņa,                | •••     | ib.  |
| 15.—Salutation after the offering,       | •••         | •••                 | •••     | 187  |
|                                          |             |                     |         |      |
|                                          | TT          |                     |         |      |
| Section XXX                              | .11.        |                     |         |      |
| Preparatory austerities for collecti     | ng the Ar   | u <u>n</u> a-ketuka | fire.   |      |
| 1The time during which the austeri       | ities are t | o be perfor         | med,    | 188  |
| 2.—Meaning of the word Vrata—auste       |             | •••                 | • • • • | ib.  |
| 3.—The same in detail,                   | •••         | •••                 | •••     | ib.  |
| 4.—Rules to be observed in reading th    | is Arany    | aka,                | •••     | 190  |
|                                          |             |                     |         |      |
|                                          |             |                     |         |      |
| SECOND PRAPA                             | THAKA       | .•                  |         |      |
| Bráhmanic Edu                            | CATION.     |                     |         |      |
| ·                                        |             |                     |         |      |
|                                          |             |                     |         |      |
| Section I                                | •           |                     |         |      |
| The Investiture of the s                 | acrificial  | cord.               |         |      |
| 1.—An anecdote on the subject, shewing   |             |                     |         |      |
| Asuras of yore had, in rivalry, pe       |             | a sacrifice,        | one     |      |
| regularly and the other irregular        |             | •••                 | •••     | 193  |
| 2.—The distinction between the perform   |             |                     |         |      |
| and irregularly, i. e., with or with     |             |                     |         | 194  |
| 3.—The assumption of the cord should     | ld preced   | e the read          | ing     |      |
| of the Vedas,                            | •••         | •••                 | •••     | 195  |
| 4.—Article necessary for the sacrificia  | l cord; b   | lack antel          | ope     |      |
| leather or cotton thread,                | •••         | •••                 | •••     | ib.  |
| 5. The three ways of wearing the sac     | rificial co | rd,                 | •••     | ib.  |
|                                          |             |                     |         |      |

| No. of Mantras.                                          |                  |             |             |            | Page        |
|----------------------------------------------------------|------------------|-------------|-------------|------------|-------------|
|                                                          | Section          | II.         |             |            |             |
| Sand                                                     | hyá cerei        | nonies.     |             |            |             |
| 1.—An anecdote on the sub<br>2.—The arghya to be offered | •                | <br>morning | <br>Sandhyá | <br>should | 196         |
| be with water,                                           | •••              | •••         | •••         | •••        | 197         |
| 3.—Circumambulation after                                | r the <i>arg</i> | hya,        | •••         | •••        | 198         |
| 4.—The meditation appropr                                | iate at t        | he time,    | •••         | •••        | ib.         |
| 5.—The merit of knowing t                                | he above         | ,           | •••         | •••        | 199         |
| _                                                        |                  | _           |             |            |             |
| Sections                                                 | B III., I        | V., V., V   | VI.         |            |             |
| Mantras o                                                | f the Ku         | shm'nda 1   | Ioma.       |            |             |
| 1 to 21.—Mantras of the Ku                               | shmá <u>n</u> da | Homa, 1     | necessary   | for the    |             |
| expiation of sins,                                       | •••              | •••         | •••         | •••        | 199         |
| 1 to 13.—Rig ditto ditto,                                | •••              | •••         | •••         | •••        | 205         |
| 1 to 17.—Ditto ditto,                                    | •••              | •••         | •••         | •••        | 210         |
| 1 to 23.—Ditto ditto,                                    | •••              | •••         | •••         | •••        | 219         |
|                                                          |                  | -           |             |            |             |
| 8                                                        | Section          | VII.        |             |            |             |
| Origin of                                                | the Kw           | shmánda 1   | Ioma.       |            |             |
| 1An anecdote on the                                      | subject.         | The V       | átaras 'aná | ŗishis     |             |
| entered the Kushma                                       | nda mar          | ntras, and  | l first pe  | rceived    |             |
| them and then disclos                                    | sed them         | ,           | •••         | •••        | 228         |
| 2.—Conversation between the                              | he Vátar         | as'ana ris  | his and ot  | hers,      | <b>22</b> 9 |
| 3.—They ordain the Homa                                  | ,                | •••         | •••         | •••        | ib.         |
| 4.—Account of some other                                 | ŗishis,          | • •         | •••         | •••        | 230         |
| 5.—The fruit of this Homa                                | ·,               | •••         | •••         | •          | ib.         |
|                                                          |                  |             |             |            |             |
|                                                          | Section          | VIII.       |             |            |             |
| The time to be devo                                      | ted to the       | e above-na  | med Hom     | a Gc.      |             |
| 1.—He who thinks himself                                 | infected         | by vice,    | and wis     | hes to     |             |
| purify himself, should                                   | perform          | the Kush    | mánda H     | oma,       | 231         |

| No. of Mantras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | $oldsymbol{P}$ ag $oldsymbol{e}$ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| 2.—Men guilty of any of the Mahápátakas, or heinous                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                  |
| crimes, i. e. homicide, fæticide, robbing gold, &c., should                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                  |
| perform the Kushmanda Homa,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>231</b>                       |
| 3.—Thereby they purify themselves,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ib.                              |
| 4.—The time of the Homa to be regulated by the nature of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                  |
| the guilt to be expiated,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>232</b>                       |
| 5.—For grave sins the Homa is to be performed every day for                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                  |
| a year, abstaining from the use of flesh,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ib.                              |
| 6.—For minor sins the time of the Homa may be reduced to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                  |
| a month, twenty-four nights, twelve nights, six nights,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                  |
| or three nights,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 233                              |
| 7.—Restrictions to be observed during the Dikshá; absti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | .,                               |
| nence from flesh meat, women, bedsteads, and falsehood,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ib.                              |
| 8.—Different aliment for different castes during the Dikshá;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                  |
| milk for Bráhmans; wheat for Kshátríyas; cheese for                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                  |
| Vaisyas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ib.                              |
| 9.—These restrictions should also be observed during the Kushmanda Homa and at the Somayaga,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ib.                              |
| Kushmanda Homa and at the Somayaga,  10.—Relaxation in favour of incapable people as regards the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 10.                              |
| rule laid down for aliment,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 234                              |
| rule laid down for anment,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 204                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                  |
| Section IX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                  |
| Study of the Vedas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 005                              |
| 1.—Anecdote of Brahma on the subject,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 235                              |
| 2.—The study of the Vedas typifies a Yajna,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 236                              |
| *Annual Control of the Control of th |                                  |
| Section X.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                  |
| <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                  |
| The five great ceremonies—Panchamaháyajnas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                  |
| 1.—The five great ceremonies to be performed every day in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                  |
| honor respectively of the Devas, Pitris, animals, men,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 000                              |
| and Bráhmans,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 238                              |
| 2.—Ceremony to the Devas defined; oblations to be theown                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •7                               |
| on the are in their names                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ih.                              |

| No. of Mantras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Page  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 3.—Ceremony to the Pitris defined; offerings of pinda or water                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _     |
| in the name of any of the Pitris,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 239   |
| 4.—Ceremony to animals defined; offerings made to crows,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| &c., as after the Vais'vadeva ceremony,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ib.   |
| 5.—Ceremony to men defined; offerings to beggars, Bráhmans,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| &c.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ib.   |
| 6.—Ceremony to Brahmans, Brahma Yajna, defined; teaching                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| of that branch of the Vedas which relates to one's family,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ib.   |
| 7.—Praise of teaching the Vedas; how it satisfies the Pitris,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 240   |
| 8.—Do. how it satisfies the Devas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ib.   |
| and the state of t |       |
| Section XI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| Directions for performing the ceremony to Bráhmans.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| 1.—The teacher to go beyond the town, and perform certain                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| ablutions at sunrise,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 242   |
| 2.—Praise of the ablutions,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 243   |
| 3.—He is then to sit on a mat made of Darbha grass, and,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| facing the east, teach that branch of the Vedas which                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| belongs to him,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ib.   |
| 4.—The position in which he is to sit, and how he is to keep                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| his hands, and the advantage of beginning to teach by                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| repeating the Pranava,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 244   |
| 5.—A Rig verse quoted in proof of the above,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 245   |
| 6.—The Pranava is the substitute of the three Vedas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ib.   |
| 7.—The Vyáhriti is to be then repeated,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 247   |
| 8.—Then the Gáyatri is to be recited three times in three                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| different ways,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ib.   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| SECTION XII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| An alternative for those who cannot adhere to the rules above laid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | down. |
| 1.—Those who cannot go out of the town may perform the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| ceremony in town, and those who cannot begin teaching                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| at sunrise, may do so during the day,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 249   |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |

| No. of Maniras.                                  |           |         | Page        |
|--------------------------------------------------|-----------|---------|-------------|
| 2.—The sages Saucha and Ahneya recommend t       | he latter | to be   | -           |
| the ordinary right form,                         | •••       | •••     | <b>24</b> 9 |
| 3.—Other alternatives during illness, &c.,       | •••       | • •     | ib.         |
| 4.—A mantra on the subject,                      | •••       | •••     | <b>250</b>  |
|                                                  |           |         |             |
| Section XIII.                                    |           |         |             |
| Other peculiarities of the Brahma Yajn           | a cerem   | ony.    |             |
| 1.—The reading in the middle of the day should   | d be in a | a very  |             |
| loud voice,                                      | •••       | •••     | 251         |
| 2.—A Rig verse quoted on the subject,            | •••       | •••     | ib.         |
| 3.—Unlike other ceremonies this is always to     | be conc   |         |             |
| on the day it is commenced,                      | •••       | •••     | 252         |
| 4.—A particular mantra to be read at the conclu  | ision,    | •••     | ib.         |
| 5 The Dakshina or fee at the conclusion,         | •••       | •••     | <b>253</b>  |
| -                                                |           |         |             |
| Section XIV.                                     |           |         |             |
| Ordinary preventives to reading of the Veda      | s not he  | eded at |             |
| the Brahma Yaj <u>n</u> a.                       |           |         |             |
| 1Eclipse, lightning, thunder and other pro-      | eventive  | s not   |             |
| to be attended to,                               | •••       | •••     | 253         |
| 2.—The advantage of the above rule,              | •••       | •••     | 254         |
| 3.—The fruit of performing the ceremony,         | •••       | •••     | $ib\cdot$   |
|                                                  |           |         |             |
| Section XV.                                      |           |         |             |
|                                                  |           |         |             |
| Preventives to reading the Vedas at the ce       |           |         |             |
| 1.—Impurity of the body and of the place when    | e the re  | ading   |             |
| is to take place, are the only preventives,      | •••       | •••     | 256         |
| 2.—No article of offering required at the ceremo | ny,       | •••     | ib.         |
| 3.—The merit of the ceremony,                    | •••       | •••     | ib.         |
| .4—A Rig verse quoted on the subject,            | •••       | •••     | 257         |
| 5.—The ceremony is not liable to be vitiated,    | •••       | • •     | <b>258</b>  |

| No. of Mantras.                                                                                  |        | Page  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-------|
| 6.—Rig verse quoted on the impropriety of neglecting                                             | the    | -     |
| ceremony,                                                                                        |        | 259   |
| 7.—The advantage of the ceremony,                                                                | •••    | 261   |
| 8.—A Rig verse quoted on the subject,                                                            | •••    | 263   |
| 9.—Object of the above verse,                                                                    | •••    | 264   |
|                                                                                                  |        |       |
|                                                                                                  |        |       |
| Section XVI.                                                                                     |        |       |
| Expiation for officiating at a sacrifice instituted by, or rec<br>gift from, an improper person. | zivin, | g a   |
| 1.—He who, from covetousness, officiates for, or receives a                                      | aift.  |       |
| from, an improper person, should, fasting, thrice                                                | -      |       |
| the Shákhá to which he belongs,                                                                  |        | 265   |
| 2.—Those who are unable to do as above directed, should                                          |        |       |
| peat the Gáyatri for three days, observing a strict                                              |        | ib.   |
| 3.—An excellent cow is the most appropriate Dakshiná, or                                         |        |       |
| to a good Brahman for either of the above expiations                                             |        | 266   |
| •                                                                                                |        |       |
|                                                                                                  |        |       |
| SECTION XVII.                                                                                    |        |       |
| Expiation of the sin of officiating for an improper person,                                      | while  | under |
| difficulties.                                                                                    |        |       |
| 1Such person should repeat, in a desert, all the mantre                                          | as of  |       |
| the ceremony at which he officiated,                                                             |        | 267   |
| 2.—The ceremony typified in the reading,                                                         | •••    | ib.   |
|                                                                                                  |        |       |
|                                                                                                  |        |       |
| SECTION XVIII.                                                                                   |        |       |
| Expiations for minor faults during Brahmachary                                                   | a.     |       |
| 1.—The evils of incontinence during Brahmacharya,                                                | •••    | 269   |
| 2 The expiation for the same; two offerings to be n                                              | nade   |       |
| with clarified butter,                                                                           | •••    | ib.   |
| 3.—The guilty is then to repeat a mantra with folded ha                                          | nds,   | 270   |
| 4.—The mantra for the above,                                                                     | •••    | ib.   |

| N616 (                                                          |          |                    | _             |
|-----------------------------------------------------------------|----------|--------------------|---------------|
| No. of Mantras.                                                 |          |                    | Page          |
| 5.—The fruit of reciting the above mantra,                      | •••      | •••                | 271           |
| 6.—The mantra to be repeated thrice,                            | •••      |                    | ib.           |
| 7.—Even he who only suspects himself to be g                    |          | f some             | •             |
| fault, should submit to the aforesaid expia                     | •        | •••                | 272           |
| 8.—A Dakshiná or fee is to be given in either c                 | аве,     | •••                | ib.           |
|                                                                 |          |                    |               |
| SECTION XIX.                                                    |          |                    |               |
| Mantras for the adoration of the Parabrahma aft                 | er the 1 | oerfo <b>rma</b> a | nce           |
| of the evening Sandhyá.                                         | •        | <b>J</b>           |               |
| 1.—Mantra for the adoration of the great Brahm                  | 18,      | • •                | 272           |
| 2.—At the time of repeating the above, the great                | t Brah   | ma is              |               |
| to be reflected upon as a porpoise,                             | •••      | •••                | 273           |
| 3.—The porpoise described,                                      | •••      | •••                | 274           |
| 4.—The fruit of reflecting on the Brahma as the                 | porpoi   | ise,               | 275           |
| 5.—Salutation to the Brahma as the porpoise,                    |          | •••                | ib.           |
| ·                                                               |          |                    |               |
| Section XX.                                                     |          |                    |               |
|                                                                 |          |                    |               |
| Salutations after the above.                                    |          |                    |               |
| 1.—Salutations to the ten quarters,                             | •••      | • •                | 276           |
| 2.—Salutations to the sages,                                    | •••      | •••                | <b>277</b>    |
|                                                                 |          |                    |               |
| THIRD PRAPATHAKA.                                               |          |                    |               |
| •                                                               |          |                    |               |
| Mantras of the Chaturhotra-chi                                  | TI.*     |                    |               |
|                                                                 |          |                    |               |
| Section I.                                                      |          |                    |               |
| Typification of the Utensils.                                   |          |                    |               |
| 1.—The utensils and the articles of the sacrifi                 | ce ide   | ntified            |               |
| with mind, speech, knowledge, &c.,                              | 140      | 1011100            | 280           |
| 2.—Graha or the concluding portion of the man                   | tra.     | •••                | 282           |
| - <del></del>                                                   |          | the D-f            |               |
| • For the details of this sacrifice vide the third lection xii. | JOOK OI  | vue Dra            | ша <b>џа,</b> |
| 3                                                               |          |                    |               |

| No. of Mantras.                |                                        |                 |             | •         | Page   |
|--------------------------------|----------------------------------------|-----------------|-------------|-----------|--------|
|                                | Section 1                              | II.             |             |           |        |
| Cl                             | aturhotri m                            | antras.         |             |           |        |
| 1.—Identification of the offi  | ciating pries                          | sts, witl       | the region  | as, &c.,  | 284    |
| 2.—Graha or the concluding     |                                        | ·               |             | •••       | ib.    |
| •                              |                                        |                 |             |           |        |
|                                | SECTION I                              | Π.              |             |           |        |
| Pc                             | i <u>n</u> cha <b>h</b> ot <b>ri</b> m | antras.         |             |           |        |
| 1Identification of the of      | ficiating pr                           | iests wi        | th Agņi, tl | ne two    |        |
| As'vins, &c.,                  | •••                                    | •••             | •••         |           | 285    |
| 2.—Graha or the concludi       | ng mantra,                             | •••             | •••         | •••       | ib.    |
|                                | ,                                      |                 | ***         |           |        |
|                                | ~                                      | **              |             |           |        |
| <b>c</b> ri                    | SECTION I                              |                 |             |           |        |
|                                | iadhotri ma                            |                 |             |           |        |
| 1.—Identification of the       |                                        | anim            | als with    | Súrya,    |        |
| Váyu, and other god            |                                        | •••             | •••         | •••       | 286    |
| 2.—Graha or the concluding     | ng mantra,                             | •••             | •••         | •••       | 287    |
|                                |                                        |                 |             |           |        |
|                                | SECTION                                | ٧.              |             |           |        |
| , Sa                           | ptahotri ma                            | nt <b>ras</b> . |             |           |        |
| 1.—The seven hotás typific     | ed in the ar                           | ticles o        | f offering, | •••       | 289    |
| 2.—Graha or the concluding     | ng mantra,                             | •••             | •••         | •••       | ib.    |
|                                |                                        |                 |             |           |        |
|                                | SECTION V                              | <b>7</b> T      |             |           |        |
| A                              |                                        |                 | •           |           |        |
|                                | set of Shadl                           |                 |             | •.•       |        |
| 1.—The bodily functions of     | •                                      | ишипи,          |             | WILH      | 000    |
| the officiating priests        |                                        | ***             | •••         | •••       | 290    |
| 2.—The Graha or the cond       | adding mar                             | ига,            |             | •••       | 291    |
|                                |                                        |                 |             |           |        |
|                                | SECTION V                              |                 |             |           |        |
| Mantras to be muttered after t | he mantra b                            | eginnin         | g with tad  | ritan tat | , &c., |
| in the Cháturmás               | yá yá <mark>ga, a</mark> ft            | er shedo        | ling the ha | ir.       |        |
| 1 to 10.—The mantras, &c       | ., <b>.</b>                            | •••             | •••         | •••       | 292    |

| No. of Mantras.                         |                     |            | Page     |
|-----------------------------------------|---------------------|------------|----------|
| Section VIII.                           |                     |            |          |
| Sambhára Yajur mant                     | trae:               |            |          |
| I to 21.—Twenty-one Yajur mantras,      | •••                 | •          | 296      |
|                                         |                     |            | ::···. : |
| SECTION IX.                             | w ,                 |            |          |
| Devapatní mantra                        | 8.                  |            |          |
| 1 to 26.—Mantras as above,              | ***                 | •••        | 297      |
| SECTION X.                              |                     |            |          |
| Pratigraha mantra                       | 8.                  |            |          |
| 1.—Sixteen mantras for accepting gifts, | •••                 | •••        | 291      |
| 2-3.—Mantra for accepting a car,        | •••                 | •••        | ib.      |
|                                         |                     |            |          |
|                                         |                     |            |          |
| SECTION XI.                             |                     |            |          |
| Hotri-hridaya mantı                     | r <b>as.</b>        |            | 900      |
| I.—Das'a-hotri hridaya mantras,         | •••                 | •••        | 303      |
| 2 to 4.—Chatur-hotri hridaya mantras,   | •••                 | •••        | 306      |
| 5 to 7.—Pancha-hotri hridaya mantras,   | •••                 | ••         | 309      |
| 8 to 10.—Sadhotri hridaya mantras,      | •••                 | •••        | 311      |
| 11 to 34.—Sapta-hotrī hridaya mantras,  | •••                 | •••        | ib.      |
|                                         |                     |            |          |
| Section XII.                            |                     |            |          |
| Purusha Súkta, otherwise called Na      | iráya <b>na Anu</b> | váka.      |          |
| I to 18.—The Purusha Súkta explained,   | •••                 | •••        | 327      |
|                                         |                     |            |          |
| Section XIII.                           |                     |            |          |
| Uttara-Náráyana Anwáka, or the cond     | cludina nort        | ion of the | •        |
| Purusha Súkta.                          | ordaning por v      | ion of the | -        |
| 1 to 5.—The Uttara-Narayana Sukta expl  | ained,              | •••        | 340      |
| 6.—A Yajar mantra describing the two    |                     | rí and     |          |
| Lakshmí of the Purusha, and ident       |                     |            |          |
| with the creation                       |                     |            | 343      |

| No. of Mantras.                       |                                       |                 | ,            | •       | Page       |
|---------------------------------------|---------------------------------------|-----------------|--------------|---------|------------|
|                                       | Section                               | XIV.            |              |         | •          |
| The                                   | Bhartri Súl                           |                 | ned.         |         |            |
| 1 to 10 Mantras to be                 |                                       |                 |              | er the  |            |
| Naristha offering                     | to death: t                           | he offeri       | ng is to be  | a cow   |            |
| that has miscarrie                    |                                       |                 |              |         | 344        |
|                                       | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | <b>720 Duil</b> |              | -,,     |            |
|                                       | ~                                     |                 |              |         |            |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | • • •                                 | on XV.          | _            |         |            |
|                                       | e Mṛitu Súk                           | -               |              |         |            |
| 1 to 6.—The Mritu Sukt                | a to be repea                         | ated at the     | e Brahma-r   | nedha   |            |
| sacrifice,                            | •••                                   | •••             | •••          | •••     | <b>352</b> |
|                                       | •                                     | -               |              |         |            |
|                                       | Section 2                             | KVI.            |              |         |            |
| <b>M</b> a                            | intra for invi                        |                 | <i>10</i> .  |         |            |
| 1.—Mantra for, &c.,                   | •••                                   |                 |              |         | 356        |
| • •                                   | -                                     | •••             | •••          | •••     | •••        |
|                                       | -                                     | _               |              |         |            |
|                                       | Section 1                             | XVII.           |              |         |            |
|                                       | Funeral m                             |                 |              |         |            |
| 1.—Funeral mantra to                  |                                       |                 |              | water   |            |
| on the excavation                     | made for bu                           | irning a d      | lead body,   | •••     | 357        |
|                                       | ·                                     | _               |              |         |            |
|                                       | Section X                             | VIII            |              |         |            |
| Mantr                                 | a fur bathing                         |                 | neral        |         |            |
| 1.—Mantra for bathing                 | _                                     | ujter jur       | corav.       |         | 358        |
| 2                                     | ,,                                    | •••             | ••           | •••     | 000        |
|                                       | <del></del>                           | _               |              |         | •          |
|                                       | Section 2                             | XIX.            |              |         |            |
| Mantra to be ad                       | dressed to th                         | e fuel for      | a crematio   | n.      |            |
| 1.—A mantra to be add                 |                                       | •••             | •••          | •••     | 359        |
|                                       |                                       | _               |              |         |            |
|                                       | SECTION                               | XX.             |              |         |            |
| Mantras for offering ob               |                                       |                 | Devas of the | region  | of         |
|                                       | who inflict                           |                 |              | ···y··· | 4)         |
| 1 to 12.—Mantras for of               |                                       | E #             |              |         | 000        |
| I to 14.—Diameras for of              | nering, cc.,                          | •••             | •••          | •••     | 360        |

| No. of Mantras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Page        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Section XXI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •           |
| Mantras for offering oblation in the Rajagaviya Homa.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| 1.—Nine Mantras, &c.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 361         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| FOURTH PRAPATHAKA.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| PRAVARGYA MANTRAS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| Section I.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| Propitiatory mantras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| 1.—Salutation to Devas and Rishis,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 364         |
| 2.—Object of the salutation,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 366         |
| 3.—A Rig verse quoted in support of the prayer to the Devas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ib.         |
| 4.—The object of the second mantra fully developed,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 367         |
| 5.—Prayer before beginning the Pravargya Homa,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ib.         |
| 6.—Address to life not to forsake the body,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 368         |
| 7.—The object of the above address,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ib.         |
| 8.—Thinking on the Great Soul by the aid of the Pranava,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
| the word s'ánti is to be repeated three times to overcome                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| the three-fold evil,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 369         |
| With the state of |             |
| Section II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| On the construction of the Mahávíra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
| 1.—Thorny fuel to be put on the Pravargya fire,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 370         |
| 2.—Mantra for taking up the instrument called Abhri, a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| double-headed hoe of the wood of the mimosa catechu,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 381         |
| 3.—Mantra to be repeated over the Abhri,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>3</b> 83 |
| 4.—Mantra to be addressed to the Brahmá,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ib.         |
| 5.—Mantra for carrying the skin of a black antelope, a goat,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
| a horse and an ox to the place where the earth is dug,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 384         |
| 6.—Mantra for spreading the antelope skin with the head                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| towards the east, and the hair looking towards the north,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 385         |
| 7.—Mantras for striking the Abhri, into the earth and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| drawing it inwards,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 386         |
| 8.—Ditto for lifting it and throwing the earth on the ante-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| lope skin,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ib.         |
| 9.—Mantra for lifting some earth dug by the tusks of a hog                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| -a requirement of the ceremony,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 387         |

| No. of Mantras.                                                 | Page |
|-----------------------------------------------------------------|------|
| 10 —Mantra for bringing the above,                              | 387  |
| 11.—Ditto to be repeated on earth thrown up by white-ants,      | 388  |
| 12.—Ditto for bringing the above earth,                         | 389  |
| 13.—Ditto to be addressed to the Pútika tree Casalpinia         |      |
| bonducella,                                                     | ib.  |
| 14.—Ditto do. after spreading the hairs of a goat and a black   |      |
| antelope,                                                       | 390  |
| 15.—Ditto for making the horse smell the offering,              | 391  |
| 16.—Ditto for sprinkling hot water on the offering,             | 393  |
| 17.—Ditto for pounding earth and making balls thereof,          | 396  |
| 18.—Ditto for stamping the balls with the two thumbs,           | 397  |
| 19.—Ditto for making a figure of Mahávíra,—a pot about a        |      |
| span high contracted in the middle and bulging above            |      |
| and below,                                                      | ið.  |
| -                                                               |      |
| 9 TTT                                                           |      |
| Section III.                                                    |      |
| Sanctification of the Mahávíra.                                 |      |
| 1.—Mantra for heating the Mahávíra placed on the two sapha      | 401  |
| woods,                                                          | 401  |
| 2.—The Mahávíra to be placed on some burning wood placed        | 401  |
| in an excavation before the Garhapatya fire,                    | 401  |
| 3.—Two mantras to be repeated over the Mahavíra,                | 402  |
| 4.—Mantra for wiping the ashes from the body of the             | 40.4 |
| Mahávíra,                                                       | 404  |
| 5.—Ditto for lifting the Mahavira from the excavation,          | 404  |
| 6.—Ditto for placing it on sand on the north side,              | 405  |
| 7.—Ditto for looking at it,                                     | 405  |
| 8.—Ditto for fixing it on the place,                            | 406  |
| 9.—Sprinkling of goat's milk on it,                             | 407  |
| 10.—Tying it in a skin of the black antelope,                   | 409  |
|                                                                 |      |
| SECTION IV.                                                     |      |
| Exhortation in connexion with the sanctification of the Mahávír | a.   |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                           |      |
| 1.—Exhortation to the Brahmá,                                   | 410  |

| No. of Mantras.              | <b>Q</b> | 17          |              |         | Page        |
|------------------------------|----------|-------------|--------------|---------|-------------|
|                              | SECTIO   | n V.        |              |         |             |
| Placing of the               | Maháví   | ra on burr  | ning coals.  |         |             |
| 1.—An alternative reading    | g in the | e exhortat  | ive mantr    | a given |             |
| in the preceding secti       | on,      | •••         |              | •••     | 412         |
| 2.—Throwing of the sacrifi   | cal uten | sils on the | e fire,      | •••     | 413         |
| 3.—Seven or eleven oblatio   | ns to be | poured      | with the     | Sruva   |             |
| on the Ahavaniya fire        | э,       | •••         | •••          | •••     | 416         |
| 4.—The Mahávíra to be an     | ointed   | with ghi,   | •••          | •••     | ib.         |
| 5.—A bit of bright gold to   |          |             | -            |         | 417         |
| 6.—Mantra for placing bund   |          | • -         | _            | old,    | ib.         |
| 7.—Mantra for putting in i   |          |             |              | •••     | 419         |
| 8.—Ditto for pouring gh      | i with   | a ladle     | (sruva)      | on the  |             |
| Mahávíra,                    |          | •••         | •••          | •••     | <i>i</i> b. |
| 9.—Prayer to be repeated l   | -        | -           | _            | slip of |             |
| kus'a grass on the to        | -        |             | a,           | •••     | 420         |
| 10.—Mantra for touching th   |          |             | •••          | ~       | 422         |
| 11.—Throwing of the charc    |          | the north   | n from th    | e Gár-  | 400         |
| hapatya fire,                |          | •••         | •••          | •••     | 423         |
| 12.—Ditto ditto after turnin | -        |             | -            |         | 424         |
| 13.—Addresses to be repeated |          | touching    | a sacrificia |         | 425         |
| called paridhi,              | M. I. /  | •••         | •••          | •••     | 425<br>427  |
| 14.—Placing of gold on the   |          |             | •••          | •••     | 428         |
| 15 to 17.—Sanctifying the s  |          |             | •••          | •••     | 430         |
| 18.—Mantra for taking a fan  | •        | •••         | •••          | •••     | 431         |
| 19.—Ditto for fanning the fi | re to DI | aze it up,  | •••          | •••     | 451         |
|                              |          |             |              |         |             |
|                              |          |             |              |         |             |
|                              | Section  | v VI.       |              |         |             |
| Sanctification of            | of the M | Tahávira b  | y mantras    | •       |             |
| 1.—Mantra to be repeated o   | n the M  | ahávíra b   | y the Addl   | ıvaryu, | 433         |
| 2-3.— Five Yajur mantras to  |          |             |              |         |             |
| five sides,                  |          | •••         | •••          | •••     | 434         |
| 4 to 7Four other Yajur       | mantra   | s to be     | repeated o   | ver the |             |
| Mahávíra,                    | • •      | •••         | •••          | 4       | 36-37       |

| No. of Mantras.         |          |                 |              |            |        | Page |
|-------------------------|----------|-----------------|--------------|------------|--------|------|
|                         | S        | ECTION V        | II.          |            |        |      |
|                         | On looki | ng at the       | Mah ivi      | ra.        |        |      |
| 1.—Mantra for looki     | ng at th | e Mahávíi       | a, and r     | raising it | as the |      |
|                         | •••      | •••             | ·            | •••        | •••    | 439  |
| 2.—Ditto ditto as th    | e spring | season,         | •••          | •••        | •••    | 445  |
| 3.—Ditto ditto as th    |          |                 | •••          | •••        | •••    | 446  |
| 4Ditto ditto ditto      |          | ••              | • •          | ••         | •••    | 447  |
| 5 -Ditto ditto as th    | e rainy  | season,         | •••          | •••        | • •    | ib.  |
| 6.—Ditto ditto as th    | e autum  | n season,       | •••          | •••        | ••     | 448  |
| 7.—Ditto ditto as th    | e winter | season,         | •••          | •••        | •••    | 449  |
| 8.—Ditto ditto as th    | e dewy   | season,         | •••          | •••        |        | ib.  |
| 9 to 17.—Ditto ditto    | as inve  | sted with       | many         | qualities, | •••    | 450  |
| 18.—An address to A     |          | •••             | •••          | •••        | •••    | 453  |
| 19.—Mantra to be rec    | ited by  | the wife        | of the       | Yajamána   | after  |      |
| she has looked          | at the I | Iahávíra,       | •••          | •••        | •••    | 454  |
|                         |          |                 |              |            |        |      |
|                         | g,       | ction V         | TT           |            |        |      |
| 70                      |          |                 |              | ,          |        |      |
|                         | •        | ilk on the      | Mana         | vira.      |        |      |
| 1.—Taking of a rope     | •        | •••             | •••          | •••        | •••    | 460  |
| 2.—Purifying it by a    |          |                 | •••          | •••        | •••    | ib.  |
| 3.—Calling the milch    |          | -               | tual nan     | 1es,       | •••    | 461  |
| 4.—Ditto by their or    | _        | ames,           | •••          | •••        | • * •  | ib.  |
| 5.—Tying of the catt    | •        | •••             | •••          | • •        | •••    | 462  |
| 6.—Tying of the calv    | res,     | •••             | •••          | •••        | •••    | ib.  |
| 7.—Untying of the s     | •        | •••             | •••          | •••        | •••    | ib.  |
| 8.—Address to the co    | ow,      | •••             | •••          | •••        | •••    | 463  |
| 9.—Ditto to the calf,   |          | •••             | •••          | • •        | • •    | 464  |
| 10.—Ditto to the cow    |          |                 |              |            | •••    | ib.  |
| 11.—Ditto ditto to all  | ow him   | to touch        | the tea      | its,       | •••    | 465  |
| 12.—Ditto ditto to give | ze plent | y of milk       | .,. <b>.</b> | •••        | •••    | 466  |
| 13.—Ditto to the Sapa   |          | he <i>Upaya</i> | ma woo       | ds,        | •••    | 467  |
| 14.—Ditto to the milk   | •        | •••             | •••          | •••        | •••    | ib.  |
| 15.—Ditto to Indra an   |          |                 |              | •••        | •••    | 468  |
| 16.—Mantra for offerin  | ig an ob | lation to       | the rays     | of the sun | ٠ وا   | 470  |

| No. of Mantras.                                               |          |             |          | Pag    |
|---------------------------------------------------------------|----------|-------------|----------|--------|
| 17Address to the milk of the goat,                            | •••      | •••         | •••      | 470    |
| 18.—Address to the light of the sun,                          |          | •••         | •••      | 471    |
| 19.—Taking of the Mahavira by the t                           | wo Sap   | ha woods,   |          | ib     |
| 20.—Dusting away ashes from its bod                           | у,       | •••         |          | ib     |
| 21.—Lifting of the Mahavira,                                  | •••      | •••         | •••      | 472    |
| -                                                             |          |             |          |        |
| Section                                                       | TX.      |             |          |        |
| Offerings to the Ah                                           |          | i fire.     |          |        |
| 1.—Thirteen mantras for the offering                          | •        | •           | les on   |        |
| 11 V1 / C                                                     | •••      | •••         |          | 474    |
| 2.—Mantra to be recited when circ                             |          |             |          |        |
| vaníya fire,                                                  | •••      |             | •••      | 478    |
| 3.—Ditto when looking at the hota,                            |          | •••         | •••      | ib.    |
| 4.—Ditto for sanctifying the sacrificia                       |          | es,         | •••      | 479    |
| 5, 6Mantras for offering the oblatic                          | ons on t | the fire,   | •••      | ib.    |
| 7.—Prayer after the offering,                                 | •••      | •••         |          | 482    |
|                                                               |          |             |          |        |
|                                                               | 7        |             |          |        |
| Section 2                                                     |          |             | 7        | •      |
| Agnihotra homa to be performed with the homa described in the |          |             | e articu | es jor |
| -                                                             |          | •           |          | 40.4   |
| 1.—Mantra to be repeated on the rem                           | -        | -           | •••      | 484    |
| 2.—Mantras to be addressed to the P                           | 'ravargy | a with refe | erence   | 400    |
| to the four quarters,                                         |          | •••         | •••      | 486    |
| 3.—Mantra for replacing the Mahávíra                          | -        | •••         | •••      | 487    |
| 4.—Maledictory mantra against enemi                           | •        | ···         | •••      | 488    |
| 5.—Mantra for offering certain woods                          |          |             | •••      | ib.    |
| 6.—Ditto for throwing a piece of wo                           |          | nd the p    |          | 400    |
| back,                                                         |          |             | •        | 490    |
| 7.—Ditto for the oblation to be of                            |          | y the Pat   | -        | 401    |
| thátá,                                                        |          |             | •••      | 491    |
| 8.—Ditto for morning and evening off                          | _        | •           | •••      | ib.    |
| 9.—Ditto for morning and evening obl                          |          |             |          | 492    |
| 10.—Ditto for offering prickly wood as                        | ter toll | ming water  | τ,       | 493    |

| No. of Mantras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Page       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 11.—Ditto to be repeated after eating the remnant of the offering,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 494        |
| 12.—Ditto to be repeated when filling the sacrificial vessels                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
| for morning and evening offerings, before the Kha-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
| vaníya fire,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 497        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| SECTION XI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
| On the taking down of the Pravargya.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
| 1.—Adhvaryu to make an offering, while the Pratiprasthata,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
| having lighted one of three splinters of pointed wood,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
| holds it high near the face,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 499        |
| 2Ditto ditto while a lighted wood is successively held near                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
| the navel and the knee,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ib.        |
| 3.—Throwing of the splinters into the Khavaniya fire, (2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |
| mantra for bringing the wife of the Yajamana,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 500        |
| 4 to 6.—Addresses to be repeated at the three parts into which                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| the way by which the Pravargya is to be carried to its                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
| place, is to be divided,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>504</b> |
| 7.—Ditto for Adhvaryu to circumambulate the Uttara Vedi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| thrice from the right side while sprinkling water from a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| jar which he is to carry,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 505        |
| 8.—Ditto ditto to circumambulate again without the jar,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 506        |
| 9.—Ditto for touching the Uttara Vedi,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ib.        |
| 10.—Ditto for cleaning the Uttara Vedi,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 507        |
| 11.—Ditto for overcoming enemies,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
| 12.—Ditto for filling up certain cups with curd mixed with honey                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •          |
| 13 to 20.—Addresses to Pravargya recited while standing before it,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 508        |
| 01 A1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -1-        |
| 21.—A subsequent address, 22.—Ditto to be repeated when turning the Pravargya round                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
| the fine frame the winds of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ib.        |
| 23.—Ditto for cleaning the Pravargya,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| 24.—Initial words of three mantras for offering the home                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| oblation, and inviting the sun,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| 25.—Mantra for making an offering to the Ahavaniya fire,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | . 519      |
| 20. International Community of the Commu | , 010      |

| No. of Mantras.             |               |             |             |          | Page   |
|-----------------------------|---------------|-------------|-------------|----------|--------|
|                             | Section       | XII.        |             |          | -      |
| Three mantras for pouring   | certain sac   | rificial ar | ticles into | the Mahe | ívira. |
| 1Mantra for pouring n       | ailk into th  | e Maháví    | ra,         | •••      | 525    |
| 2.—Ditto honey,             | •••           | •••         | ••          | •••      | ib.    |
| 3.—Ditto curd,              | •••           | •••         | •••         | •••      | ib.    |
|                             | Section 2     | –<br>XIII.  |             |          |        |
| Expiations for defects in   |               | nance of t  | he sacrific | e with t | he     |
| 1, 2.—Mantras for expiation | ng the evil   | effects o   | f any acci  | dental   |        |
| overflowing of any          | sacrificial a | rticle,     | ••          | • •      | 526    |
|                             |               | -           |             |          |        |
|                             | SECTION 2     | XIV.        |             |          |        |
|                             | Expiations    | , &c.       |             |          |        |
| 1.—Mantra for expiating     | the evil      | effect of   | lightning   | strik-   |        |
| · ing on the east side      |               |             | -           | •••      | 527    |
| 2 to 4.—Ditto on the oth    | er sides,     | •••         | •••         | •••      | ib.    |
|                             |               | _           |             |          |        |
| Se                          | ctions XV     | XVI.        |             |          |        |
|                             | Expiation     |             |             |          |        |
| Mantras for expiating evi   | ls proceedi   | ng from     | accidents ( | to the   |        |
| oblatory articles,          | •••           | •••         | •••         | •••      | 528    |
|                             | ~ **          | -           |             |          |        |
|                             | Section X     |             | _           |          |        |
|                             | te placing o  | f hot bric  | ks.         |          |        |
| 1.—Mantra for ditto,        | •••           | -           | •••         | . •••    | 530    |
|                             | Section X     | VIII.       |             |          |        |
| Consecration                | n of the rece | ptacle of   | the fire.   |          |        |
| 1.—Mantra addressed to      |               |             | -           | •••      | 532    |

| No. of Mantras.             |          |              |             |        | Page       |
|-----------------------------|----------|--------------|-------------|--------|------------|
| s                           | ECTION   | XIX.         |             |        |            |
| Prayer to A                 | lgni by  | the Adh      | aryu.       |        |            |
| 1.—Mantra for the same,     |          | •••          | •••         | •••    | <b>533</b> |
|                             |          |              |             |        |            |
| S                           | SECTION  | XX.          |             |        |            |
|                             | Expiat   | ions.        |             |        |            |
| 1.—A general expiation for  |          |              | •••         |        | 535        |
| 2.—Expiation for an accide  |          | -            |             | •••    | ib.        |
| 3.—Ditto for the accidenta  |          |              | -           |        | ib.        |
| 4.—Ditto for ditto cracking |          | •            |             |        | 539        |
| 5.—Ditto for not turning or |          |              | nts of the  | Mahá-  |            |
| víra,                       | •••      |              |             | •••    | 537        |
| 6 to 9—Ditto for the obla   |          |              |             |        |            |
| pot,                        | •••      | -            | •••         | •••    | ib.        |
| 10.—Ditto if the sun show   | ald set  | before th    | e cooking   | of the |            |
| oblation is completed,      |          | •••          | •••         | •••    | 539        |
|                             |          |              |             |        |            |
| 8                           | ECTION   | XXI.         |             |        |            |
|                             | Expiat   |              |             |        |            |
| 1.—Mantra to be repeated a  | -        |              | wish to oat | of the |            |
| cooked oblatory articl      |          | inc pricat ( | WISH to cat | or the | 540        |
| cooked oblavoly arrich      | ···,     | •••          | •••         | •••    | 040        |
|                             |          | <del></del>  |             |        |            |
| Section                     | XX sac   | II, XXII     | I.          |        |            |
| Addresses to Ag             | ni as th | e fierce-boo | lied. (541. | )      |            |
|                             |          |              |             |        |            |
| Section                     | NS XX    | ıv, xxv      |             |        |            |
|                             |          | - · , · ·    |             |        |            |

Naming of the cooking pans. (544.)

# SECTION XXVI.

Expiation, should the Mahávíra or the oblatory articles be stolen by a thief. (545.)

| No. of Mantro | 8. |
|---------------|----|
|---------------|----|

Page

## SECTION XXVII.

Certain imprecatory phrases. (546.)

## SECTION XXVIII.

Expiations for a wolf seen when cooking.

| 1.—Mantra to l | oe repeated | l, should a | wolf be     | seen when | cook-  |             |
|----------------|-------------|-------------|-------------|-----------|--------|-------------|
| ing the o      | blatory art | icle,       | •••         | • •       | •••    | 547         |
| 2.—A flambeau  | lighted at  | both end    | s to be thr | own towai | ds the |             |
| wolf,          | ••          | •••         | • •         | •••       | •••    | ib.         |
| 3.—Salutation  | after the a | bove,       | <b></b>     | •••       | •••    | <b>54</b> 8 |

### SECTION XXIX.

Expiation for the approach of a vulture. (549.)

#### SECTION XXX.

Expiation for the approach of a jackal. (550.)

#### SECTION XXXI.

Expiation for the approach of a ram with intent to attack the priests. (551.)

## SECTION XXXII.

Expiation for the braying of a she ass or the cawing of a she crow on the right side. (551.)

## SECTION XXXIII.

Expiation for the approach of a black-faced owl. (552.)

#### SECTION XXXIV.

Expiation for noise made by a man possessed by a devil. (553.)

No. of Mantras.

Page

## SECTION XXXV.

Expiation for the fall of a vulture. (554.)

## SECTION XXXVI.

Expiation for the falling of a worm into any oblatory article. (554.)

## SECTION XXXVII.

The offering for killing anybody by imprecation should be red coloured. (555.)

### SECTION XXXVIII.

Imprecation for killing enemies. (556.)

#### SECTION XXXIX.

An herb named similaria (?) to be buried in the cow-shed of the party who is to be killed by an imprecation. (557.)

#### SECTION XL.

A Sama hymn to be loudly chanted by the Adhvaryu when the Udgata sings the same Sama. (558).

#### SECTION XLI.

|   | Offering of Udumbara wood to the fire previous to the performance |
|---|-------------------------------------------------------------------|
|   | of the avántara or minor Dikshá.                                  |
| 1 | to 4.—Mantras for offering Udumbara wood steeped in clari-        |

6.—Repetition of the first four mantras with reference to those divinities, ... ... ... ... 562

| No. of Mantras.                                                                   | Page       |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------------|
| SECTION XLII.                                                                     |            |
| Benediction on the completion of the ceremony.                                    |            |
| 1 to 357.—Benedictory mantras to be repeated after taking some hot water in hand, | 563        |
| bomo not musici in mana,                                                          | 000        |
| <del></del>                                                                       |            |
| FIFTH PRAPAŢHAKA.                                                                 |            |
| Objects of the Mantras of the 4th Prapathaka.                                     |            |
| ·                                                                                 |            |
| <del></del>                                                                       |            |
| SECTION I.                                                                        |            |
| Pravargya ceremony praised.                                                       |            |
| 1 to 6.—Anecdote about a satra ceremony performed by the                          |            |
| gods in the Khandava jungle in Kurukshetra; their                                 |            |
| dispute with Vishnu, and the fruit of the sacrifice                               |            |
| (p. 371),                                                                         | 590        |
| 7.—The Pravargya ordained, (378)                                                  | <b>592</b> |
|                                                                                   |            |
| Section II.                                                                       |            |
| Explanation of the mantras of Section ii. of Parpá. IV.                           |            |
| 1.—The homa enjoined in the 1st mantra of Section ii, P. IV.;                     |            |
| to be offered after taking up the oblation four times                             |            |
| (p. 378),                                                                         | <b>593</b> |
| 2.—Praise of the number four, (379)                                               | ib.        |
| 3.—A question raised and solved as to when only the mantras                       |            |
| are to be recited, and when an actual homa offering is to                         |            |
| be made, (380)                                                                    | ib.        |
| 4.—Procedure when only the mantra is to be recited, (380)                         | ib.        |
| 5.—Why the Abhri or spade for digging should be made of                           |            |
| Khadira wood, (381)                                                               | ib.        |
| 6.—Udumbara, bamboo, or Vikankata wood may be used                                |            |
| instead of the Khadira, (382)                                                     |            |
| 7.—Object of the 2nd mantra explained, (382)                                      |            |
| 8, 9.—Object of the mantra (3) for sanctifying the Abhri, (383)                   |            |
| 10.—Ditto ditto (4) for inviting the Brahmá, (384)                                | ib.        |

| No. of Mantras.                                                   | Page       |
|-------------------------------------------------------------------|------------|
| 11 to 14.—Ditto ditto (5) for bringing the skin of a black        | •          |
| antelope, as also a horse, a boar, a goat, &c., (384)             | <b>595</b> |
| 15.—Ditto ditto (6) after spreading the antelope skin, (385)      | ib.        |
| 16.—Ditto ditto (7) for digging, (386)                            | ib.        |
| 17.—Ditto ditto (8) for throwing the dug earth on the ante-       |            |
| lope skin, (386)                                                  | ib.        |
| 18.—The digging to be done four times—the fourth time             |            |
| silently without repeating the mantra, (386)                      | ib.        |
| 19.—In collecting sacrificial objects—the collection of earth by  |            |
| digging is to be made first, (387)                                | <b>596</b> |
| 20.—Object of the mantras (9, 10) for purifying the earth dug     |            |
| with a boar's tusk, (388)                                         | ib.        |
| 21.—The collection of earth from an ant-hill, (11-12) (389)       | ib.        |
| 22.—The same praised, ib.                                         | ib.        |
| 23.—Anecdote in praise of the putiká (cisalpinia bonducella,) the |            |
| wood of which is to be collected, (13) ib.                        | ib.        |
| 24.—Object of the mantra (14) for purifying the hair of the       |            |
| goat and the black antelope, (391)                                | ib.        |
| 25.—Praise of the five objects above-named, ib.                   | 597        |
| 26.—The above five objects to be put on the skin of the black     |            |
| antelope, (392)                                                   | ib.        |
| 27.—The hairy side of the skin to be used, ib.                    | ib.        |
| 28.—The mode of arranging the articles near the altar, (393)      | ib.        |
| 29.—The pouring of hot water on the articles, ib.                 | ib.        |
| 30.—The object thereof, (394)                                     | ib.        |
| 31.—An old potsherd to be added to the articles, ib.              | ib.        |
| 32.—Also some pebbles, ib.                                        | ib.        |
| 33.—Also some goat's hair, (395)                                  | 598        |
| 34.—Also some black antelope's hair,                              | ib.        |
| •                                                                 |            |
|                                                                   |            |
| SECTION III.                                                      |            |
| Details of preparing the Mahávíra pot.                            |            |
| 1.—The proper place for preparing the Mahávíra—a place            |            |
| enclosed by mats,                                                 | <b>395</b> |

| No. of Mantras.                               |             |         |
|-----------------------------------------------|-------------|---------|
| 2.—At the time of preparing it, the mouth s   | hould be    | turned  |
| aside so as not to breathe towards it,        | •••         | •••     |
| 3.—The preparer should so sit as not to thro  | w his shac  | dow on  |
| it,                                           | •••         | •••     |
| 4.—The operations which the ordinary pott     | er accom    | plishes |
| with wood should be performed with a          | piece of ba | mboo,   |
| 5.—Object of the 17th mantra of the 4th Pra   | páthaka,    | •••     |
| 6.—Ditto 18th ditto ditto,                    | •••         | •••     |
| 7.—Ditto 19th ditto ditto,                    | •••         | •••     |
| 8The shape of the Mahávíra should be          | e like thre | ee pots |
| placed one over another,                      | •••         | •••     |
| 9Mantras in the Gáyatrí and other meter       | rs to be re | peated  |
| while making the Mahávíra pot,                | •••         | •••     |
| 10.—The hollow of the Mahávíra pot to be      | e effected  | with a  |
| piece of bamboo,                              | •••         | •••     |
| 11.—The Mahávíra to be a span high,           | •••         | •••     |
| 12, 13.—The measure praised,                  | •••         | •••     |
| 14.—It may be made without measuring,         | •••         | •••     |
| 15.—It should have a ring by which it may be  | e held,     | •••     |
| 16.—Object of the 22nd mantra of the 4th Pr   | apáthaka,   | •••     |
| 17 Ditto of the 1st ditto of Section iii, Pre | páthaka I   | V, for  |
| heating the pot,                              | •••         | •••     |
| 18.—Ditto of the word as'va in ditto,         | •••         |         |
| 19.—Ditto of the 2nd mantra of ditto ditto,   | •••         | •••     |
| 20.—Ditto 4th ditto ditto,                    | •••         | •••     |
| 21.—Ditto 5th ditto ditto,                    | •••         | •••     |
| 22, 23.—Ditto 6th ditto,                      | •••         | •••     |
| 24, 25.—Ditto 7th ditto ditto,                |             |         |
| 26.—Ditto 8th ditto ditto,                    | •••         | •••     |
| 27.—Portions of the mantra not to be recited  | by Ksh      | atriyas |
| and Vaisyas,                                  | •••         | •••     |
| 28.—Object of the 9th mantra of ditto ditto,  | •••         | •••     |
| 29.—The sprinkling enjoined in the mantra     |             | e with  |
| goat's milk,                                  | •••         | •••     |
| 30 The mantra to be used in the sprinkling,   | •••         | •••     |
| 31 Praise of certain words in the mantra,     | •••         | •••     |
| •                                             |             |         |

| 140. Of Manitas.                                           |               | Fage  |
|------------------------------------------------------------|---------------|-------|
| 32.—Object of certain words in the aforesaid mantra,       | •••           | 409   |
| 33.—Object of the 10th mantra of ditto ditto,              | •••           | · ib. |
|                                                            |               |       |
|                                                            |               |       |
| Section IV.                                                |               |       |
| Application of the Mantras for the placing of the Mah      | iávira.       |       |
| 1.—Object of the word Brahman in the 1st mantra of Sec     | ction         |       |
| v, of the 4th Prapáthaka,                                  |               | 412   |
| 2.—Object of the address to Yama, Makha, &c. in the        | 2nd           |       |
| mantra of ditto,                                           | •••           | 413   |
| 3.—The Mahávíra pot to be sprinkled with hot water,        | •••           | ib.   |
| 4.—Mode of procedure,                                      | •••           | ib.   |
| 5.—Sprinkling to be repeated three times,                  | •••           | ib.   |
| 6.—Mantras to be repeated by the Hotá,                     | •••           | 414   |
| 7.—The above to be repeated without a break in the break   | eath,         | ib.   |
| 8.—The above Rig mantras to have the character o           | f the         |       |
| Gáyatrí,                                                   | •••           | ib.   |
| 9.—The mantras to be repeated one after another wit        | hout          |       |
| being interrupted by any other speech,                     | •••           | 415   |
| 10.—Many Rig verses to be repeated,                        | •••           | ib.   |
| 11.—A broom to be made with munja grass,                   | •••           | ib.   |
| 12.—The homas indicated by the 3rd mantra Section v,       | •••           | 416   |
| 13.—The number thereof to be seven, and why,               | •••           | ib.   |
| 14.—Advantage to the Yajamana in pouring ghi into the      | Ma-           |       |
| hávíra pot as directed in mantra 4, Section v,             | •••           | 417   |
| 15.—Object of the 5th mantra of Section v,                 | •••           | ib.   |
| 16. —Throwing of a bundle of burning munja gross on a p    | pi <b>ece</b> |       |
| of gold,                                                   | •••           | ib.   |
| 17.—A peculiarity in putting on the munja pointed out,     | •••           | 418   |
| 18.—Object of the 6th mantra of Section v,                 | •••           | ib.   |
| 19.—Object of using the word Mahat in the 7th mantr        | a of          |       |
| Section V,                                                 | •••           | 419   |
| 20.—Discussion on the subject of the 8th mantra of Section | n v,          | 421   |
| 21.—The advantages of repeating that mantra,               | •••           | ib.   |
| 22 Those advantages described with reference to the quar   | ters,         | 422   |

| No. of Mantras.                                 |             | Pa     |
|-------------------------------------------------|-------------|--------|
| 23.—Mantra for touching the earth,              | •••         | 42     |
| 24.—Object of the word máhiñsi in the 1         | 0th mant    | ra of  |
| Section v,                                      | •••         | 1      |
| 25.—Object of the first part of the 12th mantre | a,          | 49     |
| 26.—Ditto of the second part of ditto,          | •••         | 1      |
| 27.—The wood to be used in making the paria     | lhi,        | 49     |
| 28.—The number of paridhis to be prepared, to   | welve,      | 1      |
| 29.—An additional piece enjoined,               | • •         | 4      |
| 30 Object of the word antardhi in the           | 13th m      | antra, |
| Section v,                                      | •••         | 1      |
| 31.—Application of the mantra for the placing   | ng of a pie | ce of  |
| gold on the Mahávíra pot,                       | •••         | 1      |
| 32.—The description of the Mahávíra as holding  | ig bows, ai | Tows,  |
| &c., are meant to be mere praise,               | •••         | 48     |
| 33.—Fan to be taken up for the Mahávíra,        | •••         | 1      |
| 34.—The fire to be fanned,                      | •••         | 48     |
| 35.—Three fannings ordained,                    | •••         | 1      |
| 36.—Another three fannings and the object the   | ereof,      |        |
| 37.—Three other fannings ordered,               | •••         | 1      |
| 38.—Fourth repetition forbidden,                | •••         | 1      |
| 39.—The Adhvaryu, the Pratiprasthátá and t      | the Agnidl  | ra to  |
| fan separately,                                 |             | 49     |
| 40.—The fanning to be made in a sitting posts   | are,        | 1      |
| 41.—The fanning to be from above,               |             | 48     |
| 42.—The fanning may be from all sides,          | •••         | 1      |
|                                                 |             |        |
| -                                               |             |        |
| Section V.                                      |             |        |
| Application of the Mantras of the 4th           | Prapátha    | ka.    |
| 1The brilliance of the fire inherent in it,     | •••         | 48     |
| 2, 3.—The word rochayatu in the 2nd, 3rd, 4t    |             |        |
| mantras of Section vi, should be accep          |             |        |
| tory,                                           | •           | •••    |
| 4.—Object of the 4th mantra of ditto ditto,     | •••         | 4      |
| 5 Distant sha fish distan                       |             | 4      |

| No. of Mantras.                  |          |          |             |        | Page |
|----------------------------------|----------|----------|-------------|--------|------|
| 6.—The word dhehi, in thy        | y 6th m  | antra to | be accep    | ted as | _    |
| benedictory,                     | •••      | •••      | •••         | •••    | 437  |
| 7.—The object of the 7th ma      | antra ex | plained, | •••         | •••    | 438  |
| g                                | ECTION   | <br>VT   |             |        |      |
| Application of the Manti         |          |          | dehaha aa   |        |      |
| 1.—The proper moment for         |          |          |             |        | ,    |
| throwing of milk in ho           |          |          |             |        | 440  |
| 2.—Repetition of the operati     |          |          | •••         | •••    | 441  |
| 3.—Mornings and evenings i       |          |          | ···<br>tion | •••    | ib.  |
| 4.—The operation to be repe      |          |          | •••         | •••    | ib.  |
| _ ^                              | **       |          | •••         | •••    | ib.  |
| 6.—Another optional course,      |          |          | •••         | •••    | 442  |
| 7.—Relation of the Pravargy      | •        |          |             | •••    | ib.  |
| 8.—The mantra to be read fi      |          | •        | -           |        |      |
| be performed,                    |          |          | -           |        | 443  |
| 9.—The singing of particular     |          |          |             | •••    | ib.  |
| 10.—The word gopá in the 1s      |          |          | -           |        |      |
| to mean Prána,                   |          |          |             |        | ib.  |
| 11.—Ditto ditto to mean the      |          |          | •••         | •••    | 444  |
| 12.—The word anipadyamána        | -        |          |             | •••    | ib.  |
| 13.—The second clause of that    |          |          | -           | •••    | ib.  |
| 14.—The third ditto ditto,       |          | •••      | •••         | •••    | ib.  |
| 15.—The fourth ditto ditto,      |          | •••      | •••         | •••    | 445  |
| 16.—The object of typifying t    |          |          |             |        |      |
| explained,                       |          |          |             | •••    | 446  |
| 17.—Ditto ditto, summer (3rd     |          |          | •••         | •••    | ib.  |
| 18.—The 3rd mantra of Sec        |          | • -      |             |        | *    |
| way,                             |          |          | •••         | •••    | ib.  |
| 19.—The 4th mantra explaine      |          | •••      | •••         | •••    | 447  |
| 20.—The 5th ditto ditto,         | •        |          | •••         | •••    | 448  |
| 21.—The 6th ditto ditto,         |          | •••      | •••         | •••    | ib.  |
| 22.—The object of the conclusion |          |          |             |        | •    |
| tra explained,                   |          | •••      |             |        | 449  |
| 23.—How the 7th mantra re        |          |          |             |        |      |
| plained                          |          |          |             |        | ib.  |

| No. of Mantras.               |           |                |                   |         | Page       |
|-------------------------------|-----------|----------------|-------------------|---------|------------|
| 24How the 8th ditto refe      | ers to tl | ie dewy seas   | on, expla         | ined,   | 450        |
| 25.—Power over the mantra     | attair    | able by m      | en perfor         | ming    |            |
| penances,                     | •••       | •••            | •••               | •••     | ib.        |
| 26.—The obviousness of the    | meanin    | g of the 10t   | h mantra,         | •••     | ib.        |
| 27.—The word mati in the 11   | lth mai   | ntra implies   | mankind,          | •••     | 451        |
| 28.—The meaning of the 12t    | h mantı   | ra, of ditto d | litto,            | •••     | ib.        |
| 29.—Ditto ditto 13th ditto,   | •••       | •••            | •••               | •••     | $ib\cdot$  |
| 30.—Ditto ditto 14th ditto,   |           | •••            | •••               | •••     | <b>452</b> |
| 31.—Ditto ditto 15th ditto,   | •••       | •••            | •••               | •••     | ib.        |
| 32.—Object of the 16th man    | tra,      | •••            | •••               | •••     | ib.        |
| 33.—The No. of mantras in t   | he 7th    | Section re-    | ounted,           | •••     | 455        |
| 34.—Looking at the Maháv      | íra orda  | ined,          | • •               | •••     | ib.        |
| 35.—The looking to be after   | repeati   | ng the man     | tra <i>Agni</i> i | shţva,  |            |
| &c.,                          | •••       | •••            | • •               | •••     | 456        |
| 36.—Advantage of looking a    | t it,     | •••            | •••               | •••     | ib.        |
| 37.—Further advantages,       | •••       | •••            | •••               | •••     | ib.        |
| 38.—Looking to be while rep   | eating t  | the mantras    | Apasyam,          | &c.,    | 457        |
| 39.—The wife of the Yajamán   | a not to  | o look at the  | Mahávíra          | , and   |            |
| the mantra to be repea        | ated so   | that she may   | y not hear        | it, .   | ib.        |
| 40 Object of the word sape    | ya in tl  | ne aforesaid   | mantra,           | •••     | ib,        |
|                               |           |                |                   |         |            |
| <b>:</b>                      | Section   | VII.           |                   |         |            |
| Explanations and application  | ns of th  | he Mantras o   | f the 4th.        | Prapát) | haka       |
|                               | contin    | ued.           |                   |         |            |
| 1.—Object of the 1st mantr    | a of Se   | ction viii,    | •••               | •••     | 460        |
| 2.—Ditto 2nd ditto,           | •••       | •••            | • • •             | •••     | ib.        |
| •                             | •••       | , ···          | •••               | •••     | 461        |
| 4.—The cattle to be next ca   |           | •              | •                 | •••     | ib.        |
| 5.—Object of the twofold or   |           | and religiou   | s names,          | •••     | <b>462</b> |
| 6.—Object of the 5th mantr    |           | •••            | •••               | •••     | ib.        |
| 7.—Ditto 6th ditto,           | ••        | •••            | •••               | •••     | ib.        |
| 8.—Object of the word push    |           | e 7th mantr    | а,                | • •     | 463        |
| 9.—Ditto ditto as'vi in ditto |           | • •            | • •               | •••     | ib.        |
| 10.—Ditto of the 8th mantra   | ,         | • •            | • •               |         | 464        |
|                               | • •       | ••             | •••               | •••     | ib.        |
| 12.—Ditto of the word vriha   | spati, ii | n the 10th d   | litto,            | •••     | 465        |

| No. of Mantras.             |                |          |               |         | Page |
|-----------------------------|----------------|----------|---------------|---------|------|
| 13, 14.—Object of the 11th  | h mantra,      | •••      | •••           | •••     | 465  |
| 15 to 17.—Object of the 19  | 2th mantra,    | •••      | •••           | •-•     | ib.  |
| 18.—Ditto 13th ditto,       | •••            | •••      |               | •••     | 467  |
| 19Ditto 14th ditto,         |                | •••      | •••           | •••     | ib.  |
| 20The word Indra in th      | e 14th manti   | a inclu  | des the $As'$ | vinas,  | 468  |
| 21.—The word vasavah at     | the end of t   | he said  | l mantra im   | plies,  |      |
| that the Vasus are          | also to be inc | luded,   | •••           |         | 469  |
| 22Enquiry as to whether     | er the word    | ashat s  | hould be us   | sed in  |      |
| the mantra or not,          | •••            | •••      | •••           |         | ib.  |
| 23.—Object of addressing    | the rays of    | the s    | un in the     | 16th    |      |
| mantra instead of the       | he sun itself, | •••      | •••           | •••     | 470  |
| 24.—Ditto of the 17th ma    | ntra,          |          | • •           | •••     | ib.  |
| 25.—Ditto 18th ditto,       |                |          | • •           |         | 471  |
| 26.—Ditto 19th ditto,       | • •            |          | •••           |         | ib.  |
| 27.—Ditto 20th ditto,       | •••            | •••      | • •           | • •     | ib.  |
| 28.—Ditto 21st ditto,       | •••            | •••      | • •           |         | 472  |
| 29 to 31.—Ditto 22nd dit    | to,            | •••      | •••           | •••     | 473  |
| 32.—Ditto of the first grow | up of the ma   | ntras of | the 9th Se    | ction,  | ib.  |
| 33.—No breath to be take    | en when repe   | eating t | hose mantr    | as,     | ib.  |
| 34.—Object of grouping t    | he mantras i   | ato five | s, the first  | is ad-  |      |
| dressed to Váta,            | •••            |          | •••           | •••     | ib.  |
| 35.—Object of the word      | agni in the f  | irst of  | the 2nd gro   | oup of  |      |
| mantras,                    | * •••          | •••      | •••           | •••     | 475  |
| 36.—The second mantra is    |                |          |               | •••     | 476  |
| 37.—The word savitri in     |                |          | =             | tsara,  | ib.  |
| 38.—The word yama in the    | -              |          | ṇa,           | ••      | ib.  |
| 89.—The last is addressed   |                |          | • •••         | •••     | ib.  |
| 40.—Praise of the number    |                | -        | . • •         | •••     | 477  |
| 41.—An oblation named       | _              | odá'sa   | ordained fo   | or the  |      |
| attainment of heave         | •              | •••      | . •••         | •••     | ib.  |
| 42.—The mantras of the s    | bove purodá    | a expl   | ained,        | •••     | ib.  |
|                             |                |          |               |         |      |
|                             | Section V      |          |               |         | _    |
| Explanations of the M       | -              |          | _             | ntinued |      |
| 1.—Object of the 2nd ma     |                | •        |               | •••     | 478  |
| 2.—Ditto of the word ay     | of in the 3rd  | mantr    | a of ditto,   | •••     | 479  |

| No. of Mantras.     |                    |                |            |           |         | Page |
|---------------------|--------------------|----------------|------------|-----------|---------|------|
| 3, 4.—Object of the | he 4th ma          | antra,         | •••        | •••       | •••     | 479  |
| 5, 6.—Ditto of the  | e 5th ditt         | 0,             | •••        | •••       | •••     | ib.  |
| 7.—Ditto of the 6   | th ditto,          | •••            | •••        | •••       | •••     | 481  |
| 8.— Procedure in    | making t           | he offerin     | ıg,        | •••       | •••     | ib.  |
| 9 to 14.—Object     | of the 7th         | mantra,        | •••        | •••       | •••     | 482  |
| 15.—Seasonable rai  | n, the ob          | ject of t      | he offerin | gs of the | 10th    |      |
| mantra,             | •••                | •••            | •••        | •••       |         | 485  |
| 16.—The divinities  | to whom            | the over       | rflowings  | of the ob | lation  |      |
| belong, acco        | rding to           | the side t     | owards wh  | ich they  | flow,   | ib.  |
| 17.—An oblation of  | f curds to         | be throw       | vn in from | the nort  | h-east  |      |
| side,               | •••                | •••            | •••        | •••       | •••     | ib.  |
| 18.—An alternative  | э,                 | •••            | •••        | •••       | •••     | ib.  |
| 19.—The oblatory    | article no         | t to be al     | lowed to f | all out,  | •••     | ib.  |
| 20 to 22.—Object    | of the 1st         | mantra o       | f Section  | x,        | •••     | 486  |
| 23.—Ditto of the 2  | nd ditto,          |                | •••        | •••       | •••     | ib.  |
| 24, 25.—Ditto of t  | he 3rd di          | tto,           | •••        | •••       | •••     | 487  |
| 26.—Ditto of 4th of | litto,             | •••            | •••        | •••       | •••     | 488  |
| 27.—Ditto of the v  | vord push          | an in the      | 5th ditto  | ,         | •••     | 489  |
| 28.—Ditto ditto gr  | áva ditto          | ,              | •••        | •••       | •••     | ib.  |
| 29.—Ditto ditto pi  | <i>ratira</i> dit  | to,            |            | •••       | •••     | ib.  |
| 30.—Ditto ditto di  | yáváp <b>rit</b> h | ivi ditto,     | • •        | •••       | •••     | ib.  |
| 31.—Ditto ditto gh  | ar <b>m</b> apá e  | li <b>tto,</b> | ••         | •••       | •••     | 490  |
| 32 to 36.—Duties    | enjoined           | in the 6t      | h mantra,  | •••       | •••     | ib.  |
| 37.—Object of the   | 7th and            | the 8th 1      | nantras,   | •••       | •••     | 492  |
| 38.—Ditto 9th dit   | to,                |                |            | •••       |         | 493  |
| 39.—Authority to    | prove the          | occasion       | when th    | e 10th 1  | mantra  |      |
| should be u         | sed,               |                | •••        |           | •••     | ib.  |
| 40.—Meaning of the  | he word 1          | nadhu in       | the 11th   | mantra,   | •••     | 495  |
| 41.—Ditto of agni   | in ditto,          | •••            | •••        | •••       | •••     | ib.  |
| 42 to 44.—Object    | of the pra         |                |            |           | ditto,  | ib.  |
| 45.—What is to be   | e eaten w          | hen repea      | ting the m | iantra,   | •••     | ib.  |
| 46.—Certain obser   |                    | _              |            |           | lained, | 496  |
| 47.—Praise of thos  | -                  |                |            | •         | •••     | ib.  |
| 48.—Arranging of    | f certain          | utensils       | with the   | aid of th | e 12th  |      |
| mantra,             | •••                | •••            | •••        | •••       | •••     | 497  |

| No. of Mantras.         |               |             |             |                 | Page        |
|-------------------------|---------------|-------------|-------------|-----------------|-------------|
| •                       | Section       | IX.         |             |                 |             |
| Explanations of the Man | tras of the 1 | 1th Section | on of Pra   | pá <b>thaka</b> | IV.         |
| 1.—Oblations ordained b | y the 1st a   | nd the 2nd  | l mantra,   | of the          |             |
| 11th Section,           | •••           | •••         | •••         | •••             | 500         |
| 2The places where li    | ghted tape    | rs should   | be held     | when            |             |
| offering the above      | oblations,    | •••         | •••         | •••             | ib.         |
| 3.—Object of the 3rd ma |               | •••         | •••         | •••             | ib.         |
| 4.—Ditto 4th ditto,     | •••           | •••         | •••         | •••             | 501         |
| 5.—Ditto 5th ditto,     | •••           | •• -        | •••         | •••             | 502         |
| 6Ditto 6th ditto,       | •••           | •••         | •••         | •••             | $ib\cdot$   |
| 7.—The Pravargya pot t  | o be kept o   | n the east  | side,       | •••             | 503         |
| 8A pair of wooden to    | ngs (sapha)   | to be brou  | ight for he | olding          |             |
| the Pravargya,          | •••           |             | •••         | •••             | ib.         |
| 9.—The advantage of kr  | nowing the    | above,      | •••         | •••             | 50 <b>£</b> |
| 10Wood required for     | the ceren     | nony— $Ud$  | umbara,     | Ficus           |             |
| glomerata,              | •••           | •••         | •••         | •••             | ib.         |
| 11.—Sáma hymns to be    | repeated w    | hen going   | away fro    | m the           |             |
| altar,                  | •••           | •••         |             | •••             | ib.         |
| 12.—The Nidhana or the  | burthen o     | f the hyr   | nn to be    | sung            |             |
| thrice,                 | •••           | •••         | •••         | •••             | ib.         |
| 13 —The wife and compa  | nions of the  | Yajamán     | a should j  | oin in          |             |
| the singing of the      |               |             |             |                 | ib.         |
| 14.—A little gold to be | placed who    | ere the Pi  | avargya is  | to be           |             |
| deposited,              |               |             |             |                 | 505         |
| 15.—The sprinkling ord  | dained in t   | he 7th m    | antra sho   | uld be          |             |
| repeated three tir      | nes,          | •••         | •••         |                 | 506         |
| 16.—The circumambulat   | ion ordained  | l in the 8t | h mantra    | to be           |             |
| repeated,               | •••           | •••         | •••         | •••             | ib.         |
| 17.—The word nábhí in t |               |             |             |                 |             |
| , Uttara Vedi,          | •••           | •••         | ••          | •••             | ib.         |
| 18.—The word s'arma in  | the 10th m    | iantra mea  | ms earth,   | •••             | 507         |
| 19.—The destruction of  | enemies is t  | he object   | of the 11th | h man-          |             |
| tra,                    | •••           | •••         | •••         |                 | ib.         |
| 20.—The advantage of fi | lling the cu  | ps as orda  | ined in th  | e 12th          |             |
| mantra,                 |               | •••         |             |                 | 508         |

| No. of Mantras.                                               | ue  |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| 21.—Advantage of knowing that the object of the word          | .9- |
|                                                               | 08  |
|                                                               | 09  |
|                                                               | ib. |
| 24.—An imprecation on enemies is the object of the 15th       |     |
| -                                                             | 10  |
|                                                               | ib. |
|                                                               | 11  |
| •                                                             | 12  |
| 29, 30.—Ditto of the 18th and 19th mantras is to obviate the  | 14  |
| evil effects arising from irregularity or imperfect per-      |     |
| • • • • •                                                     | 10  |
| •••                                                           | 13  |
| 31.—Ditto of the address beginning with the word dhiya in the |     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         | 14  |
| 32.—Ditto of the 20th ditto, 51                               |     |
| 33.—Ditto 21st ditto, 51                                      | _   |
|                                                               | ъ.  |
| ,                                                             | b.  |
| 36.—The first part of the 23rd intended as a blessing, 51     |     |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                       | Ъ.  |
| 38.—The kind of homa to be performed with the two mantras     |     |
| of which the initials are given in the 24th mantra, 51        | 8.  |
|                                                               |     |
|                                                               |     |
| SIXTH PRAPATHAKA.                                             |     |
| PITRIMEDHA OR RITES FOR THE WELFARE OF THE MANES.             |     |
|                                                               |     |
| Section I.                                                    |     |
| Cremationary Rites.                                           |     |

| 1.—Mantra for | offering | a homa t  | o the Gár  | hapatya fi | re* on  |     |
|---------------|----------|-----------|------------|------------|---------|-----|
| the death o   | f one wh | o had est | ablished a | househol   | d fire; |     |
| the offering  | to be n  | ade touch | ing the ri | ght hand   | of the  |     |
| dead,         | •••      | •••       | •••        | •••        | •••     | 644 |

<sup>\*</sup> Bharadvája recommends the Ahavaníya fire.

| No. of Mantras                                                   | Page        |
|------------------------------------------------------------------|-------------|
| 2.—Mantra for covering with unbleached, uncut cloth, having      |             |
| fringes on both sides, the body of the dead, after laying        |             |
| it with the head to the south, on a cot of Udumbara              |             |
| wood, having the skin of a black antelope spread on it,          | 645         |
| 3.—Ditto for dressing the corpse with a piece of new cloth by    |             |
| the son, brother or other relative,                              | ib.         |
| 4.—Ditto for removing the dead on its cot, wrapped in its        |             |
| bedding, or a mat; the removal, according to some,               |             |
| is to be made by aged slaves; according to others on             |             |
| a cart drawn by two bullocks. The meaning of the                 |             |
| mantra would make it applicable to the yoking of the             |             |
| bullocks,                                                        | 646         |
| 5.—First address to the dead while the body is being put         |             |
| down at the end of the first stage to the burning ground.        |             |
| The road is to be divided into three stages, and the             |             |
| bier is to be put down on the ground after the comple-           |             |
| tion of every stage,                                             | 647         |
| 6.—Second ditto at the end of the second stage,                  | ib.         |
| 7.—Third ditto at the end of the third stage,                    | 648         |
| 8.—Mantra to be used for bringing a cow or a goat with the       |             |
| dead. An old cow is the best, next a black one, next a           |             |
| black-eyed one, and next a black-haired one: the goat, if        |             |
| male, should be black-haired; if a female, black-hoofed,         | 649         |
| 9.—Ditto for offering an oblation with the ida pot or chamasa,   | ib.         |
| 10.—Address to the cow when immolating it. Should any            |             |
| accident happen at the time of immolation, the fore left         |             |
| foot is to be struck off, and the wound being dressed            |             |
| with dust, the animal is to be set free,                         | ib.         |
| 11.—Ditto to the life of the cow,                                | <b>6</b> 50 |
| 12.—Ditto to the cow, when after its immolation its body is      |             |
| being dusted, wishing it not to mourn for its immola-            |             |
| tion, as it was to be translated to the region of the            |             |
| Pitris,                                                          | ib.         |
| 13.—Ditto to the spirit of the dead, requesting it to permit its |             |
| wife to remain in this world. This is to be said, after          |             |
| making the wife lie down by the corpse,                          | 651         |

| No. of Mantras.                                                  | Page |
|------------------------------------------------------------------|------|
| 14.—Address to the wife when bringing her away by the left       | •    |
| hand from the bed of the corpse, offering to marry her,          | 652  |
| 15.—Ditto ditto directing her to take a bit of gold from the     |      |
| hand of the corpse, if it be that of a Brahman,                  | ib.  |
| 16.—Ditto ditto a bow ditto, if it be that of a Kshatriya,       | 653  |
| 17.—Ditto ditto a jewel ditto, if it be that of a Vasya,         | ib.  |
| 18.—Ditto to Agni, when placing the sacrificial vessels and      |      |
| the different parts of the slaughtered cow on the differ-        |      |
| ent members of the corpse,                                       | 654  |
| 19.—Ditto to the skin of the cow, when covering the body of      | -    |
| the corpse with it. The skin should be entire with               |      |
| head, hair and feet; the hairy side to be kept upper-            |      |
| most,                                                            | ib.  |
| 20.—Mantra to be repeated when setting fire to the pire,         | 655  |
| 21.—Ditto ditto when the fire is in full blaze,                  | ib.  |
| 22.—Ditto to be addressed to the organs of the deceased, to      | •••  |
| return to their elements,                                        | 656  |
| 23.—Ditto to the fire with reference to the goat which is        |      |
| to be tied with a weak string to a post near the fire,           |      |
| that the string may easily burn or break,                        | ib.  |
| 24.—Mantra for offering an oblation to the fire after the nine   | •••  |
| offerings described in the next Section,                         | 657  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                            | •••  |
|                                                                  |      |
| Section II.                                                      |      |
| Homa to be performed after the cremation of the corpse.          |      |
| 1.—Mantras for nine oblations to the fire, with a palás'a spoon, | 659  |
| 2-3.—Ditto ditto for two more. (These have not been              |      |
| noticed by either Bharadvája or Baudháyana),                     | 660  |
| <del></del>                                                      |      |
| Section III.                                                     |      |
| Ceremonies to be observed after the homa, for the translation of | f    |
| the dead to the region of Yama.                                  | ,    |
| 1 to 4.—Addresses to Agni for the translation of the dead        |      |
| safely to the region of Yama,                                    | 661  |

| No. of Mantras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Page |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 5.—Address to Yama to place the dead in the care of his two                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| four-eyed dogs,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 664  |
| 6.—Address to the two messengers (dogs) of Yama to take                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |
| care of it,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ib.  |
| 7 to 9.—Prayers for the attainment of a good region by the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| dead,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 665  |
| 10.—Address to the relatives to bathe in the three trenches to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| be dug near the north of the spot where the cremation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
| has taken place, and which are to be first lined with                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
| pebbles and sand, and then filled with water brought in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |
| an odd number of jars,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 666  |
| 11.—Mantra to be repeated when passing under a yoke of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| two palás'a sticks planted near the trenches, and tied at                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| the top by a piece of weak string,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 667  |
| 12.—Ditto ditto by the person who burns the dead, (the nearest                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| relative,) when plucking out the sticks, after passing                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| under the yoke last,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 668  |
| 13.—Ditto ditto by ditto to the sun,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ib.  |
| 14.—Ditto to be repeated by the relatives when bathing after                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| the aforesaid ceremonies; at that time they are not to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| look at each other,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 669  |
| A Company of the Comp |      |
| SECTION IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| Ceremonies after cremation.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| 1 to 5.—Mantras to be repeated when blowing out the fire                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| with milk and water, and striking on the burnt bones                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |      |
| of the cremation with a Udumbara staff. This is to be                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
| done on the 3rd, 5th or the 7th day,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 670  |
| 6-8.—Ditto for offering three oblations after throwing away                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| the cinders towards the south side,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 672  |
| 9.—Mantra to be repeated by the principal wife when taking                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| up the bones, either of the head or the teeth, with                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| two bits of red and blue string to which a stone is                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| tied,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 673  |

| No. of Mantras.                                                  | Page |
|------------------------------------------------------------------|------|
| 10Mantra for placing in front the bones enclosed in a jar,       |      |
| or wrapped in a piece of black antelope skin, after wash-        |      |
| ing them,                                                        | 675  |
| 11.—Ditto for hanging the jar or bundle to the branch of a       |      |
| palása or a sami tree,                                           | ib.  |
| 12.—Ditto for the burning of the bones a second time in the      |      |
| case of those who have performed the Soma Yága,                  | ib.  |
|                                                                  |      |
| Section V.                                                       |      |
| Offerings to Yama.                                               |      |
| 1, 2.—Invitation to Yama and his wife,                           | 677  |
| 3.—Offering of clarified butter to them in the middle of the     |      |
| northern altar,                                                  | 678  |
| 4.—Ditto ditto, west side of ditto,                              | 679  |
| 5.—Ditto ditto, east side of ditto,                              | ib.  |
| 6 to 8.—Praise of Yama to be recited while circumambulating      | •••  |
| Alica 14                                                         | ib.  |
| 9 to 15.—Mantras for taking up the clarified butter,             | 681  |
| o to 10.—Inalities for taking up the clarified butter,           | 001  |
|                                                                  |      |
| Section VI.                                                      |      |
| Ceremonies to be observed for raising a tumulus over the relic j | ar.  |
| 1.—After placing the bones in the jar, it is to be covered with  |      |
| grass, and filled with curds, mixed with honey,                  | 685  |
| 2, 3.—Addresses to the droppings of the mixture of curds and     |      |
| honey,                                                           | ib.  |
| 4.—Sweeping of the burning ground in the morning with            |      |
| a branch of palása or of sami or leather,                        | 687  |
| 5.—Mantra for yoking bullocks for ploughing the ground,          | ib   |
| 6, 7.—Six lines to be ploughed from east to west,                | 688  |
| 8.—Mantra for looking at the lines,                              | 689  |
| 9.—Ditto for placing the jar in the middle line,                 | ib.  |
| 10.—Ditto for letting loose the bullocks by the south side,      | 690  |
| 11.—Ditto for sprinkling water with an Udumbara branch, or       |      |
| from a pitcher,                                                  | ib.  |

| No. of Mantras.                                                 | Page |
|-----------------------------------------------------------------|------|
| 12.—Ditto for placing in the jar the drugs called Sarvaushadhi, | 691  |
| 13.—Ditto ditto for putting some pebbles thereon,               | ib   |
| 14, 15.—Ditto ditto sand,                                       | 692  |
| Programme.                                                      |      |
| SECTION VII.                                                    |      |
| Ceremonies to be observed &c., continued.                       |      |
| 1, 4.—Mantra for putting some brickbats thereon,                | 692  |
| 5.—Ditto for thrice throwing thereon some tila seed and fried   |      |
| barley,                                                         | 694  |
| 6.—Ditto for placing some butter on the south in an unbaked     |      |
| plate,                                                          | 695  |
| 7.—Ditto for spreading on the south side darbha grass with      |      |
| their roots,                                                    | ib.  |
| 8, 9.—Ditto for surrounding the place with palása branches,     | 696  |
| 10.—Ditto for placing in the middle the flowering top of the    |      |
| nala reed—Arundo karka,                                         | 697  |
| 11.—Ditto for placing the relic jar on the grass without        |      |
| looking at it, after anointing one's body with old ghi          |      |
| (the same as 9 of Section VI,)                                  | ib.  |
| 12.—Address to the manes: the same as of Section I,             | 698  |
| 13Mantra for wiping the jar with old rags,                      | ib.  |
| 14.—Ditto for sprinkling water from a pitcher or with an Udum-  |      |
| bara branch after covering the body with an old cloth,          | 699  |
| 15 to 20.—Ditto for putting on bricks,                          | ib.  |
|                                                                 |      |
| Section VIII.                                                   |      |
| Ceremonies to be observed, &c., continued.                      |      |
| 1.—Mantras for sanctifying the charu rice,                      | 701  |
| 2 to 5.—Mantras for putting the charu rice on the five sides    |      |
| of the jar,                                                     | 703  |
|                                                                 |      |
| SECTION IX.                                                     |      |
| Ceremonics to be observed &c., concluded.                       |      |
| 1Mantra for throwing about tila seed and fried barley,          | 704  |
| 2 to 5.—Mantras for putting some herbs after looking at         |      |
| every side,                                                     | ib.  |
| •                                                               |      |

| No. of Mantras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |           | rage    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-----------|---------|
| 6, 7.—Ditto for putting on some bricks,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••          | •••       | 706     |
| 8Mantra for sprinkling water from a p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | pitcher or   | with an   |         |
| Udumbara branch,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••          | •••       | ib.     |
| 9.—Address to the gods,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••          |           | ib.     |
| 10.—Mantra for placing a branch of the váru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | na tree,     | •••       | 707     |
| 11.—Ditto for placing brickbats,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••          | •••       | ib.     |
| 12.—Ditto ditto a branch of the sami tree,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •••          | •••       | ib.     |
| 13.—Ditto ditto, barley,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •••          | •••       | 708     |
| 14.—Address for the translation of the ma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | anes to a    | higher    |         |
| region,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••          | •••       | ib.     |
| 15 to 19.—Initial words of mantras for diggs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ing holes r  | ear the   |         |
| burning ground (Sec. III),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •••          | •••       | ib.     |
| All the second s |              |           |         |
| SECTION X.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |           |         |
| Ceremonies to be observed on the tenth d                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | lay after cr | emation.  |         |
| 1.—Address to the relatives, on the morn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •            |           |         |
| the ninth night, after making them si                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -            | -         |         |
| hide spread on the ground with its                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |           |         |
| east, and its hairs looking towards                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |           |         |
| having a fire established in its proxin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              | •         |         |
| done either in a town or out of it,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •            | •         | 709     |
| 2.—The address should be made success                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |           |         |
| the seniority of the relatives,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •            | •         | ib.     |
| 3.—Oblation to be offered after taking                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |              |           |         |
| in a ladle,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              | •••       | 710     |
| 4.—Mantra to be recited by the relatives to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ouching a r  | ed bull,  |         |
| standing on the north of the fire, an                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •            | -         | 711     |
| 5.—Ditto ditto when they are to proceed to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _            |           | ib.     |
| 6.—The last man to efface, with a sámi bran                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              |           |         |
| of those that precede,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •••          | •••       | 712     |
| 7.—The Adhvaryu is to place a stone on th                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | e ground     | after the |         |
| last man, as a wall to prevent death                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | n overtaki   | ng those  |         |
| that have gone forward,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              | • •       | ib.     |
| 8.—Mantra for putting on collyrium by the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | e women,*    | •••       | 713     |
| * This mantra has been repeatedly quoted a forming Suttee.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |           | for per |

| No. of Mantras.                                                   | Page |
|-------------------------------------------------------------------|------|
| 9.—The collyrium is to be applied with the three central          | _    |
| leaves of the kúsa grass,                                         | 713  |
| 10.—The leaves to be afterwards thrown on a bundle of that grass, | 714  |
| 11.—Mantra for eating kid's flesh, which and barley are to be     |      |
| cooked this day,                                                  | ib.  |
| 12.—Mantra for eating the cooked barley,                          | ib.  |
|                                                                   |      |
| Section XI.                                                       |      |
| Ceremonies to be observed, &c., concluded.                        |      |
| 1 to 12Mantras for offering twelve oblations after the oblation   |      |
| ordained in the 3rd mantra of the preceding Section,              | 715  |
| -                                                                 |      |
| SECTION XII.                                                      |      |
| Letting loose of the cow which is led with a corpse.              |      |
| 1 to 3.—The cow which is taken with the corpse to the burning     |      |
| ground, should be either slaughtered or let loose. The            |      |
| course for slaughtering has been detailed in Section I.           |      |
| In the event of being let loose, she is to be led round the       |      |
| fire three times while the priest repeats three mantras,          | 719  |
| 4 Mantra for sanctifying the cow,                                 | 721  |
| 5, 6.—Mantras for letting her loose,                              | 722  |
| •                                                                 |      |
| SEVENTH PRAPATHAKA.                                               |      |
| •                                                                 |      |
| S'IKSHA OR THE TRAINING NECESSARY FOR ACQUIRING A KNOWL           | EDGE |
| of Brahma. (Taittiríva Upanishad.)*                               |      |
| No. of Sections.                                                  |      |
| r.—Salutation,                                                    | 725  |
| II.—Resolution to explain the Sikshá,                             | ib.  |
| III.—Relation of the word Sanhitá to wind, speech, soul, &c.,     | 726  |
| IV.—Prayer for capacity to master the science of Brahma,          | 727  |
| * Translated by Dr. E. Roer.                                      |      |

| No. of Section.                                                | Page  |
|----------------------------------------------------------------|-------|
| V.—Relation of the words Bhur, Bhuvar and Suvar to the         | •     |
| sun, the world, the wind, the moon, the soul, &c.,             | 723   |
| VI.—Relation of those words to Brahma,                         | 729   |
| VII.—The five-fold sphere of the soul,                         | 730   |
| VIII.—The relation of the syllable Om to Brahma,               | ib.   |
| IX.—Truth, justice and penance essential to a knowledge of     |       |
| Brahma,                                                        | 731   |
| X.—Mantra to be recited before the daily reading of the Vedas  |       |
| with the object of obtaining knowledge,                        | 732   |
| XI.—Importance of observing the routine duties of one's order, | · ib. |
| XII.—Prayer,                                                   | ib.   |
| ••••                                                           |       |
| EIGHTH PRAPATHAKA.                                             |       |
| Knowledge of Brahma.                                           |       |
| (Taittiríya Upanishad.)                                        |       |

| I He how knows Brahma obtains sup    | atitude,      | •••        | 735<br>733 |     |
|--------------------------------------|---------------|------------|------------|-----|
| IIFood and the product thereof are I | •••           |            |            |     |
| III.—The vital airs are Brahma,      | • •           |            | •••        | 737 |
| IV.—Ideal body of Brahma,            | •••           | •••        | •••        | ib. |
| V.—Knowledge is Brahma,              | •••           | •••        | •••        | 738 |
| VI.—Production of the world from Bra | hm <b>a</b> , | •••        | •••        | 739 |
| VII.—Ditto,                          | •••           | •••        | •••        | ib. |
| VIII.—Brahma controls the wind, the  | sun, fire     | , Indra, d | eath,      |     |
| and the mental perturbations of      | this wor      | d: it is   | bliss,     | 743 |
| IX.—Knowledge of.Brahma ensures per  | fect feli     | icity,     | •••        | 748 |

| No. of Section.                                |                 |            |                                         |
|------------------------------------------------|-----------------|------------|-----------------------------------------|
| NINTH PRAF                                     | •               |            |                                         |
| RELATION OF BRAHMA TO                          | Pood, Mi        | ND, LIFE,  | &c.                                     |
| (Taittibíya U                                  | PANISHAI        | D.)        |                                         |
|                                                |                 |            |                                         |
| T. D. W.                                       |                 |            |                                         |
| I.—Benediction, II.—Anecdote of Bhrigu, who so | ···<br>maha ah  | o Imamia   | ···                                     |
| Brahma from his father,                        | -               |            | _                                       |
| •                                              | <br>o ia Bral   | ***        | •••                                     |
| III.—Varuna teaches Bhrigu that life           |                 | •          | •••                                     |
| •                                              | •••             | •••        | •••                                     |
| V.—Ditto ditto, knowledge is Brahm             | -               | •••        | •••                                     |
| VI.—Ditto ditto, bliss is Brahma,              | •••             | •••        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| VII.—Fruit of knowing the relations            |                 | een tood,  | body                                    |
|                                                |                 | •••        | •••                                     |
| VIII.—Ditto ditto, food, body and li           | ght,            | •••        | •••                                     |
|                                                | •••             | •••        | •••                                     |
| X.—Ditto ditto, hospitality and know           | rledge of       | Brahma,    | •••                                     |
| <u> </u>                                       | _               |            |                                         |
|                                                |                 |            |                                         |
| TENTH PRAP                                     | АТНАВ           | A.         |                                         |
| THE WORSHIP OF                                 | F Brahm         | IA.        |                                         |
| (Ya'jniki'-Ui                                  | PANISHAD        | .)         |                                         |
| , -                                            |                 | ·          |                                         |
|                                                |                 |            |                                         |
| I.—1—9.—Brahma described,                      | •••             | •••        | •••                                     |
| 10—11.—It is bodiless,                         | •••             | •••        | •••                                     |
| 12.—Proof thereof,                             | •••             | •••        | •••                                     |
| 13-14It is indicated by the                    | words <i>di</i> | s′ &c.,    | •••                                     |
| 15-16Legend on the advant                      |                 |            | •••                                     |
| 17-18Brahma's worldly attri                    |                 |            |                                         |
| of granting salvation,                         | •••             | •••        | •                                       |
| 19.—Brahmá attains Brahma, o                   |                 | nclusion o | of his                                  |
| career,                                        | •••             | •••        |                                         |
| 20.—Prayer to him who knows o                  |                 | for the    | attain-                                 |
| ment of knowledge of Brahma                    |                 |            |                                         |
|                                                | ,               | •••        | •••                                     |

| No. | of Section.                        |               | ,           |      | Page        |
|-----|------------------------------------|---------------|-------------|------|-------------|
| .,  | 21.—Prayer to Brahma under t       | he name of    | Vanhi,      | •••  | 768         |
|     | 22.—Prayer to Brahma for the       |               |             | •••  | ib.         |
|     | 23-24.—Prayers to Rudra,           | •             | •••         | •••  | 769         |
|     | 25.—Prayer to Vináyaka,            | •••           | •••         | •••  | 770         |
|     | 26.—Prayer to Nandi,               | •••           | •••         | •••  | ib.         |
|     | 27.—Prayer to Kártikeya,           | •••           | •••         | •••  | ib.         |
|     | 28.—Prayer to Garuda,              | •••           | •••         |      | ib.         |
|     | 29.—Prayer to Brahmá,              | •••           | •••         | •••  | ib.         |
|     | 30.—Prayer to Vishņu,              | •••           | •••         | •••  | 771         |
|     | 31.—Prayer to Nárasiñha,           | •••           | •••         | •••  | ib.         |
|     | 32.—Prayer to Aditya,              | •••           | •••         | •••  | ib.         |
|     | 33.—Prayer to Agni,                | •••           | •••         | •••  | ib.         |
|     | 34.—Prayer to Durgi,               | •••           | •••         | •••  | 772         |
|     | 35-37Mantra to be repeated         |               |             |      | ib.         |
|     | 38-44Mantra for sanctifying        | ng lumps of   | earth at    | the  |             |
|     | time of bathing,                   | •••           | ••          | •••  | ib.         |
|     | 45-46Mantra to be repeated         | d when the b  | ather has g | one  |             |
|     | to the water up to his navel,      |               | •••         | •••  | 776         |
|     | 47-48.—Prayer to the regent        |               | er rubbing  | the  |             |
|     | body with the sanctified eart      |               | •••         | •••  | 777         |
|     | 49.—Salutation while in water      |               |             | • •  | 778         |
|     | 50Mantra to purify bad wat         | er at the tim | e of diving | 3,   | ib.         |
|     | 51-53Mantras for diving,           | •••           | •••         | •••  | ib          |
|     | 54 —Invitation to sacred river     | s to come to  | the spot,   | •••  | 779         |
|     | 55.—Mantra to be repeated w        | hile under    | water for   | de-  | =0.0        |
|     | stroying sin,                      | •••           | •••         | •••  | 780         |
|     | 56-59.—Three Rig verses for        |               | •••         | •••  | 781         |
|     | 59.—Mantra for washing the f       |               |             | •••  | 788         |
|     | 60.—Mantra for bathing after       |               |             | •••  | <b>7</b> 84 |
|     | 61.—Mantra for the removal o       |               |             | •••  | ib          |
|     | 62.—Mantra to be silently rep      |               | ie bathing, | •••  | 788         |
|     | 63-68.—Six mantras for aver        | ting evils,   | •••         | ···  | 787         |
| II  | —Mantras named <i>Mahá vyáhrii</i> | i for the pe  | rformance   | of a | ĦO:         |
|     | homa,                              | •••           | •••         | •••  | 793         |
| Ш   | .—Alternative reading in the m     | antra for obt | aining abi  | und- | 70          |
|     | of food                            |               |             |      | 793         |

| No. of Section.                                                |
|----------------------------------------------------------------|
| IV.—Alternative reading for adoration,                         |
| VMantra for offering a homa for the removal of obstacles       |
| to knowledge,                                                  |
| VI.—Mantra to be inaudibly repeated for the complete acquisi-  |
| tion of the Vedánta,                                           |
| VII.—Mantra for retaining the same in the memory,              |
| VIII.—Penances meet for those who wish to be liberated,        |
| IXPraise of virtuous actions on the part of those who wish     |
| to be liberated,                                               |
| X.—The Deity to whom those who wish for liberation should      |
| apply, and prayers for the same (1 to 24),                     |
| XI.—The characteristics of the adorable Great Lord (Mahes'-    |
| vara) who abides in the lotus of the heart (1 to 12),          |
| XII.—A mantra for saluting the above-named divinity,           |
| XIII.—Adoration of the great Brahma who abides in the          |
| solar orb,                                                     |
| XIV1. That great Brahma described,                             |
| 2-3. Advantage of knowing the above,                           |
| XV.—Mantra for adoring Aditya,                                 |
| XVI.—Mantra for adoring Rudra,                                 |
| XVII.—Another mantra for adoring Rudra,                        |
| XVIII A third mantra for adoring Rudra,                        |
| XIX.—Praise of the Vikankata wood meet for fire offering,      |
| XX.—Initial words of five mantras for overcoming obstacles     |
| to true knowledge. (The mantras are given in the               |
| last section of the first Book, Chapter II, of the             |
| Şanhitá),                                                      |
| XXI.—A mantra addressed to the earth—Prithiví,                 |
| XXII.—A mantra addressed to the regent of the waters           |
| (Ap devatá),                                                   |
| XXIII.—A mantra for tasting water for self-purification at the |
| midday Sandhyá prayers,                                        |
| XXIV.—A mantra for tasting water for self-purification at the  |
| evening Sandhyá prayer,                                        |
| XXV.—A mantra for tasting water for self-purification at the   |
| morning Sandhyá prayer,                                        |
|                                                                |

| No. of Section.                                               | $\boldsymbol{P}$ |
|---------------------------------------------------------------|------------------|
| XXVI.—Mantra for inviting the Gayatri at the three prayers;   |                  |
| to be repeated after sprinkling a little water on one's       |                  |
| own head,                                                     | 8                |
| XXVII.—Mantra for performing the Pranayama during which       |                  |
| the right nostril is closed with the thumb first, and         |                  |
| breath drawn from the left, both nostrils are then closed,    |                  |
| and lastly breath exhaled through the right nostril, the      |                  |
| left being closed with the middle finger. The Tantrics        |                  |
| follow a different order,                                     | 8                |
| XXVIII.—An optional mantra for the same,                      | 8                |
| XXIX.—Another optional mantra for the same,                   |                  |
| XXX.—Mantra for sending away the Gayatri after prayer,        | . 8              |
| XXXI.—Mantra for inviting Brahma to one's mind after send-    |                  |
| ing away the Gáyatrí,                                         | 8                |
| XXXII.—Mantra for tasting water when commencing a meal,       | 8                |
| XXXIII.—Five mantras for offering five mouthfuls to the       |                  |
| five vital airs before commencing a meal,                     | 8                |
| XXXIV.—Optional substitutes for the above,                    | 8                |
| XXXV.—Mantra to be repeated when drinking after finishing     |                  |
| a meal,                                                       | 8                |
| XXXVI.—Mantra to be repeated after the above,                 | 8                |
| XXXVII.—Mantra to be repeated after the last when rubbing     |                  |
| the chest with the right hand,                                | 8                |
| XXXVIII.—Mantra to be repeated when seated at ease after      |                  |
| a meal, praying that the meal taken may prove grati-          |                  |
| fying to the Great Eater Brahma,                              | 8                |
| XXXIX.—Two mantras to be addressed to the presiding           |                  |
| divinity of intellect—Sarasvatí,                              | 8                |
| XL.—Address to the gods who bestow intellect,                 | 8                |
| XLI.—A prayer wishing that the intellect of all those who are |                  |
| most intellectual, such as the Apsarás, Gandharvas,           |                  |
| Devas, and wise men may irradiate the petitioner's mind,      | 8                |
| XLII.—Another prayer to those who are most intellectual,      |                  |
| such as the Apsarás, Gandharvas, Devas, and wisemen           |                  |
| may irradiate the petitioners mind, wishing that the          |                  |
| intellect of all those may come to him,                       |                  |

| No. of Section.                                             | Page             |
|-------------------------------------------------------------|------------------|
| XLIII.—Mantra addressed to the western face of Maháde       | sva, 863         |
| XLIVMantra addressed to the northern face of Maháde         | va, 864          |
| XLV.—Mantra addressed to the southern face of Mahádeva      | , 865            |
| XLVIMantra addressed to the eastern face of Mahádeva        | 866              |
| XLVIIMantra addressed to the upward face of Mahade          | eva, ib.         |
| XLVII1. The first of a series of three mantras, named T     | Iri-             |
| suparná, to overcome the sins of killing Bráhmans, &        |                  |
| which are obstacles to true knowledge,                      | 867              |
| 2. The praise thereof,                                      | 868              |
| XLIX1. The second mantra of the aforesaid three,            | 869              |
| 2. The praise thereof,                                      | 870              |
| L1. The third of the aforesaid three,                       | 871              |
| 2. The advantage of repeating the three mantras,            | ib.              |
| LI to LXI.—Mantras for making a homa of eleven oblations    | for              |
| the purification of the body, and rendering one's self      | fit              |
| for the knowledge of Brahma,                                | 872              |
| XII.—1. Veracity enjoined as a requirement for Sannyása,    | 879              |
| 2. Penance enjoined as a requirement for do.,               | 880              |
| 3. Control of the external organs of sense,                 | 881              |
| 4. Control of the internal organs of sense,                 | ib.              |
| 5. Charity,                                                 | ib.              |
| 6. Religious duty,                                          | 882              |
| 7. Procreation and other duties,                            | ib.              |
| 8. Conservation of the household fire,                      | 883              |
| 9. Diurnal homa,                                            | ib               |
| 10. Dars'a Paurnamása and other occasional rites,           | ib.              |
| 11. Meditation or intellectual worship,                     | ib.              |
| 12. Forsaking of the religious duties enjoined in           | the              |
| s'ástras,                                                   | 884              |
| 13. Advantage of knowing and practising the ab              | 046              |
| twelve forms of adoration of the Supreme Divin              | ity, <i>ib</i> . |
| LXIII.—Legend of Prajápati and his son, Aruni, in illustrat |                  |
| of the advantages of practising the twelve du               |                  |
| enjoined in the preceding section,                          | 885              |
| 2. Truth,                                                   | ib.              |
| 3. Penance                                                  | 886              |

| No. of Section.         |                 |             |            | Pag    | 70 |
|-------------------------|-----------------|-------------|------------|--------|----|
| 4. Control of the ext   | ternal org      | ans of sens | se,        | 88     | 7  |
| 5. Control of the int   | ernal org       | ans of sens | e,         | i      | ь  |
| 6. Charity,             | •••             | •••         |            | 88     | 8  |
| 7. Religious duty,      | •••             | •••         | •••        | i      | b  |
| 8. Procreation and o    | ther don        | estic dutie | es,        | i      | Ь. |
| 9. Conservation of the  | e househ        | old fires,  | •••        | 88     | 9  |
| 10. Diurnal homa,       | •••             | •••         | •••        | 89     | 0  |
| 11. Occasional rites,   | •••             | •••         | •••        | i      | В. |
| 12. Intellectual wors   | hip, '          | •••         | •••        | 89     | 1  |
| 13. Forsaking of the    | religious       | duties,     | •••        | 89     | 2  |
| 14.—15. Identity of     | the Hira        | nyagarbha   | ,          | 89     | 2  |
| 16. Advantage of the    | e aforesai      | d course o  | f adoratio | on, 89 | 3  |
| 17. Praise of the per-  | son who         | has obtain  | ned the    | know-  |    |
| ledge of Brahma         | b <b>y</b> Sanr | yása,       | •••        | 89     | _  |
| 18. Advantage of the    | t knowle        | edge,       | •••        | 89     | 6  |
| 19. Concludes the su    | bject of S      | Sannyása,   | •••        | 89     | 7  |
| 20. Praise of Brahms    | to obvi         | ate acciden | ts,        | i      | Ь  |
| 21. Concluding act o    | f the Sar       | nyási,      | •••        | 89     | 8  |
| 22. Praise of Om,       | •••             | •••         | •••        | i      | В  |
| 23. Fruit of the know   | wledge of       | Brahma,     | •••        | 89     | 9  |
| 24. Instruction on the  | •               | •           |            | •      | В. |
| LIV1-3. The life of the | e Sannyá        | si compare  | d with ri  | •      |    |
| 1—4. The reward of      | f the San       | nyásí,      | •••        | 90     | 6  |

# तैतिरीये आर्गयके

प्रथमप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

प्टिशः 🗳 ।

भद्रं कर्णेंभिः ऋणुयामे देवाः। भद्रं पंश्वेमाक्षि-र्यजंचाः। स्थिरैरङ्गैलाष्ट्रवाश्संलानूभिः। व्यर्थेम देव-हितं यदायुः। खुल्लिन इन्द्री वृक्षत्र्रवाः। खुल्लिनेः

श्रीगर्णेशाय नमः।

माधवीये वेदार्थप्रकाणे

तैत्तिरीयार्ख्यकभाष्यम्।

वागीशाद्याः सुमनसः सर्वार्थानामुपक्रमे।
यं नला कतकत्याः खुलं नमामि गजाननम्॥
यद्य निश्वसितं वेदा यो वेदेभ्याऽखिलं जगत्।
निर्ममे तमण्डं वन्दे विद्यातीर्थमण्डेश्वरम्॥
तत्कटाचेण तद्रूपं दधदुक्कमण्डीपतिः।
श्वादिश्वमाधवाचार्यं वेदार्थस्य प्रकाशने॥
ये पूर्वीत्तरमीमांसे ते व्यास्थायातिसङ्गृष्टात्।
कपालुः सायमाचार्या वेदार्थं वक्तुमुद्यतः॥
व्यास्थाता सुखवे।धार्थं तैत्तिरीयकृषंष्टिता।



#### तैतिरीये चारस्यके

पूषा विश्ववेदाः। खस्ति नुस्तार्श्यो श्रिरिष्टनेमिः। स्वस्ति ने। रहस्पतिर्द्धातु। अशान्तिः शान्तिः।

> तद्वाद्वाषञ्च व्याखातं श्रिष्टमारखकं ततः॥ त्ररण्याध्ययगादेतदारण्यकमितीर्यते। चर्षो नद्धीयीतेस्वेषं वाक्यं प्रवच्यते॥ काण्डमारकां सर्वे चास्यातचं प्रयक्षतः। त्रारण्यकविश्रेषास्य पूर्वाचार्देस्दीरिताः॥ देळम् प्रवर्ग्यकास्त्रञ्च याञ्चापनिषदे। विदुः। श्रद्यायिषिधेये काठके परिकीर्त्तितः॥ हुरो नारायणयेव मेधो ययेव पित्रियः। एतदार खन धर्व नावती श्रीतमर्हति॥ कठेन सुनिया कृष्ठं काठकं परिकी खंते। यावित्री नाचिकते चातुर्वेत्रसृयीवकः ॥ तुर्वे। वैक्सअसददक्तिराद्यकेतुकः। काष्ट्रायत्राष्ट्रायक्षेति सर्वे काठकमीरितम्॥ नार खाधीतिनियमः सावित्रादित्रतृष्ट्ये। त्रतसद्वाञ्चषयये अनं याखातमवदः ॥ विज्ञिराद्यकेलाखाः काउने पञ्चमञ्जाः। प्रार्थकादावाचातसञ्जाखाय प्रतम्बरे ॥

श्रव वीधायने कस्ये तत्प्रकारीऽभिष्ठितः। 'एतेनाइय-केतुकी स्थास्त्राता यावत्रान्त्रमदोष्टकाः। सीकंप्रवात् च स्वय- (१) अभ्रष्टं कर्वेंभिः श्रब्यामं देवाः। भद्रं पंश्वेमा-श्रमिर्यज्ञेषाः। स्विरेरक्रेस्तुष्ट्वाश्संस्तनूभिः। स्वरोम देविहितं यदायुः(१)। (१) खुस्ति न इन्ह्री वृहस्रवाः। स्वस्ति

माष्ट्रचात् चाप एवेति'। पूर्वेच साविचाहिचचनामाभ-**चित्रसादेतेनेति तत्परामर्थः। अधूपा दष्टका अवी**ष्टकाः। नाचेष्टका सद्दादिना निष्पादनीयाः । किन्तु चाप एवेष्टकाः, बुध्वीपधेया इक्षर्यः। उपधानेऽश्विन् कथ्य एवमभिश्वितः। 'सन्तरवेदावपनकासे द्वन्तीं जानुदर्भ सालान्यत्र सदं निव-पति विदेरग्निरित्यादिर्जुषते। भुवाशीति प्रतिपद्यते। इस-धाभमषीहका उपद्धात्। भद्रं कर्षेभिरिति दाश्यां वानितं द्वावा ताभ्यामुपद्धातीति'। इत्तायाई इस्रेन ग्रहीला जल्ल-मिलार्थः । तत्र प्रान्यथी प्रथमास्त्रमात्र । "<sup>(१)</sup>भद्रं कर्षेभिः • देविहतं घदायुः<sup>(१)</sup>'' इति । हे 'देवाः' इन्हादयः, 'भद्र' कस्यार्ष, श्रुतिस्रतिवाक्यरूपं, 'कर्षेभिः' श्राचार्याक्षेवासि रूपाणास्टलियाजमानरूपाणां वाडसाकं यहनां कर्षे: 'ग्रूणु-भाम' युप्तत्प्रसादात् सर्वदा श्रीतुं समर्थाः स्थाम । श्रुला च 'खनचाः' यागचमाः, वर्ष 'भद्रं' कखाणं, चन्नाहिकं कर्म, 'श्रम्भाः' चनुरिष्ट्रियैः, साचात् 'प्रथ्येम'। 'खिरैः' ऋविकसैः, 'त्रक्नेः' चनुरादिभिर्चसादिभियावयवैः, 'तनूभिः' मधाविध-

रक्तजात्यङ्गचिक्रदेयको डीखत रकी मन्त्रे बीड्यः।
 B 2

नः पूषा विश्ववेदाः। ख्रास्त न्स्तार्थ्यो श्रार्रष्टनेमिः। ख्रास्त ने। बह्रस्यतिर्द्धातु (१) श्रापंमापाम्पः सर्वाः। श्रासाद्साद्ति। मृतः॥ १॥

भरीरै:, युक्ता वयं 'तुष्टुवांसः' युम्मदीयां स्तृतिं कुर्वाणाः, 'यत्' यसात् कारणात्, 'देविहतं' देवेन प्रजापतिना सम-र्पितं, सर्वमिष 'श्रायुः', 'खभ्रेम' विभ्रेषेण प्राप्नुवाम । तसादप-स्टियोरभावािचरं भद्रं भ्रष्टणुथामेति पूर्ववान्वयः॥

त्रथ दितीयमाद। "(१) खिस्त न दृन्दः • ष्ट्रस्यतिर्द्धातु(१)" द्रति। एद्धेर्मदाक्षाभिः यदा पुराणादिषु त्रृ्यत द्रति
'एद्ध्रत्रवाः', तादृष्यः 'दृन्दः', 'नः' श्रम्याकं, 'खिस्त द्धातु'
श्रथ्ययम्त्रवणानुष्ठानार्थं चेमं सम्पाद्यतु। विश्वं वेच्नि जानातीति 'विश्ववेदाः', तादृष्यः 'पूषा', श्रिप 'नः', 'खिस्त द्धातु'।
'श्रिरष्टम्' श्रष्टिंसा, तस्थ 'नेमि'स्थानीयः, यथा खोष्टमयी नेमिः
काष्टमयस्य चक्रस्य भङ्गाभावाय पाख्यति एवमयं 'तार्च्यः'
गरुडोऽपि, सर्पादिक्रतां हिंसां निवार्य तत्पास्ककलात् 'श्रिरएनेमिः', तादृष्यः तार्च्यः 'नः', 'खिस्त द्धातु'। 'प्रदुस्पतिः', च ब्रह्मवर्षसं परिपास्त्र 'नः स्वस्ति द्धातु'। एतसम्लद्धं शाक्यर्थमादै। पठिला प्रणवद्दयेनाबीष्टकाद्दयमुपद्धात्॥

कर्णः । 'त्रापसापामिति पञ्चभिर्महानास्त्रीभिह्ण्योदक-मिति'। उपद्धाति इत्यनुवर्त्तते । तत्र प्रथमामाह । "<sup>(२)</sup>त्राप- श्रुविग्युश्च स्र्येश्व।स्र संश्वस्त्र हिंग्या (१)। (१) वाखर्श्वा रिश्मिपत्यः। मरीश्वात्माना श्रद्धं हः। देवीर्भवनस्र-वरीः। पुत्रवत्वार्यं मे सुत (१)। (१) महानासीर्मे हामानाः।

मापामपः ॰ सह सञ्चल्करर्द्धिया (१) "दित । श्रष्टं 'सर्वा श्रपः' सर्वदेशवर्त्ती नि अलानि, 'श्रापमापां' पुनः पुनः प्राप्तवानिका। श्रापमित्यस्य वीष्यया पानः पुन्यं लभ्यते। दोर्घस्य कान्द्रम-लाद्वितीये। प्रयापमित्येव श्रव्दः। जललाभाय स्थानविश्वेषा निर्दिश्यन्ते। 'श्रसादसात्' द्रदंशव्देन वीषायुक्तेन सर्वनाका-जलस्थानानि गङ्गासरस्वतीयमुनागोदावरीकावेर्यादीनि वि-सन्ते तस्मात् सर्वस्मात् अल्लानस्यात्, प्राप्तवानस्मीति पूर्ववात्रयः। 'दत्ते। अमृतः' द्रत्याभ्यां श्रव्दाभ्यां भूलोकस्वर्गलोकाविभधीयते। तस्माद्युभयसाञ्चलं प्राप्तवानित्यत्रयः। तामेतां सर्वजल-प्राप्तिम् 'श्रवाययुद्धयाः', सन्यादयन्त्विति श्रेषः। श्रदं तैर्देवैः 'सह', 'स्टद्भिया' सन्टद्भिनिम्नं, 'सञ्चस्कर' ता श्रापः संस्कर्ते।मि॥

श्रथ दितीयामार। "(अ) वाख्या रिक्षणतयः ॰ पुत्रवलाय मे सुत (अ)" द्रति। वायव एवायखानीया बोढारो यासामणं ताः 'वाख्याः', श्रादित्यर्यय एव पातारा यासामणं ताः 'रिक्षणतयः', मरीचय एवात्मा श्ररीरमाधार्भतं यासामणं ताः 'मरीचात्मानः', 'श्रद्धः' कखचिदणि द्रोहमकुर्वाणाः, 'देवीः' स्वष्क्लेन धोतमानाः, 'भ्रवनस्वरीः' भ्रतत्रातस्य

मृह्सा महस् स्वः। देवाः पंजन्यस्वरीः। पुच्वत्वार्यम सुत्र(॥ २॥

(१) ऋपाश्च्युं व्यामृपा रक्षः। ऋपाश्च्युं व्यामृपार्घं। अ-

सिवचा:, ईदृष्ण चापे। याः सन्ति तचाविधा हे त्रापः, यूयं 'मे' मम, 'पुत्रवलाय' बञ्चपुत्रयुक्तलाय, 'सत' चनुकानीत ॥

श्रव हतीयामाइ। "(भ) महानाचीर्महामानाः ॰ पुनवलाव मे सुत(भ)" इति । महद्धिकं नाम यासामपां ताः 'महा-नाच्यः', त्राप्तिति धाते। इत्यस्याप्त्रस्य धर्वफलप्राप्तिवाचक-लायाहानामलं। 'महामानाः' श्रधिकपूत्रायुक्ताः, धर्वकर्मस् इद्धिहेतुलेनाधिकपूत्र्यलं। 'महसी महसः' तत्त्रहेवताविषय-पूत्रायाः, 'खः' सवित्रः, प्रवर्त्तिका इत्यर्थः। सति खुदके-ऽर्घपाद्यादिना देवाः पूत्र्यन्ते। 'देवीः' खन्कलेन द्यातमानाः, 'पर्जन्यस्वरीः' मेघेन प्रेरिताः, तादृक्षा या श्रापः सन्ति, तथाविधा हे श्रापः 'मे' मम, 'पुनवलाय' बद्धपुनसम्पत्तवे, 'सुत' प्रेर्यत ॥

यथ चत्रशैमाइ। "(() त्रपाद्रन्युष्णिमपार्षः • यप देवीरिता दितं। प्रता । प्रत्राति सुद्धः दित 'प्रत्रिः' भेका,
खवित दहतीति 'खष्णः' दाहकोऽग्निः, प्रत्रोगां भेक्षणमुष्णिदीहको योऽग्निः सेऽयम् 'प्रक्र्युष्णः' योऽग्निर्यहान् दहति
सेऽयं भेग्यवस्तुविनामकलाद्गोकृदाहको भवित तादृष्ठमग्निः 'दतः' प्रसात्पार्थात्, हे प्रापः यूयं 'प्रपहित' प्रपहिनुत, पोघामपं चावित्ती श्रपं देवी दिता हित<sup>(१)</sup>। (१) वर्जं देवी-रजीता श्या भवंनं देवस्वं दीः। श्रादित्यानिदितिं देवीं। योनिनोर्ध्व मुदीर्घत<sup>(१)</sup>। (१) श्रिवा नः श्रन्तमा भ

वियोजयतेत्वर्थः । तथा 'रजः' वाधकं राचयम्, 'त्रपहित' । तथा 'त्रश्च्युष्यिं' भोकृषां अरीरदाहकं ज्वरादिक्पमित्रम्, 'त्रपहित'। ज्वरदाहकतं अरीरकोषणं तद्धेतुश्चतं पापञ्च 'त्रप-हित'। 'त्रष्युं' प्राणादिज्ञानस्त्रभावम् 'त्रपहित'। 'त्रवित्तें' द्वक्तिजीवकं तदिरोधि दारिद्यम् 'त्रपहित'। 'देवीः' खच्छ-लेन द्योतमानाः, हे त्रापः त्रन्यद्पि प्रतिकृषं वर्षम् 'रूतः' त्रास्त्रमीपात्, 'त्रपहित'॥

श्रथ पश्चमीमाइ। "(क) वज्ञं देवीर जोता श्रख व बोनिनीध्रमुदीषत (क)" इति । हे श्रापा यूयं 'देवीः' द्येतनात्मिकाः
सत्यः, 'वज्रम्' इन्द्रायुधम्, 'ऊद्धें' उपरिदेशे द्युलोके, 'उदीषत' श्रम्मद्रचार्थमुत्रयत, उपरि हि वज्रे दृश्यमाने श्रनूषां
भीतलाद्धाकं रचा भवतीत्यर्थः। 'श्रजीतान्' श्रनुमिर्णितान्, श्रम्मानपि, उपरिदेशे रचार्थं 'वज्रम्', उन्नयत। 'भुवनं'
भ्रतजातं, गवादिकं च, 'उदीषत', 'देवस्वरीः' देवानामपि
सवित्रः प्रेर्यिशः, यूयम् 'श्रादित्यान्' श्रदितेः पुनान्,
सर्वान् देवान्, 'श्रदितिं', 'देवीं', च 'योनिना' कार्णलेन,
'उदीषत'। सर्वेपि देवा श्रम्मद्रचायाः कार्णा भवन्तित्यर्थः॥

वन्तु। दिव्या श्राप श्रोषंधयः (F)। (C) सुमृड्डीका सर्वस्ति। मा ते व्याम सन्दृर्श्यं (C)॥ ३॥
श्रमुतंः सुतै। षंध्या दे चं॥ श्रमु० १॥

कत्यः। 'शिवा नः श्रन्तमिति सैषिधोऽपोऽध्वर्यवे ददाति।
स ताः प्रतिग्रद्धा शिवा न दृत्युपद्धाति' दृति। पाठसु।
"(() शिवा नः श्रन्तमाः ० श्राप श्रोषधयः(())" दृति। दिविभवा याः 'श्रापः', याद्य 'श्रोषधयः', विद्यन्ते ताः सर्वाः 'नः'
सस्माकं, 'शिवाः' सुखदेतवः, 'श्रन्तमाः' श्रतिश्रयेन दुःखश्रानिद्देतवस्य 'भवन्तु'॥

कत्तः। 'सुम्हडीकेति स्विमिनतीमुपद्ध्यादेताः पुरस्तात्' इति। पाठास्त् । "<sup>(र)</sup>सुम्हडीका ॰ व्योम सन्दृष्ति<sup>(र)</sup>" इति। हे 'सरस्वति', सरोयुक्तस्वमिक्षे इष्टके, लं 'सुम्हडीका' सुष्ठु सुखहेतुर्भव। 'ते' तव सम्बन्धि, 'व्योम' किद्रं, श्रोषधिभिराष्क्र-स्नलात् 'मादृष्यि' दृष्टं मास्रत्॥

द्रित सायनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रार्ण्यके प्रथमप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः॥ \*॥

### दितीयानुवाकः।

(१)स्मृतिः पुत्यक्षंमितिश्चं। श्रनुमानस्रतुष्ट्यं। यृतै-रादित्यमण्डलं। सर्वेरेव विधास्यते(१)। (१)स्तर्ये। म-रीचिमाद्त्ते। सर्वस्माङ्गवनाद्धि। तस्याः पाकवि-

कचाः। 'स्रितः प्रत्यचमैतिश्वमित्यष्टौ मध्ये प्रकां ते यन्यदिति च' इति उपदध्यादित्यनुवर्त्तते। तन प्रयमामाइ।
(१) "स्रितः प्रत्यचमैतिश्वं ॰ सर्वेरेव विधास्यते" (१) दिति। 'स्रितः',
प्रमुमेयप्रतिमूलं मन्यादिश्वास्तं। 'प्रत्यचं' सर्वपृरुषाणां श्रानेष गाद्यं, वेदवाकाञ्च। 'ऐतिश्वं' दित्रासपुराणमहाभारतब्राश्चणादिकं। 'श्रनुमानः' श्रिष्टाचारः, तेन हि मूलसृतं
श्रुतिस्रितस्वचणं प्रमाणमनुमीयते। तदेतत् स्रत्यादिचतुष्टयमवगतिकारणसृतं प्रमाणं। 'एतेः' स्रत्यादिभः, 'सर्वेरेव'
प्रमाणः, 'श्रादित्यमण्डलं', 'विधास्यते' प्रमीयते। यादृश्वमिदं
मण्डलं भवति यथा च प्रवक्तंते, यथा चामन्यन्तरादिभेदिभन्नं
कालं प्रवक्तंयति। यथा चोदकस्त्र्यादिना विश्वमृत्याद्यति
तस्यवं स्रत्यादिप्रमाणसिद्धं हे श्रविष्टके स्रं तथाविधमण्डलस्रक्ष्यासीति स्रुतिः॥

त्रघ दितीयामाइ। (१) "स्तर्ये मरीतिमादत्ते • स्मतं कालविशेषणं "(१) इति। श्रयं 'स्वर्यः', जगदादौ 'मरोचिं' सर्वस्यवद्यारहेतुभृतं कञ्चिद्रस्मिं, 'त्रादत्ते'। सुवादत्त इति

<sup>\*</sup> त्रोवियेष इति A. B. पुस्तकपाठः।

भेषेण । स्मृतं कीलविभेषंशंश । (१)नदीव प्रभेषात् का-चित् । श्रृक्षय्यात् स्यन्द्ते यथा ॥ १ ॥ तां नद्योऽभिसंमायन्ति । सोरः सती न निवर्तते (१) ।

तद्खात, 'सर्वसाह्यवनाद्धि' सर्वस्य स्तजातस्योपित, रस-वीर्यविकारादिभिः सर्वभूतजातमनुग्रहीतुमित्यर्थः। 'तस्याः' मरीचेः, 'पाकविग्रेषेष' तस्कतेन पदार्थपरिपाकतारतस्येन, 'काखविश्रेषणं', श्रसाभिः 'स्नृतं', भवति। प्रथमं तावदीजं मरीचिछतेन केनिचत्पाकेनाङ्करीभवति, सचाङ्करः पाकान्तरेष काण्डीभवति, तच्च काण्डं पाकान्तरेण पचपुष्पाष्टुत्पाद्यति, तच्च पुष्पं पाकान्तरेण फिल भवति, एवं कालक्षततत्त्तत्पदा-र्थावस्था दृष्टा। तद्चिताः चणमुद्धन्तंदिवसपचमासादिष्ट्पाः काखविग्रेषा श्रसाभिनिञ्चोयन्ते। देवृत्रकालक्ष्पा लमसीति दृष्टका स्तुतिः। एवं सर्वे सर्वच दृष्ट्यं॥

श्रथ हतीयामाइ। (१) "नदीव प्रभवात् काचित् । धेकः धती न निवर्त्तते" (१) इति। श्रव काख्य दृष्टानोऽभिधीयते। प्रभवत्युत्पद्यते जलमसादिति गोदावर्याद्युत्पत्तिप्रदेशः प्रभवः स च निरन्तरजले त्यात्त्रिक्षं नाद्ययः, तसात् 'श्रवयात् प्रभवात्', खत्यन्ना महा'नदी' 'खन्दते' प्रवहति। सा नदी यादृशी तादृशोऽयं संवत्यरः। 'यथा', च 'तां' महानदीम्, श्रन्याः चुद्राः 'नद्यः', 'श्रभिसमायन्ति' श्राभिमुख्येन संयोगं प्राप्नुवन्ति, 'सा' च महानदी, बद्धचुद्रनदीमेलनात् 'उदः' विस्तीर्णा, 'सती',

(\*) युवं नानासंमुत्यानाः। कालाः संवत्सरः श्रिताः। श्रमुश्य मंद्रश्य। सर्वे समव्यक्तितं (\*)। (\*) स तैः सर्वेः समाविष्टः। एकः संज्ञ निवर्तते। श्रिध संवत्सरं वि-द्यात्। तदेवं लक्ष्यों (\*)॥ २॥

'न निवर्त्तते' कदाचिद्रिय न ग्रुखित, किन्तु निरम्तरं प्रवहित॥

ग्रिय चतुर्थीमारः। (४) "एवं नानासमुत्यानाः ० यर्वे समवयन्त्रितं''(४) द्रितः। श्रित्र दार्ष्टान्तिकोऽभिधीयते। यथादृष्टान्ते चुद्रा नद्यः यर्वा महानदीमेकामभिसमायन्ति ।
एवमेव नानासमुत्याना नानासमाकाराः 'श्रणुद्य' 'महत्रद्य'
चषमुद्रक्तादिक्याः चुद्रकाखाद्य, दिवसपचादिक्या महाकाखाद्य, 'संवत्सरं श्रिताः'। ते चुद्रा महान्तद्य 'सर्वे', 'समवयन्त्रितं' रेफख कान्द्रमलात् प्राप्नुवन्तीत्यर्थः॥

षय पद्यमीमा ह। (६) "स तै: सर्वैः समाविष्टः ॰ तदेव खचणे"(६) इति। संवत्सरः 'तैः' श्रणुभिर्महङ्खिय कालावयवैः, 'सर्वैः', 'सम्यगाविष्टः', 'खरूः' विसीर्णः, 'सन्न निवर्त्तते'। कदाचिद्पिन विच्छियते किन्तु प्रभवविभवादि रूपेणानुवर्त्तत एव। तस्मात् 'श्रिधं वत्सरं' संवत्सर्स्थापिर सर्वे कालाधीमं अगदाश्रितमिति 'विद्यात्'। 'सच्छे' काललचणे निरूप्यमाणे सति, 'तदेव' संवत्सर्रूपमेव, व्यावहारिककालस्य तत्त्वमवगन्यत इति भ्रेषः॥

(() ऋणुभिश्च महिङ्ग्य । समार्क्षटः पुरुष्यते । संव-त्सरः प्रत्यक्षेण । नाधिसंचः पुरुष्यते (() । (°)पुटरी विक्षिधः पिङ्गः । एतद्वरण्लक्षणं । यचैतद्पुरुष्यते ।

त्रय विश्वीमार । (१) "त्रणुभिस्य मर्रद्विस्य ॰ नाधिमत्तः प्रदृष्यते"(१) इति । 'त्रणुभिस्य' खर्णः चणमुह्वत्तादिभिरिष, 'मर्रद्वस्य' दिवसपचादिभिरणवयवैः, 'समारूढः' सम्यक् प्राप्तः, 'संवत्सरः प्रत्यचेण दृष्यते'। त्राविपाखगोपालं हि सार्वत्रनो-नेनानुभवेन व्यविद्वयमाणलात् 'त्रधिसत्तं' सत्तात् सर्वप्राणिनां त्रिस्तिने प्रतीयमानात् संवत्सर्कपात् काखादिधिको नित्यो निर्वयवः परमात्मक्षे व्यवद्वारिककाख्याणुत्पादकः का-खात्मा 'त्रधिसत्तः'। योऽयं प्रास्तदृष्टिमन्तरेण 'न दृष्यते'॥

श्रथ सप्तमीमाइ। (०) पटरी विक्तिधः पिङ्गः ॰ सइसं तत्र गीयते"(०) इति । योऽयमधिसत्त्रनामको व्यावदारिककाल-खाणुत्पादकः परमात्मरूपस्चैतन्यात्मकः, कालोऽस्ति । यः कालकाल इति श्रुद्धन्तरात्। तस्य कालस्य श्रास्त्रदृष्टिवर्जिन् तैरदर्शने कारणमुख्यते। पटा वस्त्रसदृश्चर्मविशेषेऽस्था-स्तोति 'पटरः', 'विक्तिधः' विविधक्तोदनयुत्तः, 'पिङ्गः' पिङ्गख-वर्णः, 'एतत्' श्रुक्तक्रष्णादेरपलचणं, एतेः सर्वेविशेषणैभीसम-योऽस्त्रिगोलकविशेषो विभज्यते। श्रस्ति दि तस्य पद्मापटलास्थ-स्वर्मखण्डः पटसदृशः विक्तोदनमण्स्ति यदा तदा चनुषि जल- सृष्ट्यं तच् नीयंते (°) । (०) एकः हि शिरो नीना मुखे। कृत्सं तहतुलक्षंणं॥ ३॥

उभयतः सप्तेन्द्रियाणि । जुल्पितंन्वेव दिस्त्रंते (०) ।

अवणात् पिङ्गलः। ग्रुङ्गादिवर्णः स्पष्ट एव। एतादृशं यद-चिगेष्वकं 'एतत्', एव 'वर्षण्ख' पारमार्थिककास्वतन्त्वावर-कस्य, 'लचणं' स्वरूपं। 'वर्षण्यचणं' मांसदृष्टिरेव तन्त्वविषयां श्रास्तदृष्टिमाष्ट्रणोतीत्यर्थः। 'यच' यस्यां मांसदृष्टी, 'एतत्' चगत्, प्रतीयते। 'तच', चणा मुद्धनी दिवस द्रत्यादिरूप-भेदेन कासभेदानां 'सद्द्यं', 'नीयते' व्यवद्वियतेऽवगम्यतः दृष्टर्थः॥

ष्याष्ट्रमीमाइ। (०) "एक ए हि प्रिरो ० लेव दि हाते" (०) इति। 'एकं', एवा स्य स्थावहारिक का स्र स्थानी र स्वत्य एव जिरे विद्यानीयः, 'मुखे' तु 'नाना' मुख स्थानीय दि स्थि। य स्थिर स्थानीयस्य संवत्य र स्थे कलं, यच मुख स्थानीय योर्द चिणे। त्या स्थानीयस्य संवत्य र स्थे कलं, 'सत्' क्षत्व मिए, 'स्वतु स्थानीय योर्द चिणे। त्या स्थानीय स्थानीय

(८) मुज्जकष्णे संवंतार्स्य। दक्षिणवामयाः पार्श्वयाः। तस्येषा भवति(८)। (१०) मुकं ते स्त्रन्य चं जतं ते स्त्रन्यत्। विषुक्षपे स्त्रपं नो द्योरिवासि। विश्वा हि माया स्त्रवंसि

तदवयवा स्थतवः तेत्रु च सर्वेषु कालेषु प्राणिक्र रीराष्णुत्प सन्ते दिखेवं आन्ते व्यवहारः प्रवर्त्तते। परमार्थतस्त प्रास्त्र दृष्ट्या पर्याक्षे स्थानो 'अस्पितमेव', 'दि ह्यते' संवत्य रायनादिनाम-मानमुपचीयते न लिभ धेयः कि स्वदर्थे। उस्ति। स्थत एवे। पनिषत्य वाचारमाणविकारे। नामधेयं। नेह नामस्ति कि स्वन मायामान्तिमदं दैतिमिति व्यवहारस्य मिय्यालं ब इत्र स्था- नायते। एवमधी मन्त्रा स्रिभिह्ताः॥

श्रथ ब्राह्मणमुखते। (८) "प्रक्वाह्मणो ॰ तसीषा भवति"(८) दिता। संवत्यस्य व्यावहारिकस्य मुख्यस्य कास्तस्य दिचण-वामपार्श्यमानीययो हमयो: 'प्रक्वाह्मणो' तथाविधवर्णयुक्ते सही-राचे, विद्येते 'तस्य' एतस्यार्थस्य प्रतिपादिका कार्षिष्टुम्बिद्यते॥ श्रथ ताम्यसमाह। (१०) "प्रक्वां ते श्रन्यद्यज्ञतं ० पूर्वश्विह रा-तिरस्तु"(१०) दित। हे 'पूषन्' जगतः पोषक संवत्यर, 'ते' तव, श्रंथरूपं 'प्रक्वां श्रेतवर्णं, 'श्रन्यत्' श्रहरास्यं वस्तु पृथगेवा-सि, तथा 'ते' तव, 'यजतं' यजनीयं, विश्वतायां निर्वपेदित्या-दियागेपचित्तं राचिम्, 'श्रन्यत्' पृथगेवास्ति, तदेवं 'विषुद्धपं' परस्परवित्तचण्ड्पे, 'श्रहनी' श्रहोराचे, वर्त्तते तथार्गं श्रे 'द्याः',

स्वधावः । भद्रा ते पूषित्रह रातिर्स्विर्ति (१)। (१) नाष्ट्र भुवनं । न पूषा । न पृश्यवेः । नादित्यः संवत्सर एव प्रत्यक्षेण प्रियतेमं विद्यात् । एतदै संवत्सरस्य प्रियते-

'हव', लम् 'श्रिस' तथाः प्रवर्त्तिया वर्त्तसे। हे 'खधावः' श्रश्नवत्संवत्सर, 'विश्वा मायाः' सर्वाः पत्तमासाहिक ल्यितकाला-वयवाक्ततीः, 'श्रवसि' पालयसे। हे 'पूषन्', 'हह' कर्मणि, 'ते' तव, 'रातिर्भद्रास्त' फलप्रदानं समी शोन मस्त । 'हित' श्रनेन मन्त्रेषः। पूर्वमन्त्रवदुपधानं कल्य एवादाह्रतं॥

श्रथ ब्राह्मणमुख्यते। (१९) "नात्र भुवनं ० तमाहरणं दधात्" (१९) दित । श्रिक्सन् ब्राह्मणे पारमार्थिकतत्तं व्यावधारिककास्य विविद्य प्रदर्श्यते। 'श्रत्र' पारमार्थिकतत्त्वं,
'भुवनं' भ्रतजातं, 'न', श्रस्ति। तथा स्रति सर्वस्माह्मवनादधीति
यदुक्तं तन्नोपपस्रम्। 'न', वा 'पूषा' कश्चिद्देवेस्ति। तेन भद्रा
ते पृषस्तित्येतद्युक्तं। 'न', च 'पश्चवः' दिपद्य चतुष्पदे। वा
सन्ति। तेनोभयतः सप्ते स्त्रियाणीत्येतद्युक्तं। 'न', श्रिप 'श्रादित्यः', कश्चिद्स्ति। तस्तादेतेरादित्यमण्डसमित्येतस्र युक्तं
किन्तर्धि विद्यत दति चेत् उच्यते। 'संवत्यर एव' निरस्तसमस्त्रचणमुह्नक्ताद्यवयविश्रेषो खण्ड एकाकारः कास्तत्त्वसेव, विद्यते तर्षं यथाविध एव नित्या निरवयवः संवत्यरः
एव परमार्थभूतः प्राणिभिरवयुद्यतामिति चेत्। मैवं, 'प्रत्य-

मः रूपं। याऽस्य महानर्थ जत्पत्यमीना भवति। इदं पुग्धं कुरुषेति। तमाहर्गणं द्चात् (११)॥४॥ यथालुष्ट्रण ऋतुलुष्ट्रणं सुवनः सप्त च॥ अनु०२॥

चेण' हि लोक सिद्धेन, सर्वे। जन्तुः 'प्रियतमम्', एव रूपं विन्देत् न तु वस्ततन्तं। किं तर्हि प्रियमिति चेत् तदुच्यते, चणमुद्धन्तिदिवसपचाद्यात्मकं काल्पनिकं संवत्सरे यद्रूपं एत-देव प्रास्त्रदृष्टिर हितानां 'प्रियतमं'। 'ग्रस्थ' यजमानस्थ, 'यः' श्रयमिष्टकोपधानपूर्वकः कतः 'उत्पत्स्यमानः', 'महान्' श्रिकः, 'श्रयः' फल हेत् लेन पुरुषार्थे। भवति, 'तं' एव 'श्राहरणम्' श्राहर्त्त्यम्, श्रनुष्ठेयम्, इष्टकोपाधानपूर्वकं कतं 'द्यात्' ग्रिकेश्य उपदिभेत्। उपदेशप्रकार एव 'इदं पुष्टं कुरुष्टित', वाक्येन स्पष्टं कियते, नाच भुवन द्रत्यादिपरमा-र्थतन्तं ने। पदिभेत्। यद्यपि तत्त्वमेवोत्तमं तथापि विवेका-भावान्नासावुपदेशार्ह द्रत्यभिप्रायः॥

द्रति साममाचार्यविर्चिते माधनीये वेदार्धप्रकाग्रे यजु-रार्ण्यके प्रथमप्रपाठके दितीयाऽनुवाकः ॥ 🛠 ॥

### हतीयाऽन्वाकः।

(१) साक्ञानारं सप्तर्यमाहरेक्जं। यहं यमा ऋषया देव्जा इति । तेषामिष्टानि विहितानि धाम्यः। खाचे रेजन्ते विर्वतानि रूप्यः(१)। (१) के। नं मर्या अ-मिथितः। सखा सखायमत्रवीत्। जहाका ऋसादी-

कचाः। सामञ्जानामित्येकाद्य पुरसादिति उपद्धाती-त्यन्वर्त्तते। तत्र प्रथमसाद। (१)"स्वक्तानाष्ट्र । विद्यतानि रूपश्रः (१) इति । 'साकञ्चानां' सदोत्पन्नानां भादित्यरम्भोनां अधे, 'बप्तचं' वः "स सप्तमी रक्षिः सूर्ये। मरीचिमादकः" इति पूर्वचे कः तं सप्तमं रिकाम, 'एकजमाइः' इतररिकामः पूर्वे एक-मेवाचरं न इति प्रभिज्ञाः कष्ययन्ति, 'देवजाः' प्रादिखदेवात् इत्यकाः, इतरे 'वर्' रयायः, 'उचमाः' त्रिकाखोद्यमा इत, सप्तमरकोद्वसर्जनभूता इत्ययाद्धः। ते च रक्षयः प्रकाजव-चाहृष्टियमाः 'तेषां' वयां रम्मोनां, 'इष्टानि' चिभन्नेतानि. 'भामत्रः' खानानि, 'विचितानि' प्रजापतिना निर्मितानि, तेच रश्रायः ऋलात्मका त्रत एकस्य वसमालेग प्राथम्यं। श्रम्बद्ध तद्वनर्भावितं। ततोऽष्ड्रभावित्मस्यसेखेवं स्ना-मविकस्पितानि 'सामे' नगतः स्थित्यर्थे, 'विक्तानि' भीता-चाहिकपेच विश्वचणानि 'क्पग्नः' सक्पाणि, 'रेजनो' कम-स्ते. प्रवर्त्तम रत्यर्थः ॥

त्रथ दितीयमाइ। (१)"कोनु मर्या . • श्रक्षादीपते"(१)

षते (१) । (१)यित्तित्यार्ज सिख्विद्र्य सर्वायं। न तस्यं वाष्यपं भागा श्रक्ति। यदीर्थ स्वात्युलकर्थ स्रकोति॥ ॥ १॥

दित। हे 'मर्थाः' मरणश्रीला मनुष्याः, द्रदमेकं वचनं ब्रूतेति भेषः। 'कोनु' युपाकं मध्ये कः खलु, 'म्रिमिथितः' द्रतरेणा-याधितः, 'मखा', तमयाधकं 'मखायमम्भवीत्'। किमम्मवीदिति तद्यते। 'जहाकः' हानभीलीयं, मृतः 'म्रसात्', मकामात् 'द्रैषते' भीतः पलायत द्रति। म्रयमर्थः। द्रयोः मखीः पर-स्पर्वरोधे मतीत्येकेन याधित द्रतरः खयमपि तं याधं वाधितुमिक्क्षम्वदं भूते, म्रयं परित्यागन्नीली मन्तः पलायत द्रति। न तेतद्यनं मख्येर्यंकं, तते। मनुष्या भवतां मध्ये मखा खलु मखायमन्यमेवं भूते न किस्तद्येवं वक्षीति॥

चय हतीयमाइ। (१) "यसित्याजमिखिविद्र ॰ सुकृतस्य पन्यामिति" (१) इति। 'यः पुमान, खयं कृत्इदयः मन् ख-विषये 'सिखिविदं' मदीयोयं सखेति ज्ञातारं, अन्यं 'सखायं', 'तित्याज' परित्यजित। श्रयमर्थः दयोः सखोर्मध्ये सास्तिक एकः पुमान् इतरं प्रति मदीय श्राप्तः सखा श्रमाविति एवं विश्वामेवितष्ठते इतरस्त दुरात्मा तं परित्यजित। 'तस्य' सखिद्रोहिणः, 'वाच्यपि' वेदशास्त्राध्ययनेपि, 'भागः' भाग्यं, 'नास्ति' कापि विश्वासाभावात् किमु वक्तव्यमर्थज्ञानतदनुष्ठा-नयोर्नास्ति भाग्यमिति, 'यदि', श्रपि 'श्रथं' सस्तिद्रोही, 'हैं' इदं, वेदे वाक्यं 'प्रणोति', तथापि 'श्रखं' श्रसीकं मिथ्यैव, न हि पुवेदं सुकृतस्य पन्यामितिं<sup>(१)</sup> । <sup>(१)</sup>कृतुर्क्युतु-ना नद्यमानः। विनेनादाभिधावः। षष्टिस्य विश्येका बुस्माः। गुक्तक्षेष्णा च षाष्ट्रिका<sup>(१)</sup> । <sup>(१)</sup>सारागवस्त्रैर्जुर-

'श्योति', सिखद्रोहिष स्रक्षोपकारके वेदेऽपि प्रामास्त्रमुख्य-भावात्। तस्त्रादयं वेदद्रोही 'स्टल्यस्य पन्यां' पुरुषागं, 'न हि प्रवेद' सर्वधा न जानाति, तता बृद्धिमान् पुरुषः सस्त्री वेदेऽति विश्वासाभावरूपं द्रोहं परित्यख्यास्त्रिकः सन् श्राहण-केतुक स्थनमनुतिष्ठेदित्यभिप्रायः। 'इति' प्रब्दः प्राखान्तर-प्रदर्शनार्थः। 'इति', एव श्रम्दः ग्राखान्तरे प्रचते श्रतः सस्तिद्रो-हस्थान्याय्यसादेकः सस्ताऽन्यस्तिन् सस्तावुपस्तकः वक्तं नार्ह-तीति पूर्वमन्त्रस्वाभिप्रायः॥

चतुर्धमाद । (४) ''ऋतुर्ऋतुना नुद्यमानः ॰ ग्रुक्क हत्यो च वाष्टिकी''(४) इति । यथ संवस्तर गर्भाणास्त्रह्नां स्वभावे। ६भि-धीयते । 'ऋतुना', एकेनान्यः 'ऋतुः', 'नुद्यमानः' प्रेर्यमाणः, 'त्रिभिधावः' त्रामिमुख्येन धावन्, 'विननाद' विग्रिष्ट व्यद्यं चकार । यथमर्थः । वसन्तर्भा त्रमन्तर मेव ग्रीसर्तः प्रवर्णते, न लीवदपि व्यवधानमस्ति, तदेतत्पूर्वेणोत्तरस्य प्रेर्यमाणलं, स चाविक्क साभिस्तिथिभिरभिनिष्यस्ते, तदेतदिभिधावनिम्यु-खते । छपरिष्टादेव ता वाचः प्रसुद्धाने इति तत्तद्वनुसारेण प्राचिनां वाच उदाहरिखन्ते । तदेतदृतुर्विननादेत्यनेन वि-वित्तिमिति मुहर्णानां चित्रस्या यसिक्षेश्वा विस्ति देशने विद्यते सानं देखः। वसन्तो वस्तिः सह। संवत्सरस्य सवितः। प्रैष्ठत् प्रेष्टमः स्नृतः(॥)। (१) श्रमूनाद्येतित्वन्यान्॥ ॥२॥

जिंबकः तादृशा वहतः 'जिंबकाः' ऋहाराचाः, 'बन्ताः' वर्गाः समूहक्पा श्रता, क्रतावेकस्मिन् 'विष्ठः', सन्यवन्ते विष्टसङ्घाकाहोराचात्मक क्रतुरित्यर्थः । 'च'कारः पूर्विक्षनुद्यमानलाहिस्वभावेन समुचवार्थः । तस्यास्य विष्टसङ्घावा है। भागी ती क्र 'द्राक्षकक्या'त्मकी, एकैकसिन्द्यासि प्राक्षकच्चातिषयः पद्यद्व मासी मिस्तिना चिंशत् । एवं क्रव्यपचे तिथयोपि । 'च'कारः पूर्वत्रत्। सेायम्हत्नां स्वभाव हति सन्दाभित्रायः ॥

श्रय पश्चममाइ। (६) "वारागवसीर्जरद्दाः ० प्रयमः स्थातः" (६) दित । यमकाद्रागमारागः तेन विद्यानि वारा-गाणि तादृत्रानि च वस्ताणि येवां ते 'वारागवस्ताः', तैः, 'वस्ताः' प्रजानां निवावदेतुभिर्देवतावित्रेषेः, 'यद्, श्रयं 'व-यक्तः', स्रतः 'जरद्दाः' जरे वर्षे द्यः वुत्रवः यन्, 'वित्रः' स्त्रतः प्रेपकत् 'यात्राकारी, 'श्रयमः' स्त्रनां मध्ये मुख्यः, द्रयभित्रः 'स्थतः'। स्त्रनां स्वामी संवसरो देवसस्थात्रां वर्षे स्थतः वुर्वन्ति, तेषां मध्ये मुख्यः, द्रयभित्रः 'स्थतः'। स्त्रनां स्वामी संवसरो देवसस्थात्रां वर्षे स्थतः वुर्वन्ति, तेषां मध्ये मुख्यः, द्रयभित्रः 'स्थतः'। स्त्रनां स्वामी संवसरो देवसस्थात्रां वर्षे स्थतः वुर्वन्ति, तेषां मध्ये मुख्याः वर्षेत्राः वर्षेत्राः वर्षेत्राः वर्षेत्राः देवतानां वस्ताणि च स्थानाराधे सर्द्रादद्भवर्-सित्रां स्वामि, सेग्रं वसक्तस्य वित्रेषसभाव द्रष्ट्यंः ॥

म्मूर्श्वं परिरक्षंतः । यता वाषः प्रयुज्यन्ते । यचै-तंदुपृद्दश्यंते () । (०) यतदेव विजानीयात् । पुमार्थं का-खुपर्यवे । विशेष्णन्तुं वस्थामः । स्टूतनां तिसुवेा-

चय वष्टमाइ। (() "चमूनाइयते खन्यान् ० तद्पद्म्बरे"(() इति। वयन्तप्रवृत्ती बाह्मणानां यद्योपनयनादि
प्रवृत्तीः तच प्राणिभिः 'एता वाचः प्रयुष्यन्ते'। काः पुनर्वाच
इति ता खच्यन्ते। 'चमून्' बन्धून्, 'चादयत' यथोचितं भीजयत,
इत्येव 'चन्यान्' खन्यद्वाधिनः पुरुषान् प्रति, यद्योपनयनादिकर्त्तारो वदिन्त 'चमूंख' एतानयागतान् वैदेशिकान् ब्राह्मचान्, 'परिरचत' दे स्ट्यार्त्तपुरुषाः धनादिदानेन परितो
रचां कुदत इत्येतद्वनजातं यिम्ननृता 'दृम्बते', सार्थ वसन्त
इत्यर्थः॥

भव सप्तममाइ। (०) "एतदेव विजानीयात् • स्ट्रह्मां तं निवेषित' (०) इति। सारागवक्षेरित्यादि मन्नदयेन वसन्न- भीरसाधारणस्य इपं यदुनं 'एतदेव', 'कालपर्यये' ग्रीमा- सृतभेदे, 'प्रमाणं विजानीयात्'। एतद्दशन्तेनानुमातुं प्रस्व- लात्। विमिता ग्रीमायृतवे। उसाधारणस्यभावे। पेताः स्तुला- दसन्तविद्यनुमानं। तेन च सामान्याकारेणास्ति कस्दि- साधारणस्यभाव दत्यवगतं। 'स्ट्रह्मां' ग्रीमादीनां, 'विभेषणं तु', तत्ततस्यभावविभेषमन्त्रमुत्तरेषु मन्नेषु वयं 'वस्त्यामचे' वृक्षस्यः, 'तं निवेषित'॥

र्धत<sup>(०)</sup>। (<sup>८)</sup> शुक्कवासी रुद्धगणः। गुीष्मेखावर्त्तते संह। निद्ह्यत् पृथिवी सर्वा॥ ३॥

ज्योतिषा प्रतिस्थेने सः (०) । (८) विश्वरूपार्खि वा-सार्ष्ट्रि । ज्ञादित्यानां निवाधेत । संवत्सरीर्खं कर्म-फर्छ । वर्षाभिर्ददतार्ष्ट्र सङ्क (८) । (१०) ऋदुः खा दुः ख-

त्रधाष्ट्रममा । (०) "श्रुक्तवासा स्ट्रगणः " ज्योतिषाप्र-तिस्थेन सः" (०) इति । यो यमेकादशानां 'स्ट्राणां गणः', से यं श्रुक्तवस्त्रोपेतः सन् 'शी सेण', ऋतुना 'स इ वर्णते'। 'सः' श्री शः, 'श्रतिप्रस्थेन' निस्पमेनात्यधिकोन 'च्योतिषा'तापेन, 'सर्वा पृथि-वीं', 'निद्धत्' नित्रां धचन्त्रंते, यनैतस्त्रस्यं तं शी शं विद्यादित्यर्थः॥

भय गवममा । (९) "विश्वक्षपणि वासा सि ॰ वर्षाभिर्द्दता स्वरं "(९) इति । इत भारम्य वर्षते । स्वाधारणः
स्वभाव उच्यते । 'संवत्यरीणं' एकस्मिन् संवत्यरे सर्वसिम्प्रिय
भोगयोग्यं, 'कर्मफणं' त्रीद्यादिक्षणं क्रयादिफणं, यदस्ति तत्त् सर्वे 'वर्षाभिः' वर्षतेना, 'सर', श्रवस्थाय 'ददतां' प्रयच्छताम्, 'श्रादित्यानां', 'वाषां सि' वच्छाणि, 'विश्वक्षपणि' विचि चवर्णे।-पेतानि, 'निवोधत' वर्षत्ते। यत् क्रयादिकमं क्रियते तत् फणं श्रागामिवर्षत्यमां प्राणिभिर्भोकं प्रयाप्तं भवति । तच्च फणं वर्षतिस्वामिभिरादित्यदियते। ते स्विचिचवर्णवस्त्रोपेता इत्यर्षः॥ श्रय दश्रममा । (१०) "श्रदु:स्वो दु:स्वच्चुरिव ० द्वद्य चेश्चरिव। तथापीत इव हस्यते। श्रीतेनीव्यर्थयित्व-व। क्रद्श इव हस्य ते(१०)। (११) ह्याद्यते ज्वलंतश्चैव। शाम्यतंत्र्यास्य चर्सुंषी। या वै प्रजा संश्रयन्ते। संव-

इव दृष्यते" (१°) इति। श्रयं वर्षतुः 'श्रदुः खः' खयं दुः ख-रिस्तोपि, 'दुःखचनुरिव', 'दृष्यते'। तस्मिन् काले प्राणिनां चचुरागात्यत्ते:। तस्मिन् काले, प्राणिनां कामिलादिरागी-पेतलात्। श्रयस्तुः स्वयमपि 'तथा' 'पीत इव' प्राणिदारा तद्रोगवानिव 'दृष्यते'। कामिसरोगगसाख पीतलावभासात्। किञ्च 'क्रीतेन' रुष्पा, वायुना च, ऋदिने यच्छीतं तेन 'क्रीतेन', भवस्तः 'त्रयथयस्तिन' पीडामप्राप्तुवस्तिन, 'दृम्यते'। सत्यपि तदा श्रीते प्रावरकाग्निसेवादिना श्रान्तस्य श्रीतस्य प्राविभिः परिच्चिमाणलामास्ति खाथा। किञ्च 'रुरुद्च द्व' रुरवी सगविश्रेषाः तैर्दं चः समृद्ध द्व, श्रयमृतुः, 'हृस्रते'। श्रर्थेषु रक्षसम्ब्रा तिसान्ते। पृष्टानां सगयूषानां **ब**ज्जनप्रसभात्॥ भधैकादश्रमाइ। (११) "द्वादयते ज्वलतस्वैव • संवसरात् ता अर्भ्यनो <sup>(११)</sup> दति । श्रयं वर्षर्म्: सर्वान् प्राणिन: 'हाद-यते' सम्तोषयते । श्रही सुष्टष्टी देव: सम्पत्यन्तेऽस्नावं प्रखा-नि इस्रोवं सर्वस्य साकस्य परिताषः। तस्मिन्नती वीजवाप-मक्कवा 'अंध्यन्ते', ता: 'प्रजाः',न केवसं तस्मा हुते। रेव अष्टाः किन्तु हत्त्रादि 'संवत्परात्', भ्रष्टाः। त्रागामिवर्षपर्यनामसस्य दुर्सभ-बात्। 'था:'तु प्रजाः, तसिकृतै। चेचेषु बीजावापं स्ववा प्रतिष्ठिता

सरात्ता संश्रामते (११) । (१२) बाः प्रतितिष्ठन्ति । संव-सरे ताः प्रतितिष्ठन्ति । वृषीभ्य इत्वर्षः (१२) ॥ ४ ॥ श्रुकोत्यन्यान्सर्वामेष पर् चं ॥ श्रुनु ० ३ ॥

भविका ताः प्रजा श्रम्भस्य सुस्थानात् सम्द्वा दृश्यको। 'श्रस्थ'
एवंविधस्य वर्षतीः, 'चषुवी', 'ज्यसतसीव', 'श्राम्यतस्य', श्रमेन सि
कातना दृष्टाः पदार्थाः श्राक्तिविज्ञेषसाभेनी उज्यस्यं भजनो। श्रतसादीये चषुषी सर्वाम् पदार्थाम् ए उज्यस्ययतः। तथा तसिस्रृती
सर्वे पदार्थाः श्राक्ता एपद्रवर्षिता भविका। श्रतसादीये चचुषी सर्वाम् पदार्थामुपश्रमयतः। देवृत्रोन स्वस्थेम वर्षतुरवसक्तस्य द्रत्यर्थः। तैरेतैरेकादश्रभिमंक्तैरिष्टका एपधेयाः॥

श्रय अश्वाणमुखते। (१९) "या: प्रतितिष्ठिन्ति । वर्षाभ्य द्वार्यः "(१९) इति। याः काश्वित् प्रजाः तिस्तिनृती खेचेषु बीआवापमहाला श्रंम्यको ताः प्रजाः न केवलं तस्मादृतीरेव अष्टाः किन्तु हत्तादिप संवत्तराङ्ग्रष्टाः। श्रागामिवर्षतुं पर्यन्तसक्ष्य दुर्लभलात्। 'याः' तु प्रजाः, तिसानृती खेचेषु बीजावापं हाला प्रतिष्ठिता भवन्ति। यद्यपि ता श्रयम्तिविद्येतिसान् पूर्ववाक्ये श्रंत्रस्थापादानवाचकं पश्चम्यकं पदं किमपि नास्ति, तथापि वर्षतुं प्रकरणयलेन तक्षाभाद्यं भ्ये श्रम्भने 'इति', तस्र वाक्यस्य 'श्र्यः', सम्बद्यते॥

रित सायनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रारण्यके प्रथमप्रपाठके हतीयोऽनुवाकः॥ \*॥

### चतुर्थीऽनुवाकः।

(१) ऋश्चिंदुः खेात्यितस्यैव। विप्रसंन्ने कुनीनिके। आ-क्षे चार्त्रहणं नास्ति। ऋभूणान्ति विवेधित(१)। (१) कुनुका-भानि वासा १ सि। श्रुहतीनि निवेधित। अन्नमञ्जीत

कचाः। श्रचिदुः खेात्यितसैवेतिषि उद्देवानां 'स्थितः खेति। श्रयममास। (१) "श्रचिदुः खेात्यितसैव ॰ स्थ्रणा-म्निवेधित" (१) इति। श्रम श्रदृतुर्वर्ष्यते। 'श्रचिदुः खं' नेप-रोगः, तस्य हि 'कनी निके' श्रचिमध्यवर्त्तान्या तारके, 'विप्रसन्ने' नेत्रमखस्यापगतलादिशेषेण प्रसन्ने भवतः। वर्षन्ता उत्पन्ना नेत्रपेखा शास्यति यथा कन्दिनिके प्रसन्ने एवं सर्वे जगद्य मेचपद्वादिमाखिन्याभावात् प्रसन्नं भवति ततः 'श्रचिदुः खेात्य-तसीव', इत्ययम् 'एव' कारः उपमार्थः। किञ्च श्रचिरोगाभावात् सर्वे जग 'श्राक्के स्थे श्रम्यं मवित् ततः 'श्रचिद् खेात्य-तसीव', इत्ययम् 'एव' कारः उपमार्थः। किञ्च श्रचिरोगाभावात् सर्वे जग 'श्राक्के स्थे श्रम्यनेन चनुषी संस्करे त्यपि, तसिन स्थेते अन 'श्राक्के स्थे श्रम्यनेन चनुषी संस्करे त्यपि, तसिन स्थेते स्थिते 'श्रम्यस्यं' दृष्टिविरोधि नीहारादिकं 'नास्ति', 'तत्' सर्वे, स्थिते देवानां 'स्थित्यां', सामर्थमिति 'निवोधत'॥

श्रष्ठ दितीयमार । (१) "कनकाभानि वासांसि ० श्ररं वे जीवनप्रदः" (१) दिति। तेषास्त्रभूणां देवानां 'वासांसि' वस्ताणि, 'कनकाभानि' सुवर्णसङ्ग्रानि, 'श्रहतानि', नूतनलात् न का-पि तेषु किट्टं दृश्यते, से बुशुत्सवः एवं 'निवेधित'। किस ग्रर-स्काखे वाच एतादृश्यः प्रवर्णन्ते, हे जनाः 'श्रद्धमञ्जीत' श्रद्धा-

सञ्मीत। श्रृष्ठं वी जीवनप्रदः (१)। (१) गृता वाचः प्र-युज्यन्ते। श्रृर्यं ने । पृह्यते ॥ १ ॥

श्रिभधून्वन्तोऽभिद्यन्त इव। वातर्वन्तो मृरुर्ह्णणः(१)।
(१) श्रिभुतो जेतुमिषुमुंखिमव। सन्नद्याः सद्द दंदशे इ।

कृते। प्ररीरपृष्टिचेत्रलाङ्गच्यं भोज्यं च पुष्कालं भचयत । तते। 'स्उजीत' खेपान् ब्रोधयत । 'म्रहं' क्रदास्य ऋतुः, 'वः' युगाकं, 'जीवनप्रदः' सुखभाजनेन युक्तं जीवनं प्रयच्छामि ॥ श्रय हतीयमाच। (२) "एता वाचः प्रध्युज्यन्ते • वातव-को मस्द्रणाः"<sup>(२)</sup> दति । 'यच' यदा,'त्ररदाखाः' ऋतुः, 'उप-दृष्यते', तदानीमन्नमञ्जातेति 'एता वाचः', प्राणिभिः 'प्रयु-ञ्चन्ते', त्रनेन खचणेन प्ररदाख्यसतुं जानीचादित्वर्थः । श्रष चेमना ऋतुर्वर्ष्यते । तिसासृती 'मर्द्रणाः' देवविश्रेषसङ्गाः, 'श्र-भिधृत्वनाः' सर्वतः कम्पयन्तः, 'श्रभिन्नन्तः' श्राभिमुखीन इननं क्रुर्वनाः, 'इत्व', 'वातवन्तः' ती ब्रेण वायुना युक्ताः, भवन्ति॥ त्रय चतुर्घमार । (४) "त्रमुता जेतु मिषुमुखमिव • वि-जिखासः कपर्हिनः''(४) इति। 'श्रमुतः' वायुलोकात्, श्रागताः वायवः, 'इषुमुखं' योद्धृभिः प्रचुभिः प्रेरितं बाणाग्रं, 'जेतुमिव', 'सम्बद्धाः' कवचादिस्तः, 'सह दृष्ये ए' सङ्घीसृता दृष्यना एव, इमनोऽतिप्रवला वायवा युद्धार्थं यम्बद्धा द्व सर्वतः प्रच-रिनत । अत एव प्राणिकोपि युद्धार्थिन दव श्रीतवाते।पद्रव- श्रपध्यत्तैर्वस्तिवं सित्व। विशिष्तासेः कपहिनः(")।

(") श्रक्तु द्वस्य यात्स्यमानस्य। क्रुद्वस्येव के हिनी। हैमतश्रक्षं विवात्। श्रद्धणयोः क्षिप्णेरिव (")॥ २॥

(") दुर्भिक्षं देवं के विवात्। मनूना मुद्कं येहे। एता
वाचः प्रवदन्तोः। वैद्युता यान्ति ग्रैणिरीः(")। (")ता

परिचाराय क युकाचा हता दृष्य नो। 'श्रपध्य सीः' तिरस्कृतेर्म खिनेः, 'विस्तवर्णेरिव' वस्त्याकारैः कवचेरिव युक्ताः, 'विश्व खासः', विविधिश्र खायुक्ताः, 'कपिर्द्धनः' केश्र बन्ध युक्ताः याणिने दृष्य- को। रजकै धातानां घटितानां खिन्नानां वस्ताणां श्रतिश्र योग परित्य खूतनाः स्थू खतन्तवा मिलनास्य पटाः दिनिगुणाः श्राविष्य ने, उप्णीषादिभिस्य श्रिरां विश्व ना दृष्यर्थः॥

यथ पश्चममार । (१) अकुद्ध यो स्थमानस • यद्ध-योः चिपणे रिवेति"(१) दति । 'यकुद्ध को धरितस्थैव 'हे-मतः' हेम मार्चीः, 'चचुषो', 'खो हिनो' रक्ताकारे, 'विद्यात्' । तच दृष्टाकाः । 'कुद्धस्थ' को धाविष्टस, परान् हन्,ं पुरुषं प्रेर-यतः प्रचिणी रक्ते तदत्। न चाच कुद्धस्य 'यो त्यमानस्थ', दत्य-नेव पुनरुक्तिः, उभयोरेकवाक्य लाङ्गीकारात्। को धाविष्टपुरुष-सास्यं वक्तुं एक 'द्रव'कारः । श्रचिसास्यं वक्तुमपर 'द्रव'कारः ॥

श्रय षष्ठमाइ। (<sup>(१)</sup>"दुर्भिचं देवलोकेषु • वैयुते। यानि वैत्रिति"<sup>(१)</sup> इति। पूर्वत्र यथा वाताभिघातादिकं हेम- श्रुप्तिः पर्वमाना श्रम्बैद्यत । रुइ जीविकामपरिपग्र्य-न् । तस्यैषा भवति (१) । (१) दुच्चे इ वेः स्वतुपसः । मर्चतुः-

नस्य खचणमुक्तं। एवमच ब्रिशिरस्य खचणमुच्यते। 'देवलीकेषु' श्वन्तरिचभागेषु, 'खदकं', 'दुर्भिचं' भिचित्तमपि दुर्खभं,
तिस्रकृते वृष्टेरभावात्। 'मनूनां' मनुस्याणां, 'ग्रचे', कूपादिसङ्गावात् 'खदकं', श्रन्यं विद्यते। तस्मादुदकार्थिभिग्रंचेषु गला
जलं ग्राद्यं न तु मार्गेषु। तदस्मिन् 'एताः' एवंक्पाः, 'वाषः',
'प्रवदन्तोः' खचारयन्यः प्रजाः, 'ग्रेशिरीः' शिक्षिर्त्ते। विद्यमानाः, 'वैद्युतः' विद्युत्मनिभन्यः, विद्युद्पलचित्सन्तापयुक्ताः,
'यान्ति' मार्गे गच्क्नि, तद्दं विश्वर्त्ते। खंचणं। एभिः
बद्धिर्मन्त्रेरिष्टका खपदधात्॥

श्वतः परं ब्राह्मणमुख्यते। (०) "ता श्विमः पवमाना • तस्त्रे-षा भवति" (०) इति। 'श्विमः', देवः 'इष्ट', खोके प्राणिनां 'जोवि-कां' जोवन हेतु मुदकम्, 'श्वपरिपध्यन्', 'पवमानाः' ग्रोधयन्तीः, निरूदकलं प्रकाशन्तीः, मार्गे गच्छनीः, 'ताः' प्रजाः, 'श्रन्वेचत' श्रनुख्योवं विश्वारितवान्, एताः प्रजा एवं वदन्ति इष्ट चेदिकं न प्रशामः किं वा प्राणिनां भविष्यतीतिचिन्तितवानित्यर्थः ।

'तस्य' श्रिविचार्स, प्रतिपादिका 'एवा', स्टिम्बिन्नते ॥ ताम्चनमा । (८)''इन्डे व खतपसः • प्रमं सप्रधा श्राहणे" (८) इति । 'खतपसः' खायन्ततपसः, सन्तापीदकयोः खत-न्ना इत्यर्थः, 'स्र्बल्यः' स्र्बंसमानदीप्तयः, तादृशा है

# स्यीत्वचः। शर्मे सप्रया आर्थगे (०) ॥ ३॥ हस्येत द्वार्थगे॥ अनु॰ ४॥

## पश्चमाऽनुवाकः।

# (१) त्रातितासार्णि वासाः सि । ऋष्टिवेजिशतिर्घ च।

'महतः', 'वः' युष्णसकाषात्, सप्रधाः' विस्तार्युक्तं, 'प्रर्म' सुखकारणमुदकं, 'द्रहेह' एतेषु सर्वेषु अखरिहतप्रदेशेषु, 'श्रा-वृषे' प्राणिजीवनार्थं श्रष्टमग्निः सर्वतः प्रार्थये, श्रवेनापि सन्त्रेण काश्चिदिष्टकामुपदध्यात्॥

द्दति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजु-नारच्यके प्रथमप्रपाठके चतुर्थीऽनुवाकः॥ \*॥

### त्रच पञ्चमे। (नुवाकः।

कस्यः । श्रातिताम्राणीति चतसो मदक्तीसान्याप्रवर्गवदा-यक्तयोः ग्रान्तिं छलेति यथा प्रवर्गस्यादी नमो वाच इति श्रान्तिः पयते श्रक्ते ग्रं नो वात इति ग्रान्तिः पयते, एवमचापि चतम्यामिष्टकानामादावन्ते च तच्छान्तिदयं पठेत् । इष्टका श्रापि पूर्वेष्टकावत् श्रन्या श्रापो न भवन्ति किन्तु मदन्तिका ङ्ज्ञकास्त्रता श्रापस्तास्रतस्तिक्पदध्यात्। तच प्रथमामाद्य। (१) श्रातितासाणि वासा एसि ० श्राम्निज्ञा श्रमस्रतः (१) इति। विश्वेदेवा विप्रेहर्नि। श्रुग्निजिह्ना श्रुसंश्वेत<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>नै-व देवें। न मुर्त्यः। न राजा वृष्णे। विश्वः। नाग्निनेन्द्रे। न प्वमानः। मातृ क्वचन विद्यंते<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>दिव्यस्यैका धनुराक्तिः। पृथिव्यामप्रा श्रिता॥१॥

तस्येन्द्रो विर्मरूपेण । धनुर्ज्यामिक्नित् स्वयं (र) ।

यथा पूर्वेच वसन्ताषृत्यसभाविनां वस्त्र्रादीनां सारागप्रक्षत्रकादीनि एवमचापि ग्रिभिर्त्यसभाविनां विश्वेषां
देवानां 'त्रितितासाणि', वस्ताणि पायुधानि च स्ट्ट्यादीनि ते
च 'विश्वेदेवाः', तैर्म्यट्टविज्ञिमतिन्नामकेरायुधविभेषैविंविधं
प्रचून् 'प्रस्रन्ति', ततः 'श्रिमिज्ञाः' श्रद्यकेतुकाग्निरूपजिज्ञायुक्ताः, 'श्रयंस्तत' जयनिमित्तेने।साहेनात्युषं प्रब्दं
कतवन्तः॥

श्रथ दितीयामाइ। (९) "नैव देवा न मर्थः • माहकृचन विद्यते" रति। यदास्कोटनं विश्वेदेवैः छतं। तदत्र साष्टी-क्रियते। 'क्रचन' कञ्चन, कोपि देवः, 'माहक्' माद्दुक् मत्य-दृशः, 'न विद्यते'। एवं न मर्श्व दृष्टादिष्यपि योज्यं। सेायं विश्वेदेवैदद्वोषितः श्रब्दः॥

श्रथ हतीयामार । (१) "दियखैका धनुरार्किः • मच्छि-नत् खयम्" (१) रति । 'श्रख' विश्वदेविश्वहारूपस्थारूण-केतुकस्थाग्नेः, 'एका धनुरार्किः' धनुष ऊर्ध्वकोटिः। 'दिवि', (\*)तिद्निष्ट्रधनुदित्युच्यं। श्रम्भवर्णेषु चर्मते। एतदेव श्रंथोबीहिस्पत्यस्य। एतद्रुद्रस्य धनुः(\*)। (॥) कृद्रस्य त्वेव-धनुराक्तिः। शिर् उत्पिपेष। स प्रवृग्धी भवत्। त-स्माद्यः स प्रवृग्धेणं युज्ञेन युज्ञते। कृद्रस्य स शिर्ः प्रति-

'श्रिता', 'चपरा' तु अधस्तनी केाटिः, 'पृथियामाश्रिता'। वस्रयः पिपीसिकासमाना जन्तवः। यदीयवमनान् स्तिका द्रवीक्रियते। 'इन्द्रः' यथाक्रधनुर्दर्शनेन भीतः सन् 'वसिरू-पेष', अधःकोटिसमीपे खाने खिला 'तस्र' श्रह्णकेतुकस्याग्नेः, धनुस्यवस्थितां 'ज्यां', 'स्वयं' 'श्रवाच्छिनत्'॥

त्रथ चत्रथीं माद । (१) "तिहिन्द्रधनृतिस्य छं । एतहुद्रस्य धनुतित" (१) दित । यस धनुषो च्या च्छित्रा 'तत्' तदेत्, त्र- भिज्ञाः 'त्रश्रवर्णेषु' मेघस्थितप्रकाश्रेषु, दृष्ट्या दन्द्रेण च्छित्रलात् च्यार दितं 'दन्द्रधनुः', दत्या चचते । ये। यं छ्रदस्य तिपुत्रः 'श्रंयः', तस्यापि 'एतदेव', 'धनुः', त्रमेने व धनुषाऽमा स्वकार्यं मन्याद-यित । 'एतहुद्रस्य धनुः', तस्यादिद मुत्कृष्टं दद्रो नामाचा एप- केतुकोऽग्निः । दद्रो वा एष यद्ग्निति श्रुतेः । एता भिश्च- उष्णोदक रूपाञ्चतस्व उपधेयाः ॥

श्रय त्राञ्चणं। (५) "इ.स. लेव धनुरार्किः • एवं देद" (५) इ.ति । यदेतत् उच्छिश्रज्याकं 'धनुः', तस्रोन्द्रवशं पुराणं धनुद्दम् द्धाति। नैन १ कुद्र श्रार्वको भवति। य गुवं वेदं (१)

श्रितायर्जतेचीर्णि च ॥ ५ ॥

दियोतावदेव न, किन्तु ज्यायां किन्नायामुत्यतन्ती धनुष ऊर्धां कोटिर्यस्य क्ट्रस्थ गस्तमवष्टभ्य पूर्वमवस्थिता तस्य 'क्ट्रस्थ', 'श्रिरः', किन्दन्ती ऊर्ध्वं नीलाऽधः पतन्ती 'पिपेष' तस्किरसूर्णी-स्कार । 'स' च पिष्टार्द्धश्चिरोभागः, 'प्रवर्ध्य' रूपेषाविवंभी । यस्ताद्रुद्ध श्रिर एव प्रवर्धः 'तस्तात्', प्रवर्ध्य हितेन 'यज्ञेन', यः 'यजते', 'सः' अयं, 'क्ट्रस्थ', तत् 'किरः', 'प्रतिद्धाति' पुनः समाद्धाति । 'यः' पुमान् 'एवं' श्रिरःसमाधानप्रकारं, 'वेद', तम् 'एनं', 'क्ट्रः', 'श्राक्को न भवति', तस्य हिंसां न करोतीत्यर्थः॥

इति सायमाचार्यविरचिते माधनीये वेदार्धप्रकाशे चजु-रारखके प्रथमप्रपाठके पश्चमाऽनुवाकः ॥ 🛠 ॥

## षष्ठाऽनुवाकः।

(१) ऋत्यूर्थ्वाक्षाऽतिरञ्चात्। शिर्धिरः प्रदृश्यते। नैव रूपं नं वासाः सि। न चर्षुः प्रतिदृश्यते (१) अन्योर्व्य

कस्यः । त्रायुर्धाच इति चीकृतुमख्यामेव इष्ट इति
चेति खतुमख्यामंद्य मन्त्रनामलादुपधेयानामिष्ठकानास्मित्वेव नाम । तत्र प्रथमाख्यमाद । (१) "त्रायूर्धाचीतिर्वात् । न चतुः प्रतिदृश्यते "(१) इति । चीयं 'किकिरः',
खतुः चीयं प्राचिषु प्रकर्षेष 'दृश्यते' । कीदृत्रः विधिरः,
'त्रायूर्धाचः', तिख्युती यदा जीतवाद्यसं भवति तदानीं
कत्ममानाः प्राचिनो दशाभ्यां उर चाच्हादयन्तो मुखेन
चीत्कारं कुर्वनो दे खुवावत्यूर्धमृत्रमयन्ति, तदिदं तद्यनीरत्यूर्धाचलं । जीतपीजितलादेव दिखणता वामता वा तिर्वक् न
चक्रति । तदिदम् 'चित्रद्यात्', दृत्युच्यते । यन्तु प्ररोरस्य
'क्पं',तद्यि जीतवेखायां प्राणिभिः 'नैव', 'दृश्यते' । 'वासंसि',
त्रिप नैव दृश्यने 'चनुः', त्रिप दर्पणादा 'न प्रतिदृश्यते' ।
क्ष्यक्यादिषु नात्यम्ममादरः किन्तु जीतपरिद्रारमेवान्विच्छस्मीत्यर्थः ॥

त्रव दितीयामाइ। (१) "त्रन्योन्यं तु न हिंसातः • सर्य-स्थादयनं प्रति"(१) इति। या परसारमत्यन्तदेषिणा युद्धार्थ-मुसुत्री ताविष् विविद्ती 'त्रन्यान्यन्तु', 'न हिंसातः' योत- तु ने हिश्सातः। सतस्ति देवस्रश्चेषं। खेडिते क्षि श्चार शीष्णि। सूर्यस्थे दयनं प्रति (१) त्वक्करोषि न्यञ्च-खिकां। त्वकरोषि नि जानुकां॥ १॥

निवारणाय प्रावरण एव प्रयक्षयुक्ती सन्ती पर खरं हिंसामिप न कुरुतः, यदेतदी हुमं प्राणिनां वर्षानं 'तत्' 'एतत् 'सतः'
वर्षामानखः, मिमिर्प्तीः 'स्रचणं' देवेन सर्वेण सम्पादितं
चिक्तं प्रनेन खखणेन मिमिरलं विद्यात्। किञ्च तखर्पीःरिभमानिदेवतावियद्दे 'चित्त्या' चचुषि, 'खोद्दितः', वर्णः भवति
'भीर्ष्णं', मिरिस, 'मार' सारिमायाः, ग्रुक्तिमायाः, यो वर्णः
स वर्णे। भवति। किस्मिन् काखे प्रयं वर्णविमेष इति खच्यते।
'सर्वेखोदयनं प्रति' सर्वेदियवेखायां। प्रच सर्वेनाच्यमानेषु
कालखचणेषु यथा प्रजा सुसम्भवति तच प्रजादारेण काखं
खचयति। यत्तु प्रजासु न सम्भवति तत् साचादेव काखाःभिमानिदेवतायां द्रष्टयं॥

श्रध हतीयामार। (१) "लक्षरीषि न्यञ्जिकां श्रमी वा-पमुपासतामिति" (१) इति । हे शिशिरक्तीं 'तं', 'श्रञ्जिकां' हसाग्रविक्तं नमञ्जिलं, 'निकरीषि' न्यग्रसतक्षरीषि, तथा 'जानुकां' जानुप्रदेशमपि, 'तं', 'निकरीषि' न्यग्रसतं करीषि। सर्वे प्राणिनः श्रीतबाञ्ज्ञञ्जाद्शिसेवार्थं हसी। न्यग्रस्ती कुर्वन्ति । उदरादिदेहावयवतापनाय व्यवधानस्तते जानुनी श्रपि स्नि- नि जानुका में न्यज्जलिका। श्रमी वाचमुपासेता-मिति<sup>(२)</sup>। <sup>(१)</sup>तस्मै सर्व ऋतवें। नमन्ते। मर्यादाकरत्वात् प्रपुरोधां। ब्राह्मणे श्राफ्नोति। य एवं वेद्। स खलु

स्तिनी यथाभवतस्त्या न्यम्भते सुर्वन्ति । स्वयमेवं सुर्वन्ते। मृद्धमन्ती प्रवृद्धान् वासान् प्रत्येवमुपदिश्वन्ति । हे वासाः 'श्वमी' भवन्तः, रेंदृश्चीं 'वाषमुपासतां' । कीदृश्ची वागिति तदुश्वते । 'मे' मदीया, 'जानुका' न्यम्भता भवतु, 'श्वश्चिका',
श्वपि न्यम्भता भवनिति, श्रीतः 'इति' श्रम्द एवंविधस्त्रचणप्रदर्शनार्थः । सनुक्रमध्येतादृशं स्वीक्वयवद्यारं दृष्ट्वा तस्तु जानीयात् । श्वतुमण्डसास्थैरेतिर्मन्तैसिस्न इष्टका स्वद्धात्॥

त्रय ब्राह्मणम्यते। (४) "तसी सर्व कातवा नमके • तसीवा भवित" (४) इति। 'यः' पुमान्, 'एवं' चक्तेरनुवाकैः प्रतिपादितस्तुस्तभावं, 'वेद'। 'तसी' पुरुवाय, 'सर्वे' 'क्षतवः' वसकादयः, 'नमको' प्रक्षीभवित्त स्वाधीना भवित्त। किंच 'स ब्राह्मणः'
'पुरोधां' पुरते। विद्यतिं, सर्वेषु ब्राह्मणेषु प्राधान्यं 'प्राप्तोति'।
क्षद्धनां स्वाधीनसं दुः सानुत्पादकसं तिसान् स्वाधीनसे प्राधान्यप्राप्तीः च हेतुरक्यते 'मर्यादाकरसात्', इति। त्रयं हि
विद्यान् पुद्यः तेवां वसकायृद्धनां मर्यादां करोति यसिन्
यसिन्नृते। ये धर्माः तच तान् प्रवर्त्तयति। मर्यादाकरसमेव
कथिति तदुपपायते। 'स समु' विद्यान् ब्राह्मणः, दे इपातादुः स्वे 'संवस्यरः' स्नता संवस्यरिनिष्यादकादित्यक्षो स्नताऽऽरूण-

संवत्सर एतेस्सेनानीभिः सह। इन्द्राय सर्वान् का-मानभिवृष्टति। सद्भुषः। तस्यैषा भवति(॥ २॥

(भ) ऋवं द्रचो अर्थ्युमतीमतिष्ठत्। द्रयानः कृष्णे द्य-भिः सुद्रसैः। प्रावृतीमन्द्रः शच्या धर्मन्तं। उप सुद्धि तं

केतुकाशितादावयं प्राष्य, 'एतें:' 'बेनानीभिः' वयनो वसुभिः

यह शुक्रवाया इद्रगण दलादिवाकोषु प्रतिपादितैर्वयनादिदेवतायहवर्त्तिभवंखादिभिः सेनाधिपतिभिः 'यह', वर्त्तमानः

यन्'इन्द्राय' कर्मस्रामिने यजमानाय, 'पर्वान् कामान्', 'प्रभिवहति' चाभिमुख्येन सन्पाद्वति, तस्पादाद्वकेतुकाग्निप्रातियोग्यताद्यं विद्रान् मर्चादाकरे। भवत्येव 'सः' च विद्रुवा

प्राष्य चाद्यकेतुकः, 'द्रुषः' उद्कस्मक्ष्यः, दृष्टिहेतुवात् 'तस्थ'
दृष्यक्षप्रशाद्यकेतुकाग्नेः, प्रतिपादिकेयं काचिन्नुम्बिन्नते॥

त्रय तास्त्रं दर्जयति। ''(प) अव द्रपो त्रंग्रस्तीमतिहत् •
वृम्पामयद्राम्"(प) इति। 'द्रपः' एदकात्मकोऽयमाद्यकेतुकः, 'त्रंग्रस्ती' त्रंग्र्प्रस्तेन सेामसताखण्डवाचिना वर्वा श्लोषध्य
उपस्रक्षको तसुक्रलादंग्र्प्रमती पृथिवो ताम्, 'श्रवातिहत्' श्रवगम्य प्राप्य तचावस्तिः। कीवृश्रो द्रपः, 'दश्रभः स्ट्रस्तैः' श्रवेकस्टस्त्रस्त्राकैः श्रादित्यर्ग्याभः, 'इयानः' सञ्चरम्, श्रादित्याच्यायते दृष्टिरिति स्रतेः। 'हत्याः' क्रविहेतः, सति सुदके स्रमिं क्रवित्र। हे श्रादित्यक्रपाद्यकेतुकाग्रे 'द्रद्रः' दृष्टेरीस्रस्सं, 'श्रावक्तं' पुनःपुनिर्हाद्यस्य सं, 'श्रचा' स्रकीयवा 'चम्खामबद्रामिति(॥)। (र) एतयैवेन्द्रः सलार्थका सह। श्रमुरान् परिवृश्वति। प्रयिव्यूः श्रमेती। तामस्वविधितः संवत्सरोदिवस्वं। नैवंविदुषाचार्यान्तेवासिनी। श्र-न्योन्यसैं दुश्वातां। या दुश्वति। स्रश्यते स्वेगी ह्योकात्।

श्रात्वा, तदा तदा (पेचितका खे समागत्य 'धमकां' गर्जनादिना॥-ब्दयकां 'मृम्यां' मृभिर्ममुखेः, समनीयं सर्वदा प्रार्थनीयं 'श्रय-द्रां' श्रयो द्रवस्त्रीखम्, 'तं' द्रप्रं, खदकविश्वेषं, 'खपस्तु हि'। भूमी प्रस्नावय दत्यनेम सन्त्रेष द्रप्रवती मिष्टका मुपद्धात्॥

श्रम श्राह्मषमुच्यते। (() "एतचैवेन्द्रः • यत उधें यनिवेचनाः" (१) इति। योषं 'इन्द्रः' श्राह्मणकेतुको दृष्टिखामी, 'यलादृक्या' यसः यखिलं जसनस्य 'श्रादृका' दानं तयुक्ता श्रमिः
यसादृकी एतया यसादृक्या निमित्तश्रतया, 'यह', 'श्रमुरान्'
श्रयवः प्राणा रमने कोडने येषु मेघेषु यसु ते मेघा श्रमुराः
तान्, 'परिद्यति' परितन्तिनित्ति, श्रयं देवे। जसाधी
पृचिवीनिमित्तं मेघभेदं जला वर्षयतीत्यर्थः। पूर्वे। कसाधी
'श्राद्यती', कथिता येथं 'पृथिवी', विविचिता 'तां' पृथिवीं,
'दिवश्व', श्रमुद्धत्य श्रयं यंवस्तुराह्मक श्राह्मकेतुको देवे। विक्रह्रेपणाहित्यह्रपेण वा 'श्रवस्तितः', यः पुमानेवमाह्मकेतुकाग्रेमें हिमानं जानाति तेन 'एवंविदुषा', यह 'श्राचार्यं। स्वो।
वै।', 'श्रन्थोन्यसी', द्रोषं कर्त्व श्राह्मतः श्राह्मार्योध्यर्थः यश्चे धर्मा-

<sup>\*</sup> न्यामिति A. C. पुच्चकदयसमातः पाठः।

द्रत्यृतुमंग्डलानि । स्वर्यमण्डलान्यास्थायिकाः । त्रत उर्धः संनिर्वचनाः (१) ॥ ३॥

निजानुंकां भवंति दुष्णाताम्य चं चं() ॥ श्रनु ६॥

नाचरतीतियुत्पत्तेः यजमानीन्तेवासी तखाध्येयाः समीपे नि-वासात् तावध्वर्ययमागावभिज्ञेन सह द्रोहयोग्या न भवतः खार्थ द्रोच्चाविप न भवतः द्रोग्धाराविप न भवत इति वक्तु-मन्येान्यसा इत्युषं, तसी विदुषे खयं द्रोष्टमकता सेपि यथा न द्रुद्यति तथा वर्त्तितयं, 'यः' मूढः, तस्मै विदुषे 'द्रुद्य-ति', सेाऽयं खर्गसोकाङ्गुष्टा भवति तस्राम्न द्रोदः कर्त्तव्यः, स्रतिः प्रत्यचिमत्यारभ्य पञ्चखनुवाकेषु प्रोक्तीर्थं उपसं च्रियते । 'इति' एवमतीते यन्ये, ऋतुर्ऋतुनानुद्यमान इत्यादिभिर्ऋतु-मख्यप्रतिपादकानि वाक्यान्युक्तानि, एतैरादित्यमख्यसमि-त्यादिभिः सर्यमण्डलप्रतिपादकानि वाक्यान्युकानि, पूर्वेक एवार्थी दृढमाख्यायते। यासु ऋनु उदाइतासुता स्रास्त्रा-थिकाः ग्राक्रक्ते श्रन्यदित्यादयः ता श्रष्णुकाः, श्रत अर्ध्वमुपरि-तनेव्यनुवाकेषु 'सनिर्वचनाः' निःश्चेषेण वचनं निर्वचनं आञ्चाण-मोन सहिताः, 'त्राख्याधिकाः', सनिर्वचनाः पूर्वेष्यनुवाकेषु म-काप्रतिपादितेर्थे संवादार्थस्य खदाइताः, उक्तरेखनुवाकेषु त्राञ्चषप्रतिपादितेर्थे संवादार्थम्ब उदान्नियम द्रवार्थः॥

रति साधनाचार्यविर्णिते माधनीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रण्यके प्रथमप्रपाठके षष्टाः मुनाकः ॥ • ॥

## सप्तमाऽनुवाकः।

(१) त्रारागासाजः पटरः पत्रः। खर्णराज्यातिषी मान् विभासः। ते त्रसौ सर्वेदिवमातप्नि। जर्जे दु-द्दाना त्रनपस्पुर्रन्तः(१) द्दति। (१) कथ्यपाष्ट्रमः। सम-

कचा:। भारीग इत्यष्टी पदभायत्ते भिन्यमिति चेत्या-रागादीनि विभासान्तानि। तच ब्राह्मसभाग इत्यादिपद-प्रतिपादिकास्वसुदाहरति । (१)"त्रारोगोश्राजः • अनप-खुरमः"(१) दति। त्रारोगादीनि विभाषानानि सप्त पदानिः यप्तानां सूर्यविशेषाणां नामधेयानि ते यप्तापिसूर्याः 'त्रसी' खी-कार्थं, 'दिवं' पाकामं, 'पातपन्ति' सर्वतः प्रकामयन्ति। किं कुर्वनाः, 'ऊर्जे दुषानाः' ष्टष्टिदारेण चीरादिर्यं समादय-'त्रनपर्य्युरन्तः' प्राणिनां प्रातिकूर्स्थेन प्रकाबनसप-स्पुरणं तदकुर्वनाः, त्रमुकूखमेव प्रकाशनं धर्वदाकुर्वन्तीत्यर्थः । त्रीत 'इति'ग्रब्द उपधानप्रदर्भनार्थः । उदाइतावामसामृ यु-कैरारागादिनामभिः सप्तभिरिष्टका उपदध्यादित्वर्थः । श्रा-रामख्या देवतयांगिरखद्भवासोदेखेवमुपधानमन्ता उन्नेयाः॥ म्रधाष्टमं नामधेयं दर्भयति । <sup>(२)</sup>"कम्यपोष्टमः ॰ तस्त्रेवा भवति"(र) इति । पूर्वे कारोगादिसप्तस्योपेचया योयं 'त्रष्ट-मः', सूर्यः तस्य 'कम्यपः' इति नामधेयं। तेन नाखेष्टका खप- हानेरक् जहाति । तस्यषा भवति (१) । (१)यते शिख्यं क-स्थप राचनावत् । इन्द्रियावत्युष्क् खिच्चभानु । य-स्थिन् स्र्या अपिताः सप्त साकं ॥ १॥

तस्मिनाजानमधिविश्रयेमिमिति(र)। (१)ते श्रसौ सर्वे-

दध्यात्। 'सः' च कम्ययमेर्यवंतः, 'न', कदाचिद्पि परित्यज-ति मेर्द्यानमेव सर्वदा प्रकाशं करोति। 'तस्व' कम्यपस्य, प्रति-पाद्विका काचिद्दुम्बिद्यते॥

श्रय तास्टचं दर्शवति। (१) "यसे शिक्षं कथ्यप रे। चनावत् •
तिक्षान् राजानमधिवित्रयेममिति" (१) दिति। हे 'कथ्यप', श्रष्टमसूर्य, 'यत्', 'ते' तव, 'श्रिक्षं' जगत्प्रकाश्रक्षचं चित्रं कर्म, 'यिस्मन्'
स्वकीये प्रकाश्रक्षे चित्रकर्मिष, श्रारोगादयः 'सप्त सूर्याः',
'साकमिपंताः' लया सह स्वापिताः, 'तिस्मन्' श्रिक्षे प्रकाशस्वचेष, 'दमं' यजमानं, 'राजानं' दीप्तियुक्तं हाला, 'श्रिवित्रय' सर्वेषामुपरि विशिष्टलेन स्वापय। कीदृशं श्रिक्षं, 'रोचनावत्' प्रकाश्रयक्तं, 'दिन्द्रयावत्' दिन्द्रयसामर्थ्यमुक्तं, 'पुष्कसं'
सम्पूष्णे, 'चित्रभानु' विविधरिक्षायुक्तं, द्रस्थेषा काश्रपप्रतिपादिकाऽभिद्रिता॥

कम्यपस विस्पे सप्तस्रयाणामर्पितलं स्वष्टीकरोति। (४)''ते मधी सर्वे कम्यपान्योतिः ॰ सर्या रत्याचार्याः''(४) रति। 'ते' सर्वे सप्ताप सर्याः, 'बसी' जगलकाद्यगर्थे, 'कम्यपात्', सकाद्रात्

कश्यपाञ्चोतिर्सभ्ने। तान्त्सोमः कश्यपाद्धिनिर्ध-मति। सत्ताकर्मक्षेदिवैर्वं (४)। (४) प्राची जीवानीन्द्रयंजी-वानि। सप्त शीर्षं च्याः प्राचाः। स्त्रयी द्वीयाचार्याः (४)।

च्यातिर्जभने। यद्यपि सर्याः पूर्वमेव च्यातिश्वानः तथापि 'तान्' सर्यान्, 'मेमः', देवः 'कष्यपात्', सकाशात् 'म्रिध-निर्धमिति' म्रिधकलेन निस्तमस्का यथा भवन्ति तथा ग्रोध-थित से। मे दि ताना इत्य कष्यपस्मीपं प्रापितवान्, तस्य कष्य-पस्थानुपदादेतेनां प्रकाशाधिकां सम्पन्नमित्यर्थः। असोत्यादि-स्वा दृष्टान्तः, रेफस्य च्यत्ये सति भस्ताश्रब्दो धनसाधन-मिवेत्यापष्टे। यथा चर्ममया दृष्टा वायुमुत्पाद्य ज्वस्ति। निवेत्यापष्टे। यथा चर्ममया दृष्टा वायुमुत्पाद्य ज्वस्ति। ग्रिना सुवर्णादेः किटादिकमपनीय 'भस्ताकर्मकत्' सुवर्ण-कारः, ग्रोधयति एवं कष्यपस्मन्यकारी से। मसान् सूर्यान-क्रोधयत्॥

तेषां षप्तस्रयाणां खरूपे मतभेदं दर्शयति। "(())प्राणो जीवानीन्त्रियजीवानि • स्र्यां द्रत्याचार्याः"(() द्रति। मुख-नासिकयोः षञ्चारी यः 'प्राणः', ष एव सप्तभिः दृत्तिभेदैः 'सप्त स्र्याः', 'द्रति' एवं, केचित् 'त्राचार्याः', त्राज्ञः। 'जीवानि' जीवननिमित्तभुतानि, मददद्वारपञ्चतव्याचरूपाणि तत्ना-नि, 'सप्त स्र्याः', 'द्रति' एवम्, त्रत्ये 'त्राचार्याः', प्रचते। 'द्रत्रियजीवानि' चनुरादीनि पञ्चेन्त्रियाणि मनेष्वुद्धिषदितानि जीवननिमित्तभुतानि, 'सप्त स्र्याः', 'द्रति' एवम्, त्रपरे (१) त्रप्रश्चमहनेतानस्ततः स्र्यानिति। पत्र कर्षे। वात्याः यनः। सत्तवर्षेष बाह्यः॥२॥ त्रातुत्रविक एव नै। वास्येप इति। उभी वेद्विते। व

प्रचनि । जिरखनिकातानि यानि सप्तिक्द्राणि तेषु सञ्च-रमाः 'प्राचाः', 'सप्त सर्याः', 'इति', श्रन्ये । एते सर्वेऽप्याचार्याः सप्तसर्यमुद्धाः सैह्पास्थानि तत्त्वान्याञ्चः, श्रता नैते मुख्याः सप्त सर्याः ॥

यथ मुखानां सप्तस्यांणां द्रष्टाराष्ट्रणी खदाइरति।

(() "प्रविद्यस्य प्रेना महिं गन्तुस्" (() हिता। 'पञ्चकर्ण-नामकः', किश्वदस्य प्रेना महिंदः 'एतान्' यारोगादीन्, 'सप्तस्यान्', प्रत्यचेषैव 'यहमप्रस्थन्', हत्युवाच। तथा 'सप्त-कर्णनामकः', किश्वत् अचस्य प्रेना महिंदिप 'यहमप्रस्थन्', हत्युवाच। यतो मनुस्थैः सिम्हितत्वादेक एव सर्वे। ऽवल्लोक्यते, न त स्वविहत्वादितरे षट् सर्या यवले।क्यन्ते। किञ्चते। 'उभी' यपि पञ्चकर्षसप्तकर्णास्थी। महर्षी, 'वेद्यिते' हत्यं वेद्यतः, प्राणिनः सर्वान् वे।ध्यतः। किमिति तद्यते, 'कश्वपस्थः' यष्टमः सर्यः, 'नै।' यावयोः खभयोः, 'यानु-यविक एव', न त प्रत्यचः गृह्पदेशमनुत्रूयत हत्यनुभवे। वेदः, तन्ववानुगतः, 'यानुयविकः', यन्ते शिक्षं कश्वपेत्यादि-सम्बादेवावमस्यत हत्यर्थः। प्रत्यच्यादर्शने हेतुमयाद्यः,

हि बेकुमिव महामैरकुन्तुं (१)। (१) श्रापश्चमहमेतत् ह्य-र्घमण्डलं परिवर्त्तमानं। गार्थः प्राणमातः। गच्छतं महामेदं। एकंच्याज्ञहतं (१)। (१) साजपटरपतं का नि-हने। तिष्ठकातपन्ति। तस्मादिङ तिप्तितपाः॥ ॥॥

'महामेहं' कमापससानं, 'गम्तुं', त्रावां 'नहि प्रेकुमिव' न त्रक्ती भवाव हव, तसादेहादेव जानीवः॥

चय कथापदर्शिन खितमुदा दरति । (०) ''चप सम दमेतत् ० एक द्वाव दतं" (०) दति । गर्गस्य पुत्रः 'प्राण चातना मकः', कि खित् मदिष्ः ता पञ्च कर्ष यप्तकर्णे प्रत्येव मुवा च, महामे-रावेव 'परिवर्त्तमानम्', 'एतत्' कथापा भिष्ठं, 'सूर्यमण्ड सं', प्रत्येवचेव 'चयम्नं', चता हे मुनी खुवामि ('महामेदं', 'गच्छतं' बाग्येन मार्नेण मच्चतं, तत्त्वतन्तु दहान् 'च्रजहतं' मेर्च कदा चि-हण्य दिख्य चन्तमं, 'एकं' कथापा स्थं स्वर्येख, गच्छतं॥

श्रथ मेद्नमने मार्गे दर्शयति । (०) आजपटरपतङ्गा निइने

त्यादिहातितपाः (०) हित । य एते सप्तस्याः तेषां
सध्ये श्रारोगाख्यस्य श्रसाभिर्दृश्यमानस्य सर्वस्य गितः प्रसिद्धाः,
तदनस्तरभाविने आजादयस्त्रयः ते 'निहने' मेद्मार्गद्य निइतप्रदेशे श्रवाभागे, 'तिष्ठद्यातपित्त' श्रविद्याः ससो रिमामिर्धामुखैर्मेद्मार्गाद्धीविर्त्तनः प्राचितः सर्वतः प्रकाशयितः,
'तस्रात्', एषामधीमुखा रक्षयः 'तसात्', 'इह' लोके, 'तिञ्च-

श्रमुनेतरे । तस्तिद्दिशतिन्नितपाः (०) । (०) तेषामेषा भवति । सप्त स्तर्या दिव्मनुप्रविष्टाः । तान्वेति पृष्टि-भिद्दिश्चिणावान् । ते श्रस्तै सर्वे घृतमातपुन्ति । जर्जाः

तपाः' तपनशी खरियायुक्ताः, 'इतरे' तु आजपटर पतक्के भो उन्ये, खर्षेन च्होति सहिभागशक्तयः सर्याः ते 'त्रमुत्र' मेर्मार्गादु-परिभागे, वर्त्तको यसात् तेषां रख्ययः यदूर्धमुखाससात्ते 'दह' त्रधे। खोकेषु, 'त्रतिव्रतपाः' तपनशीखरियायुक्ता न भविक्त, आजादीनामधीमुखरियालात् सर्परादीनामूर्धमुख-रियालाच वर्गद्रयमधे तापाभावाच्हीतलेन मार्गेण मेदं गक्तुं शक्यत दत्यर्थः॥

श्रथ स्रयंशां मध्यवित्तंमार्गप्रतिपादिकास्यमवतार्यति।

(८) "तेषामेषा भवति ॰ श्रमपस्तुरम्त इति" (८) इति। श्रारेगगद्यः 'सप्त स्रयाः', 'दिवम्' श्रमारिषं, 'श्रमुप्रविष्ठाः'
श्रमुक्रमेणयाप्ताः, 'इष्तिणावाम्' श्राक्तोक्त इष्टकदिण्णायुक्तोऽनुष्टितार्णकेत्वकाग्निः, प्रागुक्तान् सप्तस्रयाममुस्त्य 'पथिभिः' स्रयंवर्गद्यवर्तिभिः श्राम्तमार्गैः, 'एति' मेदं मण्डति, 'ते' स्रयाः, 'सर्वे', 'श्रमें' यजमानाय, 'घृतमातपिन्त'
मेर्नार्गक्षमाकाशं घृतादिभोग्यवस्त्रसम्पूषे यथा भवति तथा
प्रकाशयित्र। किं कुर्वन्तः, 'ऊजें दुष्टामाः' भोग्यं चीरादिकं
सम्पादयमः, 'श्रनपस्तुरनः' सम्तापमकुर्वनः, हे यजमान

दुशना अनपस्पर्यना दूति()। (१०)सप्तर्त्विजः स्र्या देत्याषार्याः(१०)। १९०)तेषांनेषा भवति((१)। (१०)सप्त दि-मे। नानास्त्र्याः॥ ४॥

सम होतार ऋत्विजः। देवा ऋदित्यं। ये सुम। ते-

दशस्तां दश भुक्यतामित्येवं प्रियोक्तिं वदिन्त । तथा चा-वर्षाका त्रामनिन, एक्कोदीति तमाज्ञतयः सुवर्षसः सूर्य-रिमाभिर्यंजमानं वदिन्ति प्रियां वाचमिभिवदन्त्योर्षयन्त दति । दृत्योषा सप्त सूर्या दृत्यादिकामार्गप्रतिप्रादिका तयेष्टकामुप-द्थात्। तथा च वैष्धायनः । 'सप्त सूर्याः सप्त दिश्रो नाना-पन्यानिश्चनं देवानामिति । चतस्तः सेरिः पुरसादिति'॥

इदानीं सूर्यसम्पे पचान्तरमुपन्यस्ति। (१°)"सप्तर्तिजः ॰ इत्याचार्याः" (१°) इति। घ एते यञ्चे होचादयः 'सप्तर्तिजः', त एव सप्त 'सूर्याः', 'इति', केचित् 'त्राचार्याः', प्रचचते॥

श्रिक्षश्रें काश्चिद्ध चमवतार यति । (११) "तेषामेषा भव-ति"(११) इति । 'तेषाम्' ऋत्विग्रूपाणां सप्तस्रर्थाणां, प्रतिपा-दनार्था इवस्र्विश्वते ॥

तामेतास्य दर्शयति । (११) "सप्त दिश्रो नानास्याः । तेभिः सेामाभीर्चण दति" (११) दति । त्रष्टसु दिचु मध्ये या प्राची सा सर्ववतीति सर्वेवां प्राधिनां प्रसिद्धा । वास्त्रन्या त्राग्नेव्याद्याः 'सप्त दिशः', ता त्रिप नानाविधस्त्रं पिताः, ते च सप्तसु दिच् भिः सोमाभीरश्चेण इति (११)। (११)तद्धानायः। दिग्-साज ऋतूंन् करोति (११)। (१४) एतंयैवारता सहस्रस्-र्यताया इति वैशम्यायनः (१४)। (१४) तस्वैद्या भवति।

श्वविद्याः। तत्वामिनः सर्या दह वर्मणि होचादयः 'स्ट-विजः', स्रता परन्ति। होता प्रमासा ब्राह्मणप्तंभी पेता नेष्टा श्रम्हावाका श्राम्रीत्र द्रत्येते 'बप्त होतारः', व एतेऽव होचादयः 'स्वविजः', देवा भ्रता बप्तादित्या द्रत्युष्यके, हे ब्रोमयागाभिपते 'तेभिः' होष्टक्पैरादित्यैः, नेष्मान् 'श्रभ-एस'। द्रत्यनयापीष्टकामुपद्यात्॥

भनु सूर्या खिलगूपा द्रासिन्य द्रियसगादता। तम दिशी नानास्था द्रायेतदप्रस्ताभिधानमित्याप्रद्योक्तरमाद। (१९) "तद्याक्षायः • करोति" (१६) द्रति। यदुक्तं दिशां नाना-स्र्योपतलं 'तद्याक्षायः', श्राखान्तरे किश्चन् मन्ती ब्रूते, श्रेतो वेदान्तरिषद्धलादेतदिप वक्तयमेव। नत्पप्रस्ततं किश्चित् तस्मिन्न्ये युक्तिरयस्ति 'दिग्भाजः' तां तां दिशं प्रायावस्तिताः स्र्याः, 'ऋद्धन्' वयन्तादिस्रचितानृत्यभान्, 'करोति' तस्यां तस्यां दिशि सुर्वन्ति, न दि खतुनिष्यादकस्र्यंयतिरेकेष त-नादृत्यभाः सभावन्ति तस्मात् वन्येव दिस् विभिन्नाः स्र्याः ॥

श्रथ कैमुतिकन्यायेन दिशां यद्धस्थलं दृढोकरोति। (१४)''एतसैवाटताः ० वैश्रमायनः''(१४) इति। 'एतसैवाटताः'

यदार्व इन्द्र ते मृतः मृतक सूमीः। जुत स्युः। न त्वा व-जिन् सुइसुः स्रयीः॥ ५॥

अनु क जातमद रेाद्सी दूति<sup>(१६)</sup>। <sup>(१९)</sup>नानालिक-

यमेनेव प्रकारेण चतुधमा यस सन्ति तम तस्यादकः सर्वा-सीतिन्यायेन, 'सर्वस्यस्वताथाः', सर्वसङ्घाकसर्थीपेतलपर्यन्तं दिशु सर्थभेदाः कर्णानीयाः, तत्र सप्तस्र्यंत्वे किमासर्थमिति 'वैत्रमाचनः', प्राचार्या सन्यते। प्रायस्वसित्युपखचणं, प्रनन्ताः सर्वा इत्यर्षः॥

चनसम्बंप्रतिपादिकास्यमवतारयति। (१६) "तस्येषा सवित चनुनजातमष्ट रोदसी इति'' (१६) इति। 'चन्' यदि, हे
'इन्द्र', 'ते' तत, 'बतं स्रावः स्रुः' बद्धिः प्रतसङ्ख्याभिर्युकाः
सुलोकाः सम्भवेषुः, 'एत' चिप च, 'वतं स्रमी स्रुः' बद्धीभः
प्रतसङ्क्राकाभिर्युक्ता स्रमयोऽपि यदि सम्भवेषुः, हे 'विज्ञन्',
तदानीमिष रोदसीजातं सावाप्रधियोर्मध्ये समुत्पम्नं लां 'सहसर्ख्याः' सहस्रोपखिता श्रमन्ताः स्र्याः, 'नाम्बष्ट' नाम्बस्रवते, लाकन् न व्याप्तविक्ता, एतावत्सु सुलोकेषु स्रलोकेषु
स सल्वित तत्र तत्र स्थितं लामन् स्र्यायाप्तरपर्याप्ता देवाः,
सर्व्यकासनम्तादित्यर्थः। इत्यनयापीष्टका एपदधात्॥

सन्तोक्तमनन्तसर्यतं युक्ते। प्रदेश । (१९) ''नानासिक्न-ं तात् • नानासर्यतं''(१६) द्ति । यद्येक एव सर्यः स्थात् त्वाहतूनां नानासूर्यत्वं<sup>(१९)</sup>। <sup>(१०)</sup>श्रष्टो तु व्यवसिता इति<sup>(१०)</sup>। <sup>(१८)</sup>सूर्यमण्डलान्यष्टात जुर्धे। तेषामेषा भवति<sup>(१८)</sup>। <sup>(१९)</sup>चित्रं देवानामुदंगादनीकं। चर्रुर्मिचस्य

तदानीं वसमायृह्णां नानासिङ्गलं न स्थात् न हि कारण-भेदमन्तरेण कार्यभेदः समावति । तस्मादृत्यधर्मवैसचस्यसि-द्वये मञ्जस्र्येतमभुयेयं॥

कथनार्षं पूर्वचकस्यपेष्टिम इत्येवं स्वर्याणामष्टमञ्चा स्वीक्रतेत्यामञ्च तदिभग्रायं दर्भयति। (१०)"त्रष्टे तु व्यविषता इति" (१०) इति। बाढं। सन्येव तत्ति ज्ञानकाः स्वर्याः किन्तु तचास्ति कञ्चिदिमेषः, 'व्यविषताः' निश्चिताः, स्वर्याः 'त्रष्टीः' इत्येवंविधः पञ्चकर्णसप्तकर्णाभ्यां सप्तानां स्वर्थाणां प्रत्यचेण दृष्टलात् प्राणचातेनाष्टमस्यापि दृष्टलात्॥

त्रष्टसञ्चां निगमयति । (१०) सूर्यमण्डलान्यष्टात ० तेषा-मेषा भवति (१८०) दति । 'तेषां' त्रमेकसूर्यमण्डलानां, प्रतिपा-दिकेयसम्बद्धते ॥

तामेतासृषं दर्षयित। (१९) "चिषं देवानामुद्गाद्नीकं ॰ सूर्य प्रात्माजगतस्म् सुवस्रोति" (१८) दति। 'चिषं ' बद्धमण्डस- रूपलेन विचिषं, 'देवानामनीकं' प्रत्यकार रूपतृष्य प्रति। स्वात्मण्डसमुद्गात् स्वस्था प्रचीर्वनामकलेन देवसैन्य रूपमादित्य मण्डसमुद्गात् पूर्वस्थां दिष्युदेति तच मण्डसजातं मिषादीनां चनुस्र रूपं।

वर्षस्यामे। श्राप्रा द्यावाष्ट्रियवी श्रन्तरिक्षम्। सर्थ श्रातमा जगतस्तर्श्वषश्चेति (१८) ॥ ६ ॥ साकं साक्षिस्तिन्नि तपा नानासर्थाः सर्था नवं च॥ श्रनु ॥ ७॥

#### श्रष्टमाऽनुवाकः॥

(१) कोदमर्भं निविशते। कायर्थं संवत्स्रो मिथः। काइः कोयं देव राची। क मासा चर्यतवः श्रिताः(१)।

मन्धकार-निवारणेन चचुषे। उनुगाहकलात् तादृशं मैन्यं 'द्यावा-पृथिवी', 'मन्तिरिचं', च 'म्राप्रा' खोकचयं खकीयप्रकाशेनापूर्यं वर्त्तते, तथाविधमण्डखममूह्यामी 'सर्यः', 'जगतः' अङ्गमस्य, 'तस्युषः' स्वावरस्य, 'च', 'म्रास्मा' सद्धपं। इत्यनेनेष्टकामुण्दधात्॥

रति सायनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके सप्तमाऽनुवाकः॥ ७॥

#### श्रचाष्टमाऽनुवाकः।

कच्यः । पुरकात् कोदमस्रमित्येकामिति । पाठसः । (१) "को-दमस्रं निवित्रते । का मासा क्षत्रवः त्रिताः" (१) द्ति । व्यापा विश्वतीति 'व्यसं' मेघस्रक्षं, तवाकात्रे निरासम्बलेनासाभिर्दः - (१) अर्थमासी मुद्धतीः। निमेषास्त्रंटिभिः सद्द। केमा आपो निविश्वन्ते। यदीती यान्ति सम्प्रंति (१)। (१) काखा अपु निविश्वन्ते। आपः स्वर्थे समाहिताः॥ १॥

स्थते चतः कुचाधारे निवसतीति प्रश्नः। नच्चास्यनमन्तरेष निर्देष्टुं प्रकां, एतचे।पस्तचणं, कारणमि किमिति प्रष्टुरभि-प्रायः। एवं 'संवत्सराचे।राचमासर्चवः', किस्मित्राश्रयेऽवस्थिताः किं वा तेषां कारणमिति चे 'देव' जगत्कर्त्तः, कथय। संव-त्सरस्य बद्धयवसमित्वं चे।तियतुं 'मिथः', रत्युक्तं। बद्दवः कास्नावयवाः सभूय वसन्ति यच से।यं संवत्सरः॥

कचाः । त्रधंमाचा इत्युपिरष्टादिति । (१) "त्रधंमाचा मुझर्ताः • यदीतो चान्ति चम्प्रितः (१) इति । 'त्रर्द्धमाचमुद्धर्त्तिनमेषाः', प्रसिद्धाः । काखपरमाणुदयात्मकः काखद्वाणुकच्तृिः
तचाविधः 'चुिटिभिः', 'चर्', त्रधंमाचादयः कुचाधारे खिताः
कुतस्रोत्पन्नाः । भूमा वर्त्तमाना त्रापा चाः चन्ति ताः 'यदि',
घर्मकाले 'इतः' भूमेः चकामात्, 'यान्ति'। दृश्यते हि तिस्निन्
काले चर्वच जलग्रोषः । 'चम्प्रति' तदानीम्, 'इमाः' 'त्रापः',
'क निविमन्ते', च त्रासामाधारः कः ॥

कर्णः । काला च्रमु निविधना इति । तत्र प्रथमामार । (१) "काला च्रमु निविधनो ० विद्युत्पूर्ये समारिता" (१) इति । पूर्वमन्त्रदयोक्तानां प्रज्ञानामिद्मुत्तरं, संवत्यरादयः चुळन्ता-

# श्रिभाष्यपः प्रपद्मते। विद्युत्सूर्ये समाहिता<sup>(१)</sup>।

दयः काखाः पृष्टाः ते सर्वे 'काखाः', 'श्रमु निविश्रक्ते',। श्रापी वा इदमये सिंखसासीत्। इत्यपां जगत्कारखलेनासात-लात्। तचैव का खानामवस्त्रानमुत्पत्ति स्रः। तथा दि। मनुना तावदेवं सार्यते। श्रप एव संस्कादी तासु वीर्यमवास्त्रत्। तदण्डमभवद्धेमं सूर्यकोटियमप्रभिति। परमेश्वरेण प्रथमं स्रष्टास्त्रप् घनीभावसामर्थे प्रचित्रे सति ब्रह्माण्डं निष्यन्नं तच ब्रह्माण्डमभिन्नं सद्यावदवस्थितं तावतः कालस्य संवत्सर इति नाम सम्पन्नं। तथा च वाजधनेथिनो इन्दर्रायुको समामन-न्ति। तस्द्रेत त्रासीत्संवतारा भवन्न इः पुरा ततः संवतार त्रा-भाति। एवं ब्रह्माण्डे सद्दाषु संवत्तरे समुत्यन्ने सति तद्वयवाः काखितिशेषाः सर्वेऽषद्मा एवे।त्पन्ना अप्लेव 'निविश्वनों, तदिइं कालप्रत्रस्रोत्तरं। या एता 'श्रापः', भूमी ग्रुयन्ति ताः सर्वा रियादारा 'सर्चे ममाहिताः', भवन्ति। घर्मकाले हि तो च्छीः सूर्यरिकाभिर्जलकोषः सर्वैः प्राणिभिर्दृश्यते। त्रतएव बुद्धिम-द्भिक्तं सरसगुणमृत्यृष्टुमाद से दि रसं रविरिति। इदं च केमा त्राणे निविधना इत्यक्षात्तरं। तेभ्यः सूर्यरिक्षभ्यः सकाधात् 'श्रभाषि', वसं प्राप्नुवन्ति । रस्रयो हि स्वनिष्ठजसं धूमक्योति-मंदतां मेसनेनाभाकारमापादयन्ति। त्रते। असे रिकानता त्राप एवीत्पिकारणमाधारस्य। इदं च कोदमश्रमितिप्रश्र-स्रोक्तरं। येयं 'विद्युत्', मेघेषु दृष्ट्यते सेयं 'सर्वे समाहिता'।

(\*) ऋनवर्षे इसे सुमी। इयच्चासी च रेहिसी(\*)।
(\*) किः स्विद्वान्तरासूतं। येनेमे विधते उसे। विष्णु-ना विधृते सुमी। इति वत्सस्य वेदना(\*)। (() इरी-

स्र्यंरमोरेव विद्युदाकारेण परिणतलात्। एतदुत्तरसामर्थात् केयं विद्युत्रिविषत इत्यपि प्रश्लोऽच द्रष्ट्यः॥

श्रथ दितीयामार । (४) "श्रमवर्षे ० रोदसी" (४) इति । वर्षे इपविश्वेषः । तद्राहित्यमवर्षतं कुरूपतं केनापि कुरूप-लेन रहितम् श्रमवर्षतं सुरूपतं, 'इमे भूमी', सभे 'श्रमवर्षे', सुरूपे दृश्येते। श्रम दिवसनाम्मभूमिशब्देन विविश्वतमधे श्रुति-रेव बूते। 'इयं स' भूमिरपि, 'श्रमी स' द्यारपि, एते 'रोदसी' द्यावाष्ट्रिय्यो, भूमिशब्देन विविश्वते इत्यर्थः । द्यावाष्ट्रिय्योः सुरूपते नाम बद्धविधदेवपरिपूर्णतं॥

कचाः। किंखिद्वेति पञ्च वैष्णवीति। तन प्रथमामाद।

(५) 'किं खद्नान्तराभृतं • वेदना''(५) इति। 'येन' वस्तुना,
'इसे' द्यावाष्ट्रिययो, 'उभे', श्रिप 'विष्ठते' विश्वेष सर्वजनदाधारत्नेन धते, 'श्रनान्तरा' श्रनयोद्यावाष्ट्रिययोर्मध्ये 'किंखिद्भूतं' किं नाम वस्तु तादृशं विधारकमभृत्, इति प्रश्नः।
'विष्णुना' व्यापिना परमेयरेण, 'भूमी' द्यावाष्ट्रिययो, 'विध्ते',
'इति' एवं, 'वत्याख्यस्य', मद्दें 'वेदना' विश्वानं। वत्से दिः
स्वतिकत्ती, स च विष्णुमेव द्यावाष्ट्रिययोर्विधारकं स्वरति।
इद्श्व किंखिद्नेति प्रश्नस्थान्तरं॥

वती धेनुमती हि भूतं। सूयवृत्तिनी मनुषे दशस्ये॥॥२॥

व्यष्टकाद्रोदंसी विष्णविते। दाधर्थं पृष्टिवीम्भिती म्यूक्षेः (१)। (०) किंतदिष्णो विस्तमाष्टः । का दीप्तिः किं प्रायणं। एकी युवार्ययद्वेवः। रेजती राद्सी उमे(०)।

त्रथ दितीयामाइ। (१) 'दरावती • मयू बैः'(१) द्रति। 'मनुषे' मनुष्यार्थम्, 'एते' खाव्याप्टिय्या, 'दरावती' श्रम्भवत्या बद्धस्युक्ते, 'धेनुमती' धेनुमत्या, 'स्रयविषनी' श्रोभनैर्यवधै-भंच्यैर्यक्ते, 'दश्रक्ये' दातुमर्चे, 'भूतं' श्रम्भादिदानश्रक्ते भवतः। 'रादसी' खावाप्टिय्यावेतादृश्री, 'व्यष्टभात्' विष्णुर्विश्रेषेण धतवान्। दे 'विष्णा', लं 'प्रथिवीम्' एतां खुसोकसितां, 'श्रभतः' श्रध खपरि च, 'मयू सैः' श्रम्भुखानीय रिमाभिः 'दाधर्थ' धृतवानिष ॥

श्रथ हतीयामार । (०)"किं तिह ष्णोर्न समाञ्चः । रोहसी इभे''(०) इति । 'यहेवः' यो विष्णुः 'एकः', एव, 'रेजती' राजमाने, 'रोहसी' द्यावाष्ट्रिकी, 'डभे', 'धारयत्' धतवान् । तस्य 'विष्णोः', 'किं तह्यां' ताहृशी श्रक्तिः स्तृत श्रागता, यैर्मयूषे- धतवान् सा 'दीप्तिः', 'का' सुत्या, 'किं', च 'परायणं' तस्य सहायभ्रतं वस्तु, इति प्रष्टारः 'श्राङः' ॥

<sup>\*</sup> B. is here defective.

(<sup>६)</sup>वातादिष्णोर्षेलमाष्टुः। श्रष्ट्यरादीतिरुचेते। विप-दाद्वार्ययद्देवः। यदिष्णेरिकमुत्तमं मं<sup>(६)</sup>॥ ३॥

त्रथ चतुर्थीमार । (F)''वातादिष्णेर्यसमाष्ठः • यदिष्णेरि-कमुक्तमं"( ) इति । विष्युचि वातरूपं स्वचात्मानमृत्याद्य तेन स्रचेण सर्वे जगद्धारयति। तथा च वाजसनेयिन त्रामनिना। वायुर्वे गातम तस्त्र्चं वायुना वै गातम सचेणायञ्च स्रोकः पर्य खोकः सर्वाणि च स्रतानि सन्दश्चानि भवन्तीति। तस्रात् 'विष्णेः', 'वर्ष' धारणवामध्ये, 'वातात्', त्रागतम् इत्यभिज्ञा उत्तरं 'त्राक्तः'। 'दीप्तिः' जगदवभाषकं च्यातिः, तच विष्णाः 'श्रचरात्' विनाधरिहतात् स्त्रकीयात् परमपदात्, भवतीत्य-भिन्नै: 'उच्चते'। 'विच्णोर्षि जगत्स्रक्षादिनिर्वादकमुपासकै-इपास्विमदम्, श्रपरं, यश्व ज्ञानिभिर्वेद्यं, परमम्। श्रतएवा-कायते। तदिच्योः परमग्यदं सदा प्रश्ना स्वरय दति। तच परविद्यागम्यं खरूपं विनाजराहित्याद्चरम्। त्रतएवाधर्व-णिका भामनिन। भ्रष्य परा यया तद्चरमधिगम्यत इति। तसादचरात् जगदवभाधिका चैतन्यरूपा दीप्तिर्श्वभ्यते । तमेव भाजामनुभाति सर्वे तस्य भाषा सर्वे मिदं विभातीति श्रुतेः। इद-च का दीप्तिरित्यक्षेत्रतरं। पुरुषस्त्रते। पादे। उस्य विश्वा स्रतानि चिपादस्थास्तं दिवीत्यासायते। सर्वमधेतकःगत् त्रसः परमेय-रख चतुर्थेां गः। अविष्ठिमंत्रचयं खवदारातीतलादस्तमवि-नश्वरं । स द्यातनात्मको खखरूपे सर्वदावतिष्ठते । ताद्वात् 'चि-

(८) श्रुप्रयो वार्यवश्चेव। एतद्स्य प्रायंसं(८)। (१०) प्र-कामि त्वा परं खृत्युं। श्रुवमं मध्यमं चतुं। स्रोक्ष्युः पुर्ख्यपापानां। एतत् प्रकामि सम्प्रेति(१०)। (११) श्रुमु-

पात्'खरूपाद्रह्मणो सन्धमामर्थी 'देवः' विष्णुः, 'धारयत्', सर्वे जगद्धारयित, 'यत्' निपादस्त, 'विष्णोरेकम्', एव 'उत्तमं', सर्वे करूपं तस्मान्तिपदादिति पूर्वेचान्वयः। प्रथवा एतदुत्तरवमात् पूर्वेचैको यद्धारयदिति वाक्ये कथमेको धृतवानिति प्रश्न उन्नेयः॥

त्रय पश्चमीमाइ। (८) "त्रग्नयो ॰ परायणं" (८) इति। य एते 'त्रग्नयः' साविचादय त्राहणके तुकान्ताः, ये च तत्-सिक्ष्यता 'वायवः', 'च' काराचेऽप्यादित्याः, 'एतत्' सर्वे देवता-न्नातं, 'त्रस्य' विष्णोः, 'परायणं' सदकारिभ्रतं, इदञ्च किं परायणिमत्यस्थे स्तरं॥

कराः। प्रकामि ला परं मृत्युमिति चतको मृत्युमिती-रिति। तच प्रथमामाइ। (१०) "पृच्छामि ० सम्प्रति" (१०) इति। प्रच कश्चिमुनिर्जिज्ञासुरभिज्ञमन्यं मुनिं प्रच्छिति। हे प्रभि-ज्ञुमें 'लां', प्रति चतुर्विधाम् मृत्यूम् 'पृच्छामि'। परी-उतमो मध्यमस्तुर्धसेत्येते सृत्यवः तेषां स्वरूपं मूहि। चतुर्धः इत्येतसिस्वर्धे 'चतुः' ज्ञब्दः, तथा पृच्छतां पापिनाञ्च 'स्रोकं', मूहि। एतत् सर्वमिदानीं 'पृच्छामि'॥

श्रष्ठ दितीयामार । (१९)"श्रमुमात्रः • त्रन्द्रमास्तत्रय-

माहः परं मृत्यं। प्वमानन्तु मध्यमं। श्रुव्चित्वविमा मृत्युः। चुन्द्रमाञ्चतुकच्येते (११) ॥ ४॥

(१२) श्रुनाभागाः परं मृत्युं। पापाः संयन्ति सर्वदा। श्राभागास्त्वेव संयन्ति। युच पुंख्यकृता अनाः(१२)।

ते"(११) इति। इदमभिञ्च खोत्तरं। चोऽसावादित्यः 'श्रमुं', एव 'परं सत्युं', पूर्वे महर्षयः 'श्राज्ञः'। श्रादित्यस्य परिस्पन्द-बाज्ज छोनायुवः चये सति स्तत्योरस्व मनीयतात्। 'पवमानं', वाणुं 'मध्यमं', 'स्त्युमाज्ञः'। प्राणवायोगी डोब्बन्ययासञ्चारे सति तत्तक्षेत्रेण सत्युः प्राणते। स च प्राणायामकुञ्च खेर्ये। गि-भिः क्षेत्रेण समाधातुं अकाते। तस्मान्यभो स्त्युः। जाठ-राग्निर्यदा मन्दो भवति तदा व्याधिदारा सत्युः प्राप्नो-ति स च चिकित्यकेरस्पप्रयासेण समाधातुं शकाते तस्मात् 'श्रावरवमे। स्त्युः'। 'चन्द्रमाः', श्रोषधीनामधिपतिः, तद-नुग्रदाभावे सत्यन्नाभावास्तृत्युः प्राप्नोति। तस्मादसे। चतुर्थे। सत्युः॥

श्रथ हतीयामाइ। (११) 'श्रमाभीगाः परं म्ह्युं ॰ यत्र पुष्य-कृते। जनाः"(११) इति। 'पापाः' श्रुतिस्रह्युष्तक्वनेन पापमेवाच-रक्तः पुरुषाः, 'श्रमाभीगाः' सुखलेश्रेनापि हीनाः कृमिकीटा-दयः सन्तः, 'सर्वदा परं म्ह्युं', 'संयन्ति' कृतिपर्यरेवादित्यपरि-स्पन्देरस्यायुषः सन्तः पुनः पुनुश्रीयन्ते सियन्ते च, सेयं सर्वदा परं (११)तते। मध्यमेमायन्ति । चतुर्माग्नं च सम्प्रति(११)।
(१४)प्रच्छामि त्वा पाप्रकतः। यच यातयते यमः। त्वचत्तद्वस्त्रं म् प्रब्रू हि । यदि वेत्याऽसते। यहान्(१४)॥५॥
(१४)कृष्यपादुदिताः स्वर्याः । पापानिर्वान्ति सर्वदा ।

म्हायुं प्राप्तिः। ये तु श्रुतिस्रितिमार्गवर्त्तिनः ते सर्वेपि 'त्राभागाः' सम्पूर्णाः सर्वभागयुक्ताः सम्तः, तादृशं खानं प्राप्नुवन्ति । 'यत्र' यस्मिन् स्वर्गे, पूर्वे 'पुष्यक्तता जनाः' देवाः, वर्त्तन्ते तत्र मक्किना स्तन्तु स्नोकस्य पुष्प्रपापानामित्यस्नोत्तरं॥

श्रथ चतुर्थी नाइ। (१२) "तता • सम्प्रति" (१२) इति। 'ततः" पूर्वे क्रिश्चे । प्रदेश होता । 'ततः" पूर्वे क्रिश्चे । प्रदेश होता । प

कस्य: । पृष्कामि ला पापक्रतस्तत्ते निरयवतीरिति ।
तष प्रथमामाइ । (१४) ''पृष्कामि ॰ ग्रहान्''(१) इति । हें
'ब्रह्मन्', 'लां' दम्हं, 'पृष्कामि' । किं पृष्क्वीति तदुखते ।
'पापक्रतः', प्राणिनो 'यमः', 'यच' खाने, 'यातयते' क्षेत्रयिति,
तष खानं 'नः' श्रसाम्यं, लं 'प्रब्रूहि' । 'यदि', 'श्रमतः' पापिनो
जन्तोः, 'ग्रहान्' पातकानि, 'वेत्य', तर्षि ग्रुश्रूषवे मद्यं ब्रूहि ॥
श्रथ दितीयामाइ । (१४) 'क्ष्यपाददिताः • वास्वैः''(१५)

रेदिस्थेरन्तर्देशेषु। तत्र न्यस्यन्ते वास्वैः (१४)। (१९) तेऽ-शरीराः प्रपचन्ते। यषाऽप्रेखस्य कर्मणः। ऋपाख्यपा-देशेशासः। तत्र तेऽयोनिजा जनाः (१९)। (१०) सत्वा

इति। योयं कथापाखोष्टमः सर्या महामेरी नित्यं वसति। तस्रादुत्यका त्रारागादयः सप्तस्रयाः तदीयमूर्त्तिविज्ञेषा प्रन्ये सरसम्बाकाः ते वर्वेपि 'रोदस्थारनाः' द्यावाष्ट्रियो-र्मध्यदेश्रेषु रीरवादिनरकप्रदेशेषु, 'पापान्' पापिनः प्राणि-नः, 'सर्वदा', 'निर्प्नीका' निः प्रेषेष मार्चिक्त, मारितास्त्र ते पापिनः 'वासवैः' निवासहेतुभिः सूर्यरिक्षक्पैर्देवैः, 'तच', 'न्य-स्थानो । तेव्येव नर्कप्रदेशेषु पुनर्पि बाधिता उत्पाद्य स्थाप्यनो 🛊 श्रथ द्वतीयामार । (१६) "तेऽत्ररीराः ॰ निजा जनाः"(१६) इति। 'ते' पापिनः, तेषु नरकस्यानेषु 'त्रव्यरीराः' सम्पूर्णावयव-समीचीनावयवर्षिताः, 'प्रपद्यन्ते' जन्म प्राप्नुवन्ति, 'श्रपुष्यस्य कर्मणे यथा', योग्यं तथा प्राप्तुवन्ति । तच कश्चित्पापी पाणि-ब्रुट्चः कुषिभंवति । अपरः पादशीनः पङ्गभंवति । अपरः केंत्रहीनः खखितभविति । एवम् 'चपाख्यपादकेंत्रासः', विकत-त्ररीरा जायको। किञ्चतेषु नरकस्त्राकेषु केचित् 'श्रयो-निजाः', जन्तवा भवन्ति । तवाध्ये केचित्सेदजाः क्रमिदंशा-चाः। अपरे उद्गिदाः तस्गुस्ताचा भवन्ति। अतस्व वाज-सनेचिन:। पञ्चामिविद्यायां द्विणेश्चरमार्गरहितानां पा-

पुनर्शत्युर्मापयन्ते । श्रायमानाः खक्रमीभः ॥ ६ ॥ श्राश्चातिकाः समय द्व । ततः पूयन्ते वास्रवैः(१०)। (१०)श्रापतं मृत्युं अयति । य एवं वेदं । स खख्वेवंविद्वा-

पिनामीदृषं जन्मामनिन । यथ य एता पन्धाना न विदुः, या कीटाः पतन्ना यदिदं दन्द्यूर्कमिति । कान्दोगास्वैवमामनिन तानीमानि चुद्राध्यसकदारुक्तानि भृतानि भवन्तीति ॥

त्रथ चतुर्थीमाइ। (१०) "स्वला व वासवै: "(१०) इति। तेषु नरककानेषूत्यकाः प्राणिनः वहत् 'स्वला पुनः', उत्पद्यको 'स्वतुं', प्राप्नुविक्ता, जन्ममरणसङ्काणि प्रतिपद्यका दत्यर्थः। तेष 'स्वकर्मभाः' सन्ध्यमाणाः, कर्मपरवद्य दत्यर्थः। तेषामेव मध्ये त्रसात्रप्रस्वविद्धाे दृष्टाका खदाच्चिते। 'बाज्ञातिकाः' बागत्य ज्ञात्यमानाः बस्माभिरेव वाध्यमानाः प्रिरोवस्त्वखद्वादिषु वर्णमानाः, 'क्रमय द्व' यूकामत्कुणाद्य द्व, यूकादयः पापिने। यथास्माभः प्रति- चर्षं मार्थने एवमन्येपि पापिने। देवैमार्थको दत्यर्थः॥

श्रथ ब्राह्मणं। (१०) "त्रपैतं ० सिद्धागमनः "(१०) इति। 'यः' पुमान्, 'एवं' कश्रपादुदिताः सर्या इत्यासुक्तप्रकारेण, कश्रपमित्रमानं जानाति श्रसा 'एतमपस्त्युं' क्रमिकीटोद-केषूक्रमपक्रस्रस्त्यं, 'जयित'। विदुषः पापेस्वप्रस्तेर्चेको स्त्यु-श्रयः। किञ्च 'स खणुं' 'ब्राह्मणः', 'एवंवित्' कश्रपमित्रमा- ह्मणः। दीर्घश्रुत्तमे भवति। कम्र्यप्सातिष्टः सिब-गंमनः सिबागंमनः(१०)। (१८)तस्यैषा भवति(१८)। (१०)स्रा यस्मिन्स्मत्त वास्तवाः। रोह्नन्ति पूर्व्या रुहः॥ ७॥ क्षिकं दीर्घश्रुत्तमः। इन्द्रस्य घमें। स्रतिष्ठिर्-

भिष्ठः सन्, 'दीर्घमुक्तमें। भवति' दीर्घे चिरकालं कथ्यपे।पमूखते, सम्मगनुष्ठाताऽयमिति ततीष्यतिष्ठये। बद्धनां देवानां
मुखाक्कवणं बद्दोपि देवाः कथ्यपस्मीपं गला ब्राह्मणे।ऽयमार्षकेतुकं सम्मगनुतिष्ठति दति पुनः पुनः कथयिन श्रतीयं
दीर्घमुक्तमः। परलेकि 'कथ्यपस्मितिथः', दव पूज्यो भवति।
किञ्च स ब्राह्मषः सेक्ट्या कथ्यपस्मीपगमनागमनयोः समर्थे।
भवति॥

श्रथ ब्राष्ट्राकाकार्थस प्रतिपादिकास्ट्रमवतार्थित । (१८)"तस्त्रेषा भवति" (१८) दृति ॥

तामेतास्यं दर्शयति। (१०) "या यस्मिन्सप्त ० यतिथिरिति" (१०) इति। 'यस्मिन्' कथ्यपे, सप्तम्भाका यारोगादयः सर्याः 'यारोहिना', कथ्यपदेवात्यय स्थितिं सभना इत्यर्थः। कीदृष्तः सप्त सर्याः, 'वासवाः' जगिववायहेतवः, 'पूर्वायः' स्थ्यादावृत्यस्रतेन प्रथमासुरस्ताः, तस्य 'इन्द्रस्थ' परमैन्यर्थयुक्तस्य कथ्यप्य, 'दीर्घश्रुक्तमनामकः', कस्तित् 'ऋषिः', 'धर्मः'
दीष्यमानः सन्, 'त्रितिथः', सम्पन्नः। इत्यन्येष्टकामुपद्धात्। अतप्व वैष्यायनः। मा यस्तिस्रग्ने नयेति दे इति॥

ति<sup>(२)</sup>। <sup>(१९)</sup>कश्चपः पर्य्यका भवति। यत्सर्वे परिप-श्चतीति साहम्यात्<sup>(१९)</sup>। <sup>(१९)</sup>श्चयाग्नेरष्टपुंकष्यः। तस्यै-षा भवति<sup>(१९)</sup>। <sup>(१९)</sup>श्चग्ने नयं सुपर्या राये श्वसान्। विश्वानि देव वयुनानि विद्वान्। युयाध्यसाञ्चेष्ठराण-नेनः। सूयिषां ते नमउक्तिं विधेमेति<sup>(१९)</sup>॥ ८॥

श्रथ ब्राह्मणमुखते। (११) "कश्रयः • सै द्व्यात्" (११) दिता। योयमष्टमः सर्यः इद्या 'कश्रयः, दति नाकाभिधी-यते व एवावयवार्थपर्याक्षेत्रचायामाद्यन्तयो र्वत्यासेन 'पश्चकः', भवति। 'यत्' यसात् कारणात्, श्रव्यन्तस्त्वानेन दिख्यदृष्ट्या 'सर्वे' श्रतीतानागतादिकं, परितः 'पश्चित'॥

तदेवं कथापप्रकरणं समाणाग्निप्रकरणमारभते। (१२) "श्र-णाग्नेरष्टपुरुषस्य ॰ भवति'' (१२) इति । 'श्रथ' कथापमि हमा-कथनानन्तरं, 'श्रष्टपुरुषस्य', श्रष्टसङ्ख्याकमूर्त्तियुक्तस्य, 'श्रग्नेः', महिमा कथात इति भेषः। 'तस्य' श्रग्नेः, महिमप्रतिपादिके-चम्चित्रिते॥

तामेतास्य दर्शयति । (१२) "त्रग्ने नय ० विधेमेति" (१२) दित । हे 'त्रग्ने', 'राये' धनप्राष्ट्रार्थम्, 'त्रस्मान्', 'सुपथा नय' श्रोभनेन मार्गेष प्रापस । हे 'देव', लं 'विश्वानि वयुनानि' सर्वान् मार्गान्, जानन् सन् वर्त्तसे । 'जुद्धराणं' कुटिसम्, 'एनः' पापम्, 'त्रस्मत् युयोधि' श्रस्मत्स्कात्रादिये। जय, 'ते' तुभं, 'स्र-

स्भाहिता, दशस्ये, उत्तम्म, उर्चते, यहाम्, स्वकमीभः, पूर्ची, रहं, द्ति ॥ श्रमु॰ ८॥

### नवसारनुवाकः ।

(१) ऋप्रिय जातेवेद्ाय। सङ्घाजा ऋजिर् प्रभुः। वैश्वानरा नर्यापाय। पुङ्किराधाय सर्त्तमः। विसर्पे-

विष्ठाम्' श्रत्यधिकां, 'नमस्रिक्तं' नमस्कारप्रतिपादकं वाक्यं, 'विधेम' सुर्यासा। इत्यनयेष्टकामुपद्धात्॥

र्ति सायनाचार्यविर्विते साधवीये वेदार्घप्रकाग्रे यजु-रारखके प्रथमप्रपाठकेऽष्टमाऽनुवाकः॥ ८॥

#### श्रय नवमाऽनुवाकः।

क्यः। त्रिश्च जातवेदाखेत्यष्टाविति। षाठस्तः। (१)"त्र-शिख ० चिता इति"(१) इति। त्रम्यादयः श्रम्दा मूर्त्तिव-शेषाणां नामधेयानि। तत्र, 'पङ्किराधाः', योश्चीनां मूर्त्ति-विशेषाचां मध्ये 'पप्तमः', श्रोयः विषर्पं व्यव्देन विषपीति नाम विवच्छते। सेऽयम् 'श्रशीनां', मध्ये 'श्रष्टमः', 'एते' श्रम्या-दयः, 'श्रष्टीं', मूर्त्तिवशेषाः 'वसवः' सर्वेषां प्राणिनां निवास-हेत्वः, स्वयञ्च 'चिताः' सुखेन निवासं प्राप्ताः। 'इति' श्रम्य

<sup>🍍</sup> अत्र प्रतीकसङ्ग्रे अञ्मकस्टिकायाः विधेमेतीति प्रतीकं मास्ति ।

बार्ष्टमोऽग्रीमां। एतेऽष्टी वसवः श्चिता द्रति(१)। (१)यथ-त्ववाग्नेरिवर्षिविश्वेषाः । नीकार्षिय पीतकं र्षिये-ति(१)। (१)श्चय वायारेकादशपुरुषस्यैकादश्रंस्त्रीकृस्य(१)। (१)प्रभाजमाना व्यवदाताः॥ १॥

याख वास्रुकि वैद्युताः। रजताः पर्वषा प्र्यामाः।

खपधानप्रदर्भनार्थः । श्रक्षास्त्रश्चितिति नामास्येवीपधान-मन्ताः। श्रिश्चिया देवतयाङ्गिरखद्भवाधीदेत्येवं धर्वत्रोपधानं ॥ श्रय ब्राह्मणमुख्यते । (१) "यथर्वेवाग्ने । पीतकार्षिस्रेति" (९) इति । श्वत्यनतिकस्य 'यथर्त्तु', यखर्त्तीर्यादृको वर्णविभेषः । तस्मिन् खता 'श्रग्नेः', श्रपि 'वर्णविभेषः', तादृगेव भवति । एवं धति कषिदृता 'नोखार्षिः', कषित्र 'पीतार्षिः', इत्या-दिकं द्रष्टयं ॥

कस्यः । प्रश्नाजमाना इत्येकादम ब्रह्माः प्रश्नाजमान्य इत्ये-कादमब्राण्य इति । तदेतदुभयविधं विधन्ते । (१)''म्रथ ० स्त्रीकस्य''<sup>(१)</sup> इति । 'म्रथ' त्रग्नेरष्टविधस्य मन्त्रस्य कथनादन-नारम्, एकादम्भाः पुरुषमूर्त्तिभिरेकादम्भाः स्त्रीमूर्त्तिभय सुक्रस्य वायोरिष्टका उपधेयाः॥

तच पूर्ववन्नामधेयद्भपान् मन्त्रान् दर्भयति । (\*)प्रश्नाज-मानाः ॰ इत्येकाद्भ''(\*) इति । स्रवापि प्रश्नासमानास्त्रया देवतयास्त्रिरसङ्कृवासीदेत्यादिकं द्रष्टयं । 'यास्व', इत्युपन्यासा-र्यमुख्यते । नतु नामानाः पाती वैयुतपर्यन्ता ये स्तास्ताः 'इति', कपिला श्रंतिले हिताः। जभी श्रवपंतं ताश्च। वैद्युतः देखेकादश्यः। (१) नैनं वैद्युते। हिन्स्ति। य एवं वेद्रुते। (१) सहीवाच व्यासः पीराश्यः। विद्युद्धभने वाहं सत्युमै क्यमिति (१) ॥ २॥

शब्देन पराष्ट्रथनो । इत्येकादशवायुगम्बन्धिपुरुषगणः । एकै-किसान् गणे पुरुषवाञ्च्यात् 'प्रभानमानाः', इत्यादिवञ्चन-चनिर्देशः । एकादशक्योगणकस्थेति । विचितत्वादास्थाता श्रणि स्त्रीनाममन्त्रा श्रचे स्त्रेयाः । तथा च प्रभाजमान्यस्था देवतयाङ्गिरसङ्घवागीदेति मन्त्रपाठः समस्यते ॥

षक्तवायुगणवेदनं प्रशंसति। (४)"नैनं ● एवं वेद"(४) इति। 'थः' पुमान्, वायुगणमाचात्रयं 'वेद', 'एनं', 'वैद्युतः', ऋग्निरश्चनिरूपः 'न दिनस्ति'॥

एतकोत्तमप्रसमं द्यातियतं वैद्युत्तवधस्य कष्टतां दर्शयति। (()"विद्यात्त । स्ट्युमेक्क्मिति"(() दित । पराष्ट्रस्य
पुत्रो 'व्यावास्थः', मद्दर्षः वोस्ति 'सः', खन्नेवम् 'खवात्र', विद्युताष्ट्रिता क्रियमाणा वा वधः तमेव 'ष्रदं', 'स्ट्युमेक्कं'
तस्य मरणस्यातिकष्टलात् स एव वध एका स्ट्युप्रब्दस्य मुस्थार्थः। तद्येचयान्येषां पापिष्ठलाभावादितरे वधा स्ट्याव
एव न भवन्तीत्यदं मन्ये॥

<sup>\*</sup> अप रेखापातक्रमेख नवपादाः सन्ति, अपे स्तितास्तु दशा।

<sup>†</sup> D पुक्तके "अय" श्रम्दी नाक्ति।

(°) न त्वकी मः इति। य र्षं वेद् (°)। (°) श्रय गं-स्ववंगसाः (°)। (॰) स्वानसार्। श्रद्वीरिवंभी रिः। इ-सः सुरंसः। क्रश्रीतृर्विश्वावसः। मूर्धन्वात्द्र्यवर्षाः। क्रतिरित्वेकाद् गंन्धर्मगसाः (९)। (९०) देवास महादे-वाः। रक्षायस देवा गर्गिरः (९०)॥ ॥ ॥ \*

विद्युद्धस्थातिकष्टलं प्रदर्श्य वेदितुस्वद्दभराधित्यस्थसं फसं पूर्वेकिमुपसंहरति। (१) "न स्वकामः १ एवं वेद" (१) इति। यवं वेदितुर्विद्युद्धपरिहारार्थिलादिद्युद्धे कामरिकतं वेदिन तारं स वेसुतोद्धवर्गिव 'इक्ति'॥

नष्यः । स्नानभाजित्येकादत्र गर्भ्याः पदत्रः पदादिति । वदेतदिभक्ते । (८) 'त्रत्र मन्धर्वगणाः'' (८) दति । वात्रुगणान-नरं 'मञ्जर्वनणाः', खपभेषाः॥

नत्थर्वाषां नाममणान् दर्जयति । (८)''खानश्चाट् ० ग-त्थर्वनषाः''<sup>(८)</sup> रति । स्थानादीनि नषनामधेयानि स्थानतवा देवतयाष्ट्रिरसद्भुवाधीदेखेवमुपधानं कर्णसम् ॥

एकादश्रक्षाका य एते गत्थर्वगणाकान् प्रशंसति। (१०)"देवास • देवा गर्गारः"(१०)इति। 'देवाः' खयं द्योतमानाः।'महादेवाः' इतरेषु देवेषु मध्ये गुणैर्जहान्तः, 'रमायः' दीप्तिमन्तः, 'देवाः' इतरेषामपि द्योतयितारः।'गर्गारः' विषमपि निगीर्थ अर्थन्ति॥

<sup>\*</sup> चत्रेकादश्यादाः सन्ति । नियमकु सर्वेत्र दश्यादानां । रेखा-पातममेबातिरिक्तपादाऽत्र जातः स्थादिखनुमीयते ।

(११) नैनं गरें। हिन्स्ति। य एवं वेह्(११)। (११) गै। री मिमाय सिखलानि तस्ती। एवं पदी दिपदी सा चतुंष्पदी। श्रष्टापदी नवंपदी वभूवृषी। सहस्राक्षरा परमे ब्यामिन्ति(११)। (११) वाची विशेषसं(१९)। (१०) स्वस

एतदेदनं प्रशंसति। (१९) भैनं गरा ० एवं वेद् (१९)

कच्यः। गैरि मिमाचे हो केति। (११) "गैरि मिमाच व् होमिन्नितं" (११) इति। 'गैरि' ग्रुक्तवर्णा सरस्वती या जन्द ज्ञ्ञातिम्नानं भिमायं मिमीते, स्वकीचैः जन्देरिनधेयं सर्वे जगत्
परिक्तिन्ति। किं जुर्वती, 'सिससानि' उदक्त जन्यानि सर्वाषि
भ्रतजातानि, 'तचती' स्वव्याप्या नानाकुर्वती। एकैकस्य दि
पदार्थस्य बङ्गि नामधेयानि, दुच्चो महीहदः ज्ञासीह्येतं पसायबद्धस्त्रनात्। यद्यस्य प्रदक्तिनिक्तभ्रता अवद्यवार्था
भिस्नो तथापि देशभेदेन भिन्नभाषासु नास्ति प्रदक्तिनिमिन्तभेदः। श्रतः जन्दिभेदेग भिन्नभाषासु नास्ति प्रदक्तिनिमिन्तभेदः। श्रतः जन्दिभेदादेकपद्यादिक्षपेष वर्द्धमाना
'सहस्राचरा' सहस्रप्रस्थानन्तपर्धायलादनन्ताचरा, श्रव 'सभव्यो' भितितुमिन्द्यां कतवती, 'परमे द्योगम्' विविधरचके
परमे जगत्कारसे ब्रह्मणि स्थिता, इत्यनसेष्टकामुपद्धात्॥

श्रया स्वयात्वयं दर्भवति। (१२) वाची विशेषणं ११(१२) इति। वाग्देवताचास्तुतिरसाम्बचि कियत इत्यर्थः॥ निगद्यास्थाताः । ताननुर्क्षमिष्यामः (१४) । (१५) वृराष्ट्रवेः स्वतपसः ॥ ४ ॥

विद्युक्षं इसे। भूपंयः। श्वापया यहमेधाश्वेतीति।

कस्यः । वराष्ट्रव इति सप्तवाताः पदश्च इति । तदेतदि-धर्मे । (१४) "श्रष्ट निद्गव्याख्याताः ताननुक्रमिय्यामः" (१४) इति । 'श्रष्ट' सारखतेष्टकोपदधानानन्तरं, 'निगदव्याख्याताः' छपाधेष्यः । निगद्यमानेनैव मन्त्रपाठेनैव तेषां वाधूनां मष्टि-मा विराष्ट्रमाख्याते। भवति, 'तान्' एतान् मन्त्रान्, 'श्रन्'-क्रमेष, कथविय्यामः ॥

प्रतिश्वाताकाकान् दर्शयति। (१६) "वराष्ट्रव स्वतप्रधः •
शिक्षिविदिषः "१(६) इति। यथ वराष्ट्रव द्वार्भ्य ग्रष्ट्रमेधा द्वानीः पद्गः पर्वन्यप्रवर्णका वायुविभेषा खच्यमे।
तेषां गणक्ष्पलादेकीकगणस्थान् यहन् विविध्या वराष्ट्रव द्वादि वज्ञवचनिर्देशः। वरं श्रेष्ठं वर्षमाक्रयतीति वराषः,
ते च वष्टाः 'वराष्ट्रवः'। ये वायवः 'स्वतप्रयः' स्वयमेव तपिन्न न त तापार्थमग्रिमादित्यं वा श्रपेश्वमो 'स्वतप्रयः'। विद्युत्पमानं महस्तेनो येषाको 'विद्युव्यष्ट्रयः'। 'धूप्यः' गुगुष्वद्रशाङ्गादिद्रस्वाक्तरेरमपेश्वेष स्वश्रदीरगतस्रुगन्थेनैव सर्वान् पदार्थान् धूप्चक्तो वावितान् सुर्वको वर्णको। 'श्राप्यः', 'ग्रु'शब्द शाग्रुसन्दर्पर्यायः ततः श्रीष्ठव्यापिन् द्वाकं भवति। ग्रष्टेषु मधार्षाः

ये चेमेऽशिमिविद्विषः (१५)। (१९)पर्वन्थाः सप्त प्रविनीम-भिवेर्षन्ति । रुष्टिभिर्ति । एतयैव विभक्तिविपर्ी-

'ग्रहमेधाः', 'च'कारः वर्षां यमुचयार्थः। 'इतीति' इतिक्रब्र-द्येन वर्षेक्षानिर्वचनप्रस्थातमहिमलं प्रदर्धते। एवं विद्वधा वायुगवा एकदेश्रवर्त्तिनो निर्दिष्टाः। गणान्तरं तु देशान्तरकः र्त्तिलात् प्रथम् निर्दिखते। त्रिमिः कर्म क्रवादिकं तस्र दि-चातकाः विभिविद्विषः तदिपरीताः 'चित्रमिविद्विषः' क्रवा-यनुकूसप्रदक्तिवा वायव इत्यर्थः। ताषृत्रा 'वे च', वन्ति तेऽवि पूर्वेक्षप्रदक्तिवादेनैव व्यास्थातमहिमान इत्यभिप्रावः। चन वामान्येव मन्ताः। तथा यति वराच्वदाया देवतवाङ्गिरखदु-वासीदेश्येवमुपक्षानं यमद्यते ॥

त क्येरेव वाकापिता यो महिमा तं महिमानं बहु म पुनः प्रकटयति। (१९) "पर्जन्याः व तेवामेषा भवति" (१९) इति। पूर्वेक्तिः सप्तिनिवाषुगर्यः प्रवित्तिताः सप्तिविधा मेषाः 'दृष्टिभिः', ष्रकाशिद्धं खनानाभिः 'पृष्टिवीं', 'श्रीभ'सक्य 'वर्षित्त', इत्येष्यां वाकूनां महिमा। निराधारेऽक्रारिषे मेषान् बन्यास वज्ञ-विधवसमूचो बोऽस्ति बस्त देश्वविश्वेषस्य वावद्येषितं तत्र तावदेव वर्षसं वसास्ति 'सः' सर्वे।ऽपि, श्रविक्रमतस्ति दर्शवितुम् 'इति'शब्द्यप्रचे। सः', स्वीऽपि, श्रविक्रमतस्ति दर्शवितुम् 'इति'शब्द्यप्रचे। सः', स्वीक्रान्', 'पर्शन्याः', 'श्रीम- ताः। सप्तिभवितिषदीरिताः। अमूँक्षीकानभिवर्षितः। तेषामेषा भविति (१९)। (१९)समानमेतदुदेवं॥५॥ उदेर्त्यव चार्षभिः। सूर्मिं पूर्वस्था जिन्वति। दिवं

वर्षनि'। दयांस् विशेषः। यहिभितिवैपरीत्यविश्विष्टं भजनं,
स्रानिं प्रतिपर्जन्यानामधानुस्तम्, उपरितनां सोकान् प्रत्यमि-वर्षसार्थमूर्ध्वमुखलिनितः। वैपरीत्यस्य ने द्यांनित्यस्यम्न-मिति सङ्गीयम्। यसादेते पर्जन्याः पूर्वेतिः 'सप्तिः' नायुगर्यः, 'स्दीरिताः' कथ्वं प्रेरिताः। दृष्यते हि वायूनां सर्वतः प्रेरप्यसम्भा । नस्ताद्धावर्षपवदायुवशाद्ध्यं वर्षप्रमि सम्बन्धेव। 'तेषां' पूर्वेत्तवासूनाम्, कथ्वाधावर्षस्यस्यप्रति-पादकेषस्यक्षित्यते॥

तामेतास्यं दर्जयित। (१०) "धमानमेतदुदकं ॰ दिवं जिन्नसम्मय द्रति" (१०) दितं। यत् 'खदकं', समी द्वष्टं बचोर्ध- क्षोत्मेषु तत् यं 'समानं' द्रवस्त्रभावतामेत, तथापि 'श्रप्रभाः' के खिदहो बिह्नं, 'खदेति च' कर्षमि नक्षति च, पुनर्षि के खिदहो 'खवैति च' क्षोऽपि नक्षति। तचागतेनो दकेन 'वर्णमा समि', 'जिन्नक्षि' प्रीषयित्त। यथा 'श्रप्रथः' ज- कंन्यासः। एवमूर्धाभिमुखाः पर्मन्याः, क्रर्धमित्यामान्या- दश्रय द्रव्युक्षने। ते चे क्षेत्रिभवं के 'दिवं', प्रीषयित्त। द्रव्य द्रव्युक्षने। ते चे क्षेत्रभिवर्षके 'दिवं', प्रीषयित्त। द्रव्युक्षने। ते चे क्षेत्रभिवर्षके 'दिवं', प्रीषयित्त। द्रव्युक्षने। ते चे क्षेत्रभिवर्षके 'दिवं', प्रीषयित्त। द्रव्युक्षने। ते चे क्षेत्रभिवर्षके 'दिवं', प्रीषयित्त।

जिम्बन्धग्रं य द्विति (१०)। (१०) यद संरं भूतर् तं। विश्वं देवा जुपासते। मंद्रविमस्य ग्रेनारं। जुमद्ग्रिमकुर्वते (१०)। (१८) जुमद्ग्रिराप्यायते। खन्देशिस्यतुक्त्ररेः। राष्ट्रः सेर्मस्य त्वतासंः॥ ६॥

तथा च बैधियन चाइ। समानमेतिहित दृष्टिमतिति दृष्टकाविश्वेषस्य दृष्टिमतीति नामध्यम्। एवमुक्तरैक्तिमभंक्षेत्रींकाण्यायितश्रंयुनामकानामिष्टकाविश्वेषसमुप्धानं । स
एवाइ। घदचरमिति क्षेत्रों। जमद्ग्निरिखाण्यायितस्यच्हंथोरिति शंयुरिति। तम प्रथमं मक्तमाइ। (१०) "चदचरं • जमद्ग्निमकुर्वते" (१०) दति। न चरित न विनस्नति
कदाचिदपीति 'चचरं' यत्परं बद्धा वस्तु, 'अतक्ततं' चाकाज्ञादिश्वतद्भपेष निष्यमं। चत एवोपनिषद्याचायते। तदात्मानं
स्वयमकुद्तेति। तादृशं 'विश्वे' सर्वेषि, 'देवाः', 'चपासते'।
'चस्य' चचरस्य, 'गोप्तारं' रचितारं, 'जमदम्याच्यं', 'मह्विम्',
'चक्वंते' देवा दन्हाद्यः स्वपृद्धार्थसिद्धार्थं स्वयमुपासते,
मनुद्याषामनुग्रदार्थं जमद्ग्निप्थतिकमद्रविश्वास्त्रभाचरस्थोपदेष्टारमकुर्वते। च्यव्यो हि तक्तदेरप्रवर्त्तनेन मनुस्थेभ्याचरमुपदिस्य तत्सस्यदार्थं परिपाद्याद्यात्ति॥

श्रध दितीयं मन्त्रमाषः। (१८)''वमदग्निराषायते ० प्र-दिशो दित्रः''(१८) इति । च च 'जमदग्निः', 'चतुदत्तरैः' चकर- ब्रह्मका वीर्यावता । शिवा नः प्रदिशे दिशः (१८)।
(१०)तच्छं बाराष्ट्रणीमहे । गातु यज्ञायं। गातु यज्ञपत्रवे। दैवी खिस्तरस्तु नः। खिस्तर्मानुषेभ्यः।
जिभी जिगातु भेषजं। शकी श्रस्तु दिपदे। शं चर्तु-

चतृष्टवादुत्तरभाविधिगावचारिभिन्छन्दोभिः, सेने।पिर्हे-मंनीर्वा, 'प्राप्यायते' प्राप्तिनोभिवर्द्भयति, ते च प्राप्तिनः 'वीर्यावता' प्रतिमता, 'प्रद्याय' मन्त्रेष, 'राष्तः' राजमान्यस्य 'सेमस्य' सताताकस्य, पातारो भूला 'द्वप्तासः' क्रतक्रयल-बुद्धा द्वप्ता भवित्ता। सेव द्वप्तिः स्वष्टीक्रियते। 'नः' प्रस्नाकं, 'प्रदित्रः' प्राच्याचा मुख्यदित्रः, चाग्नेयाद्या प्रवान्तर'दित्रः', च 'त्रिवाः' प्रान्ताः सम्बद्धाः, सर्वदिम्मर्तिप्रजास्वदेतवः सम्य-स्वा द्वार्थः॥

भय हतीयं मन्त्रमाद । (१०) "तच्चं थाराहणीमदे ॰ भं चतुचारे" (१०) इति । 'मं' प्राप्तानां रोगादीनामुपमननकारणं, 'बी:' भागमिनां रोगादीनां विद्यागकारचं । 'तत्' कर्म, भरवकेतुकास्त्रम्, 'भाहणीमदे' भाभिमुस्त्रेन प्रार्थमानदे । 'यश्चाय' तिस्त्रमादणकेतुकेऽनुष्ठीयमानस्त्रोत्तरक्तोः 'गातु' नतिं, 'भाहणीमदे' प्रार्थवामदे । 'यश्चपत्रचे' यजमानस्त्र, प 'गातु' गतिं प्रस्त्रप्तिम्, 'भाहणीमदे' । 'नः' श्वसाकं, 'दैवी: स्वस्ति' देवैः सन्त्रादितः स्रेमोस्त, 'मानुषेभ्यः' पुना- व्यदे<sup>(११)</sup>। <sup>(११)</sup>सोमपा३ असे।मपा३ इति निगर्द्या-स्थाताः<sup>(११)</sup>॥ ७॥

व्यवद्वाताईति गर्गिरस्तपस उदेकं स्नास्यतुष्यद् रक्षेत्र ॥ अनु॰ १॥

दिश्वस्, 'स्नस्ति' सेन्नोस्त, इतः 'क्रभ्नें', सर्वदा 'सेवसं' सर्वानिष्टनियारसं, 'निगातु' प्राप्नोत्त, स 'नः' प्रसादीचाद, 'दिपदे' सनुचाय, च 'मं' सुसमस्त, 'चतुम्बरे' पन्नवेऽपि, 'मं' सुसमस्त ॥

श्रध शाह्यववाक्यमुखते। (१९) 'सीमपार व खास्त्राताः" (१९) इति। श्रध निगद्यास्त्राता इति चदुषकानां तद्योप-संच्रियते। वराष्ट्रव इत्यादिषु मं चतुष्यह इत्यन्तेषु मन्तेषु वे 'सीमपाः', देवाः ये च 'सरीमपाः', ते सर्वेष्यभिष्तिाः, सृति-द्यमास्यायार्थम्। प्रमास्याययोगिति स्त्रेष प्रमावस्थिनताः तास्यामेषि सृतस्य विषिततात्। त एते सर्वदेवाः 'निगद-सास्थाताः'। मन्त्रपाठेमैव तद्र्षपर्यास्रोत्रनाथानान्याद्विः प्रतीयमानमात्॥

दति सायनाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्ने यजुरा-रच्यके प्रथमप्रपाठके नवमाऽनुवाकः ॥ ८ ॥

## त्रय दशमाऽनुवाकः।

(१) सहस्रहिदं यं सूमिः। प्रं व्याम सहस्रहत्। श्र-श्रिना भुज्यूं नासत्या। विश्वस्यं जगृतस्पत्ती (१)। (१) जाया सूमिः पंतिव्याम। मियुनं ता श्रृतुर्ययाः। पुना रहस्यं-

कच्चः। इति सदस्वदियमित्यद्देश संयानीरिति। तच प्रथमामाद। (१) "सदस्वदियं भूमिः । जगतस्वती । 'इयं'
दृष्णमाना, 'भूमिः', 'सदस्वदृत्' खपकारकत्या सदस्वसङ्काकैः
पुरुषेत्रियमाणा प्रार्थमाना भवति, तथा 'परं खेाम' खल्कष्टं
स्वर्गस्वानमपि, 'सदस्वदृत्' सदस्वसङ्काकैदेवैः प्रार्थमानं भवति। ते एते द्यावाष्ट्रस्वियो 'ऋश्वनी' श्रश्चिसदृष्ठी, यथाऽश्विनी सर्वेषामुपकुर्तः, एवमेते द्यावाष्ट्रियावपीत्यर्थः। कीदृष्ठावश्विनी, प्राणिनां रोगनिवर्त्तनेन 'सुज्यू' भोगदेह्न, 'नामत्यो'
कदाश्वर्यसत्यर्दिती, श्रत एव 'विश्वस्य जगतः', 'पती' पास्विनारी। ॥

श्रथ दितीयामार। (१) "जाया भ्रमिः ॰ स्तीपुमम्" (१) दिति।
पूर्वमम्ने द्यावाष्ट्रिय्यावश्वरूपेण स्तते इह तः मिथुनरूपेण
स्तयेते। येयं 'भ्रमिः', सा 'जाया', जायतेऽस्यां प्राणिजातमिति
युत्पन्तेः। यन्तु 'योम', तत् 'पितः', देवानां विविधर्चकलेन,
पाम्मयतीति पितः इति युत्पन्तिसभावात्। द्यावाष्ट्रिययो 'ते'

ती रुद्रः। संरमा इति स्तीपुमं (१)। (१) शुक्रं वीमन्यद्रं-जतं वीमन्यत्। विषुरूपे अर्घनी दीरिव स्थः॥१॥ विश्वा हि माया अर्वयः स्वधावन्ते। भुद्रा वी पूष-

चभे 'मिथुनं', यथा भवति तथा 'श्रत्यंथाः' परस्यरं गच्छथः।
त्रिश्चातिविधातः । तथामङ्गतये। श्रांवाप्टथियोदसङ्गवर्त्ती
'श्रुटस्यितः', एकः 'पुचः', 'हद्रः' श्रिग्नः। हद्रो वा एव यदग्रिटिति श्रुतेः। से।यमपरः पुचः, 'सरमा' वेदिः, सरः सरषमनुष्ठानप्रवित्तः सा च मीयते परिच्छिद्यते श्रवेति 'सरमा',
सा च तथादं हिता। 'इति' एवं, 'स्तीपुमं' एका स्त्री दे। पुमांसाविति श्रपत्य वयं सम्पन्नं॥

त्रिय हातापृथियो दमिति होण सते। दह तहोराचहपेण खयेते। हे द्यावापृथियो 'वां' युवयोर्मध्ये, 'श्रम्थत्'
परं खरूपं, 'श्रुकं' श्रुक्तवणें भाखरमहः। 'श्रम्थत्' इतरत्
खरूपं, 'रजतं' नियानुष्टितयागोपसचितक्तकणवर्णेषिता राचिः,
दिखेवं युवां 'विषुरूपे' विस्तवणक्षप्यक्ते, 'श्रम्भो' श्रद्धोराचे,
'श्रः', ते युवां 'द्योरिव' द्युकोकस्य श्रादित्य दव, सर्वस्थोपकुदत दति ग्रेषः। हे 'स्वधावन्ती' श्रम्भवन्ती, युवां देवा 'हि'
यसात्, 'विश्वा माया' सर्वा श्रिप मतीः, 'श्रवधः' रच्नथः।
सति श्रस्ते सर्वेषां नुद्धः प्रसीदति तसाद् दे 'पूष्णी' पेषिकी

षाविष्ठ रातिरेस्तु<sup>(२)</sup>। (४) वासीत्यो चिनी जर्गता नि-धानी। द्यावाभूमी च्रयंस्त्रः सस्त्राया। तावृश्व-ना रासभाश्वा इवं ने। शुभस्यती श्वागतः सूर्यया सुइ<sup>(४)</sup>। (६) त्युत्रीष्ठ सुञ्चुमंश्विनादमेषे। र्यिन कश्चिन्म-

देवा, 'वां' चुवचाः, 'इह' कर्मणि, 'रातिर्भद्राऽख्र' प्रवादिन दानं कत्याणं भवतु॥

श्रय चतुर्थी मार । (४) "वासाखी । सूर्यया सर्" (४) इति ।
श्रहोरा चरूपेष स्तृत्योः पुनः सखिदयरूपेष स्तृतिः क्रियते ।
से बावाप्रिय्यो 'द्यावाभूमी', युवां 'सखायो' सखिदयमित,
'सञ्चर्यः' सभूय वर्णेये । कीटुशे सखायो, 'वासाखी' वसतिमर्चतः, देवानां मनुष्याणाञ्च निवासं प्रयच्क्य इत्यर्थः ।
'चिने।' विखचणभागप्रदलेन नानाविधा, 'जगता निधानी'
सर्वद्यापि प्राणिजातस्य निधानस्थानीया, 'रासभाया' रासभा गर्दभावेवाश्रस्थानीया ययार्श्वनार्देवयोक्ता रासभाश्रास्था,
तथाविधा 'श्रश्वनी' श्रश्वसदृश्वी, 'ता' देवा, युवां 'श्रुभ-स्वती' श्रीभनस्य कर्मणः पालका सन्ती, 'स्र्यया' उत्तसा, 'सर्', द्यावाष्टिय्या सर्ं 'द्वं' मदीयं यश्चं प्रति, 'श्रागतं' श्रामच्कतं॥

चय पञ्चमीमार । (६) 'लुगोर • पुद्धिरपे। दकाभिः''(६) रति । हे 'त्रियति', 'उदमेषे' उदक्षरितमेषे, श्रवस्थितं खृवां ऋवाद्याः। तमृद्दयुर्ने।भिरात्मृत्वतीभिः। ऋन्त-रिक्षपुद्धिरपादकाभिः(॥ २॥

(१)तिसः श्रमास्त्रिर होऽतित्र जित्रः। नासंत्या सुज्युः मूह्युः पत्रक्रैः। सुमुद्रस्य धन्वेन्तार्द्रस्य पारे। चिभी र-

'भुज्युं' पालकं, 'तं' उदक्षमद्वं, 'जह्यः' वह्यः, ममाद्ययः। कीदृश्रमुदक्षमद्वं, 'ने भिः', तरणीयमिति श्रेषः। कीदृश्रीभि-ने भिः, 'श्रात्मन्तिभिः' दृढखक्षप्युक्ताभिः, 'श्रन्तरिचपुद्धिः' श्रुमिस्पर्शमन्तरेण जलस्रोपर्यन्तरिचे अवनश्रीकाभिः, 'श्रपोद-काभिः' उदक्षप्रवेशरहिताभिः, निच्चिद्राभिरित्यर्थः। श्रश्यने स्दक्षस्य वहने दृष्टान्तः, 'त्युगः' श्रत्युगे मूर्षः, 'कस्तित्' पुमान्, 'मस्वान्' मर्णं प्राप्यमाणोपि, 'र्यं' धनं, 'न', प्रयच्छति किन्तु 'श्रवाहः' श्रावहत्येव, यदा स्वयमेवावहरति। यथा व स्वे।ऽत्यादरेण धनं समाद्यति, एवमश्रिनावणादरेण दृष्टिं समाद्यत इत्यर्थः॥

श्रथ वहीमाद । (() "तिसः • वडश्रैः"(() इति । 'नायत्या' श्रमत्यभावणर्षत्ताविश्वमी देवी, 'तिसः चपाः' राचित्रवं,
'चिरदाः' श्रद्यस्य मेर नारेण, 'श्रतिष्ठशक्किः' श्रतिश्रयेन
गच्छक्किः, 'पतर्षेः' पचिषदृशैरितस्ततः सञ्चारिभिर्मेषेः,
'भुज्युं' पास्तकं जससमूदं, 'ऊष्ट्युः' थुवां वष्ट्यः। कुष्वदेश इति
तदुष्यते। 'श्राद्रसः' जसपूर्णस्य, 'समुद्रस्य', 'पारे' परभागे,

बैं: श्रतपंद्धिः पर्वश्वैः (१)। (१) सिवितारं वितेन्वनां। श्रानुं-बभाति शाम्बरः। श्रापपूरप शम्बरश्चैव। सिविता रे-पसी भवत् (१)। (१) त्यः सुरुप्तं विदित्वैव। बहुसीमगि-रं विशी॥ ३॥

'धम्मन्' निर्जले महरेशे । कीदृशैर्मेषेः, 'चिभः' तत्तहेशमन्-स्टोत्तममध्यमाधमभावेन चिविधेः, 'रथैः' रथसदृशैः। यथा रथा उपरिमहान्तं भारं वहन्ति तथा बद्धजलभारवाहिन द्रार्थः। 'ग्रतपद्भिः' श्रतसङ्खाकाः पदाः जलधाराः पाद-सदृशा येषां तादृशैः, श्रनमधारेरित्यर्थः। 'षडशैः'षट्प्रकार-खात्रियुकैः, उत्तमादीनां चयाणामागमनार्थासिस्रो यात्रयः पुनर्गमनार्थासिस् द्रायेवं षिद्धयात्रयः॥

श्रथ सप्तमीमाइ। (०) "स्वितारं ० रेपमी भवत्" (०) इति। श्रम्यसमुद्रकं तस्तिद्रकस्य धारकी मेघः 'श्राम्यरः', स च 'वित-म्बन्तं' दृष्ठार्थं रस्तीन् विस्तारयन्तं, 'स्वितारम्' श्रादित्यम्, 'श्रमुबधाति' स्वानुग्रहार्थमाश्रयति। 'श्रापपूः' श्रापश्रब्दी जल-वाची तेन जलेन पूर्णः, 'श्रम्बरः' पूर्वीकः श्राम्बरो मेघा यः मेगि, 'श्रपरेपसः' पापरहितायाः स्वीनुग्राहिकाया दृष्टेः, 'स्विता', 'भवदेव' खत्पाद्यिता भवत्येव॥

त्राचाष्टमीमार । (८)''त्यः स्वयः • स्रोमत्यासुषु''(८) दति । 'स्ट्रप्तं' स्टु त्रियुक्तं, खदकपूर्णमित्यर्थः। 'बक्तमोमगिरं' बरुवः श्रन्वेति तुग्री विक्रियान्तं। श्रायद्वयान्सीमित्यु-षु (ट) । (ट) स सङ्गामस्तमीची ऽत्योतः। वाचा गाः पिपाति तत्। स तन्नोभिः स्तवी ऽत्येत्यन्ये। रक्षसी ऽनिव्यतार्य

सेाम्या गिरः प्रब्दास्तिनित्रूपा यसासी बन्नमामगीः, बन्नित-धगर्जनयुक्त दत्यर्थः। तादृषं त्यं पूर्वेक्तं मेघं, 'विदिला', 'वष्ठी' स्वाधीनमेघः, 'तुगः' श्वादित्यः, 'तुग'ष्रब्दो रस्मिनाम, तदां-स्वगः। स च 'विक्रयां' वक्तं कुटिलं दृष्टिविमुखं, 'तं' मेघं, 'श्रबे-ति' वर्षयित्मनुगच्छति। किं सुर्वेन्, 'सेामहप्रुषु श्वायस्यान्' सेामेन हृणन्ति सेामहप्रवे यस्त्रमानाः, तेषु निमित्तस्तेषु, दृष्टेरागमनमायः तस्त्र प्रेरणमायसः तत् प्रेरणं यान् श्वपाप्नु-वन्, श्रायस्यान्, दृष्टिं प्रेरियतुमुखमं सुर्विस्त्रत्यर्थः। एतेर्षट-भिर्मन्तेरिष्टका उपद्धात्॥

कचाः। स सङ्गाम दित दे दित । तच प्रथमामाद । (८) "स
सङ्गामः • श्रमन्तितास ये" (८) दित । 'सः' श्रादित्यः, 'गाः'
गवादीन् पश्रम्, 'तत्' श्रपु उदकं, 'पिपाति' पाययित ।
कीदृशीर्गाः, 'वाषः' श्रव्दयन्तीः, पूर्वमुदकाभावात् त्रषान्ताः
सत्यो जलपानार्थे हस्भारवं कुर्वन्तीत्यर्थः । कीदृशः स श्रादित्यः, 'सङ्गामः' समूह्वाची ग्रामश्रव्दोऽच रिश्मसङ्गाचिते ।
सम्प्राप्तो ग्रामो रिश्मसङ्गो येनासी सङ्गामः, रिश्मिभः पूर्व
दत्यर्थः। तमे। द्यति खण्डयतीति 'तमे। द्यः', श्रत्येर्सैः कते।

ये(१)। (१०) ऋन्बेति परिचलाऽस्तः। एवमेती स्था श्रिश्चिमा। ते एते द्युंः पृथिष्योः। श्रिष्ठं रहर्गर्भे द्याये(१०)

रिचता धत इति 'त्रात्यातः'। त्रात्यो सि ह्या छात्यो सि नरी सीत्यत्यनामखत्यश्रम्द त्राचातः। त्रादित्यो ह्यात्रेः खकीयरथे स्थितः।
'सः' त्रादित्यः, 'तत्' तदा, 'गेभिः' दृष्या परितुष्टानां प्राषिनां वाग्भिः, 'स्तवा' स्त्रयमानः सन्, 'त्रन्ये' त्रन्यान् देवान्, 'त्रत्येति' त्रातिकामति, सर्वदेवाधिकतेन भाषत इत्यर्थः। ये विद्या जनाः 'र्चसा' रचसी जात्या, 'त्रनन्विताः' त्रसंबद्धाः, देवपचपातितैः सर्वैः स्त्रयत इति श्रेषः ॥

श्रथ दितीयामाह। (१०) "श्रुष्वेति ॰ गभें दधाये" (१०) हिता । 'श्रसः' चित्रः, श्रादित्येन प्रेरितो मेघः, 'परिष्ठत्य' पुन-रिष दृष्य्यं पर्यागत्य, 'श्रुष्वेति' श्रानुकू छोन गच्छति, वर्षती-त्यर्थः। दे 'श्रिश्वना', 'ते एते' यथाक्तरिष्ठयुक्ते द्यावाष्ट्रियये। ये विद्येते, तथाः 'एवं' उक्तेन प्रकारेण, उपकुर्वन्ता 'एता' युवां, 'खः' वर्न्तेथे। कथमुपकार इति तदेव स्पष्टीक्रियते। 'द्यः-ष्टिययोः' द्यावाष्ट्रिययोः, 'श्रहरदः', प्रतिदिनं, 'गभें द्धाये' श्रवद्यारा तत्त्त्त्रप्राध्यात्। एवमेताथां मन्त्राध्यामिष्टके उपद्ध्यात्॥

श्रतः परं ब्राञ्चाषवास्त्रमुखते। तच द्यावाष्ट्रियवी बद्धधा

(११) तथा रेती वृत्सावंद्वीराषे। पृथिया श्रद्धः। दि-वा राषिः। ता श्रविसृष्टी। दम्मती एव भवतः(११)। (११) तथारेती वृत्सी। श्रुप्तिश्चादित्यर्थः। राषेर्वत्सः। श्रेत श्रीदित्यः। श्रद्धोग्निः॥ ५॥

तासी श्रेष्णः। ता श्रविसष्टी। दम्पती एव भवतः(११)।

प्रशंसोते। तनैकां प्रशंसामाइ। (११) "तथारेता ० एव भवतः"
(११) रित। 'तथाः' खावाष्ट्रियोः, 'एता' ऋषेराचक्रपा कासी,
वस्रखानीया, तनेत्पन्नसात्। तथार्मध्ये 'प्रखियाः' गे। खान्
नीयायाः, 'ऋषः', वस्रखानीयं, 'दिवः', च 'राचिः', च वस्रखानीया। प्रशंसाक्रपत्नामाच् विभागे कार्षमन्वेष्ट्यं। 'ता'
एतावदे। राचक्रपा वस्री, परस्परम् 'श्रविद्यष्टा दस्पती एव
भवतः' इति॥

श्रध दितीयां प्रश्नं सामा । (११) "तयो रेता । एव भवतः"
(११) इति । 'तयोः' खावाष्ट्रियोः, यो वत्सी श्रहोरा चरूपा
पूर्वमृत्ती, तयो रहीरा चयो रग्नादित्या धत्सी, यो सं 'श्रेत श्रादित्यः', राचे वृंस्खानीयः, राचेः परभागे तदाविभी-वात्। यो यं 'तासी श्रहणः', श्रश्नामी देषद्र क्रसासः, खत्यमा-रकः श्रहणः, सायमङ्गी वत्स्खानीयः, श्रह्ण पाका द्यम्मितः प्राणिभिः प्रश्नास्त्रते। श्रन्यत् पूर्ववत्॥ (१९)तयोर्तो वृत्सी। एषयं वैद्युतर्य। सुग्नेर्ध्यः। वै-द्युतं स्वाद्त्विर्यः। ता स्वविस्तर्धाः। दम्पती युव भव-तः(१९)। (१४)तयोर्तो वृत्सी॥ ६॥

जुषा च नीहारश्च। ष्टचस्योषा। वैद्युतस्यं नीहारः। तौ तावेव प्रतिपद्येते (१४)। (१४)सेयः राची गुर्भिणी पुचेण् संवसति। तस्या वा युत्तदुष्टवर्णं। यद्राची रुप्सर्यः।

हतीयां प्रश्नंशामाइ। (१९) "तयोरते। • एव भवतः" (१६) इति। "तयोः" प्रग्नादित्ययोः, 'दृनः" चावरको धूमः, 'वै-गुतः" प्रातपः। प्रम्यत् पूर्ववत्॥

यय चतुर्थी प्रशंसामाद। (१४) "तथारेती • प्रतिपद्येते" (१४) दित। 'तथा: ' हमदेषुतथा:, 'हमद्य' यावरकस्य धूमस्य, 'जया', वसस्यामीयः। सति दि धूमे यनेषा भवति। उष्यसमूत्रा। 'वैषुतस्य' यातपस्य, 'नोद्दारः', वसस्यामीयः। नीदारे। दिन्मवान्। 'तै।' जयमीदारी, 'तावेव' सकारपभूते। हमवेषुता- वेव, 'प्रतिपद्येते', कारणसेरिव सोयेते न तु कार्यामरं मन- वतः। एवं साजात्परमर्या च द्यावाष्ट्यिये। प्रश्रद्ये॥

त्रथ राजि तदस्यमाहित्यञ्च विश्वेषे प्रशंसति। (१६) 'से-यू राजी गर्भिषी । एवमेतस्या उत्वषं '१(१६) हित। येवं राजिराहित्यवस्य समाहलेन निरूपिता, 'सेयं राजिः', गर्भ-रूपमाहित्यं धारयन्ती तेनाहिस्थेन 'पुनेष', सद निवसति।

x

<sup>\*</sup>स्विष्ठाविति B युक्तक्रपाठम्।

यया गार्गिर्भिष्या उल्बर्ण। य्वमेतस्या उल्बर्ण(१४)। (१२)प्रजियब्दुः प्रजया च पशुभिष्य भ्वति। य र्यं वेदः। रतमुचन्तमि यंतच्चेति। स्रादित्यः पुष्यंस्य वृत्सः(१६)।
(१०)स्रय पविचाकिर्सः(१०)॥ ९॥

स्था,पादकाभि,विश्वी,दधाये, श्रुमि,स्तयारेती वृत्सी, भवति चुत्वारि च॥ श्रवु०१०॥

त्रत एव राचावादित्यो नासाभिर्दृश्यते। त्रादित्यस्य रस्मय उत्त्वणस्थानीयाः। 'यथा', स्रोके, 'गिर्भेष्या गाः', उल्मा गर्भेष यद्दान्तर्वर्त्तते। 'एवं', त्रादित्यस्य 'रस्मयः', त्रपि 'राचैा', त्रादित्येन यद्दावस्थिततास्रासाभिर्दृश्यन्ते॥

यथोक्तराचाहित्ययोर्वेदनं प्रशंसति। (१९) "प्रजियिष्णुः • पुष्यस्र वसः" (१९) इति। 'यः', राचिमाहात्र्यं, 'वेद', सोयं प्रजा-प्रमूत्पादकः, 'भवति',। चादित्यमहिमावेदनात् उदयास्तमय-युक्तमाहित्यं प्राप्नोति। उदयस्तानेऽस्तमयस्त्राने च स्त्रेष्क्रया गर्मुं समर्था भवति, किन्वादित्यवत्, 'पुष्यस्र वसः' धर्म-देवतापुषः, भवति॥

वच्छामाषानुवाकतात्पयं सङ्गृद्धा दर्शयति । <sup>(१०)</sup> 'श्रय पवि-षाङ्गिरसः''<sup>(१०)</sup> इति । संयानीष्टकामन्त्रकथनादननारं पविच-भूता श्रङ्गिरोनामाङ्किता इष्टकामन्त्रा वच्छान्त इति श्रेषः॥

रति सायनाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके दशमाऽनुवाकः ॥ १० ॥

## एकादग्रीऽनुवाकः।

(१) प्विचेवन्तः परि वाजमासंते। प्रितेषां पुत्ना श्र-भिर्रष्टात वृतं। मुद्दः संमुद्रं वर्षणस्तिरे। धीरी इच्छेकुर्धर्षणेषारभं(१)। (१) प्रविचं ते विर्ततं ब्रह्मणस्पते।

कच्यः । पविचवनाः, पविचनो, ब्रह्मा देवानां, चसतः सत्, रित चतन्तः पविचवत्य उत्तरिक्षिति । तच प्रथमामाइ । (१) "पविचवनाः ० धर्षेष्यारमं "(१) दित । 'पविचवनाः' द्या-पविचयुक्ता च्यत्तिग्यजमानाः, 'वाजं' चन्नं, 'पर्थासते' परितः सेवनो । चन्नमृद्धिः से समयागं कुर्वन्तीत्यर्थः । 'एषां' से समया-जिनां, 'पिता' पाचकः, 'प्रवः' पुरातने। ब्रह्मा, 'त्रतं' एत-त्वर्म, 'चित्रा' पाचकः, 'प्रवः' पुरातने। ब्रह्मा, 'त्रतं' एत-त्वर्म, 'चित्रा' पाचकः, 'प्रवः' महाप्रें।ढं, 'समुद्रं' समुद्रच्य स-दृव्यमन्तिचं, 'वर्षः' ज्ञाधिपतिदेवः, 'तिरोद्धे' कर्मफल-तेन दृष्टिं दातुं सेचैराच्छाद्यित । 'धीरा दृत्' बुद्धिमन्त एव, 'धर्षेषु' च्रिप्रधारकेषु यागग्रदेषु, 'चारमं' चारमुं, 'चेकु:' क्रकाः ॥

त्रय दितीयामाह । (१) "पवित्रको ॰ तसमाञ्चत" (१) दिति। हे 'ब्रह्मापराते' त्रवस्य मकास्य वा पासक से।म, 'ते' बद्धे, 'पवित्रं' श्रोधकम्, दृदं द्वापवित्रं, 'विततं' विस्ता-रितं, 'प्रभु:' तेन पवित्रेण श्रोधितलात लंकमणे समर्थः,

प्रभुगीचाणि पर्येषि विश्वतः। श्रतंत्ततनूर्न तदामा श्रिश्वते। श्रुतास् इदर्घन्तस्तत्समीशत<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>बुद्धा दे-वानीं<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>श्रसंतः सद्ये तत्त्रसुः॥ १॥

सन, 'वियतः' सर्वतः, 'गाचाणि' यज्ञाङ्गानि, 'पर्येषि' व्याप्रोषि । पवित्रेणाक्रोधितस्य यज्ञाङ्गलं नास्ति क्रोधितस्य त्
सेमस्य यज्ञाङ्गलमस्तीत्यच इविरक्तरं दृष्टाक्तलेनोपन्यस्यते।
'सतप्तनमूं' सतप्ता ननूः स्वरूपं यस्य पुरोडाबादेः सेवं
स्वतप्तनमूः तादृषः पुरोडाबः, 'बामः' ऋपकः बन्, 'तत्'
स्वज्ञाङ्गलं 'नासुते' न व्याप्नोति। वो विद्यसः स नैर्ष्टतो वोउद्यतः स रेगद्र इति स्रुतेः। 'इतास इत्' पक्ता एव पुरोसाबादयः, 'वहनः' यश्चं निर्वहकः, 'तत्' स्वज्ञाङ्गलं, 'समाकत' सम्यक् प्राप्तवन्तः। यः इतः स देव इति स्रुतेः। स्वपक्तस्य
पुरोडाबादेर्यज्ञाङ्गलं यथा नास्ति, पक्तस्य तु व्या विद्यते, तथा
पवित्रेणाक्रोधितस्य सेमस्य यज्ञाङ्गलं नास्ति, क्रोधितस्य तु
विद्यत दत्यभिप्रायः॥

श्रय हतीयमन्त्रप्रतीकं दर्शयति । (२)"ब्रह्मा देवानां"(२) दिति । श्रद्धा देवानां पदवीः कवीनामित्ययं मन्त्रः लमग्रे ष्ट्रदय दत्यनुवाके व्याख्यातः ॥

त्रय चतुर्धमन्त्रमारः। (४)''त्रयतः ० द्रकृतोऽवयन्''(४) इति। व्यवक्रव्देन वगत्कार्णमयकावस्थापसमुख्यते। सक्क्रद्देन य- श्वर्षयः सुप्ताचिश्व यत् । सर्वे त्रया श्रीगस्यश्व । न-श्वर्षः श्रङ्गताऽवसन् (४) । (४)श्रर्थं सवितुः स्थावाश्वस्था-

मद्यापसं जगत्। 'चे', 'सप्तर्यः' मरीचिवसिष्ठप्रमुखाः, तन्यधे मुख्यः 'यचिख', 'चत्' यः, विद्यते ते 'सर्वे', 'यसतः' जगत्कारहाद्यमात् सकायात्, 'सत्' यमं जगत्, 'तत्र पुः' रचणोपखहितं निष्पादमं छतवन्तः। एते हि पूर्वस्मिन् कच्ये स्व्यधिकाराधें तपस्त्रया वर्तमानकच्ये जगत्कारणाद्यमात् सकायात्
स्वस्वाधिकारोचितं यमं जगदुत्पादितवन्तः। प्रथमाद्यममृत्यस्वसित्ययमर्थं उपनिषद्याचायते। स्वस्ता ददमय स्वामीत्,
ततो वै सद्वायतेति। एवं सति सप्तर्धवद्ये पुरुषाः सस्मिन्
जन्मन्याद्यसमानाद्य भवन्ति। किद्यैते कर्मानुष्ठातारः 'नचनैः'
दिवि भासमानैः सह, 'यद्गृतोऽवसन्' सर्वप्राणिनां सुखकारिणा वसन्ति, द्येशको नचनक्पेणोत्पद्यन्त दत्यर्थः। मथा
चान्यचासायते। यो वा दह जयते समु स लोकं नचने।
तस्वचाणां नचनवमिति। एते सत्ति स्वर्तिकेंग्वेरपद्यात्॥

श्रधेकं बाश्वणवाक्यमार। (१)श्रथ स्वितः ॰ श्रवर्ति-कामख''(१) दति। पूर्वमय प्रविचाङ्गिरमेति श्रङ्गिरीनाको महर्षे: सम्बन्धिन दष्टकामन्त्रान् प्रतिश्वाय ते दर्शिताः 'श्रव' तेभ्ये। उनकारं, 'श्रावाश्वस्य' स्थावाश्वनात्वः कस्यविकाहर्षेः, सम्ब- वर्तिकामस्य । (()श्रमी य च्रक्षा निर्हितास उचा। नक्तं दर्षमे कुर्षचिहिवेयः। ऋदेश्यानि वर्षणस्य वृता-नि। विचाकर्मचन्द्रमा नक्षेचमेति(()। (०)तत् संवितु-वेरेण्यं। भर्गा देवस्यं धीमहि॥ २॥

स्थित दष्टकामका उच्चक्त इति जेवः। कीदृत्रस्य, 'सवितः'
प्रेरकस्य, मक्त्रसम्प्रदायप्रवर्तकस्थेत्यर्थः। 'भवितिकामस्य' वर्तिवैर्तनं स्रोकच्यवदारे साधनं धनं तद्रादित्यमविर्तर्देशिद्यं तेन
वैराग्यमुपस्तस्यते, भतो वैराग्यकामस्रोत्युक्तं भविति॥

कच्यः। अभी य इति सप्त मध्य इति। तच प्रथमामाइ।

(() "श्रमी थ ॰ नचचमेति" (() इति। 'च्याः' नचचित्रेषाः,
'चमी' श्रम्माभिर्दृश्यमानाः, 'उचा' उचकाने दिवि, 'निहिताः' प्रजापतिनावखापिताः, ते नचचित्रेषाः, 'नक्तं' राचैः,
'दहुत्रे' विष्पष्टं दृश्यमे, 'दिवा' श्रह्मि, 'कुइचित्' कापि
गताः, श्रम्माभिर्नं दृश्यमा इत्यर्थः। 'वह्यस्थ' नचचच्छोतिगामावरकस्य सार्थतेजसः, 'त्रतानि चद्भानि' स्थापाराः केनाष्यहिंसिताः। तस्मात् तेजोऽन्तराभिभावकस्य भावस्य सूर्यतेजसः केनाष्यहिंसितत्वाद्दिन तेनाभिभृतानि नचचाणि न
भासमा इत्यर्थः। 'चन्द्रमाः', तु 'विचाकश्रत्' विश्वेष प्रकाश्रमानं, 'नचनम्', 'एति' प्राप्तोति, न तु सूर्यवस्वचास्यभिभवति। तस्माद्राचै। दृश्यमा इत्यर्थः॥

धिया या नः प्रदादयात्()। () तत् संवितुर्धणीम-है। व्यं देवस्य भार्जनं। श्रेष्ठः सर्वधातमं। तुर्भ-गंस्य धीमहि()। (८) श्रापीगूहत सविता त्मीन्। संवीन्

श्रथ दितीयामा । (°) "तत् मित्तर्वरेष्णं ॰ प्रचादयात्"
(°) दति । 'वरेष्णं' वरषीयं श्रेष्ठं, 'सित्तः' प्रेरकस्य सर्यस्य,
'तत्' प्रसिद्धं, 'भर्गः' तेजः, 'धीमिष्ठं' ध्यायामः, 'यः' सिवता,
'तः' श्रक्षाकं, 'धियः' बुद्धीः, 'प्रचेदियात्' प्रकर्षेष प्रेरयित,
तस्य सिवत्रिरिति पूर्वनान्यः ॥

यथ हतीयामाइ। (म) "तत् यवितः । भगस्य धीमहि" (म) इति। 'वयं' यजमानाः, 'यवितु हैं वस्य', 'तत्' तेजः, 'द्यपीमहे' प्रार्थयामहे। की दृष्ठ कोजः, 'भेरजनं' भेरमयाधनं, 'श्रेष्ठं' चित- अयेन प्रश्रस्तं, 'यर्वधातमं' सर्वस्य जगते। दित्रस्येन धार्यितं, 'त्ररं' द्वस्तं, 'भगस्य' सैरभाग्ययुक्तस्यादित्यस्य, 'धीमहि' तत्ते- जेर ध्यायामः॥

श्रथ चतुर्थीमाइ। (९) 'श्रपागू इत ० भविष्यामः' (९) इति। 'यविता' सूर्यमधनप्रकाश्रसावर खेना न्धापादकान् 'सर्वान्', 'द्र-भीन्' रस्तीन्, 'दिवः' श्रन्तरिचात् सकाश्रात्, 'श्रपागू इत' 'श्रव-गू इति' रान्ता गुप्ततेन स्तापयति। तस्तात् कार खात् 'तानि' न-धनव्योतीं वि, 'नक्तं' रान्ता, 'दृशे' दर्शनी यानि, 'श्रभवन्' ये। ग्या भवन्ति। श्रथमर्थः। श्रष्टनि सूर्यर सिम्बाविर्स्तेषु तैरिभक्त- दिवा अन्धेसः। नक्तं तान्धेभवन् हुशे। अस्थ्यस्या स-स्मविष्यामः (८)। (१०) नाम् नामेव नाम में ॥ ३॥ नपुरसंकं पुमार स्थिसि। स्थावराऽस्म्यय अक्रमः।

तलाक्षचक्कोतीं खन्धानि भवन्ति, प्रकाशर्षितानि भवन्ति, राचा तु सर्थः खकीयान् रस्मीनुपमंत्ररति, त्रत चाच्छा-द्काभावाष्ट्रचित्रोपि प्रकाशना इति। श्रष्टनि नच्च-ज्योतिषामभावे दृष्टान्त उच्चते। यथा वयं 'त्रस्ति' प्ररीर्गतं, 'श्रस्या' श्रम्भारको रक्तेन, 'सभाविष्यामः', एवसिर्मपि द्रष्ट्यं ॥ त्रच पञ्चमीमाइ। <sup>(१०)</sup>''नाम नामैव ० यजे यचि यहाई च''(१०) इति। यथा पूर्वेषु मक्तेषु सूर्यनचचादि रूपेण दृष्टकां क्लोतुं तत्त्रदसुमिक्षमा वर्णितः। एवमचापि परमात्मारूपेष सोतं परमातानः धर्नात्ममुखते। तदेतवान्त्रद्रष्टुर्बद्वाविदे। वचनं। अवाधी दी वासक्रदी नकाराकी नामधेयनाच-चाते। वृतीया नामश्रद्धः प्रसिद्धिवाचकमध्यं। तच ब्रह्मवि-त्पुमान् खानुभवं प्रकटयति । 'मे' मम ब्रह्मात्मस्तरः, पूर्वम-ज्ञानद्वायां देवा मनुबो गीर्य इत्येवं तत्तक्त्रमसु यत् 'वाम', व्यवच्चित्रते तत् यवें 'नामैव' वाममब्दमाचमेव ससु, नतु तप परसार्विखचषः किसदिधासिः। त्रत एव इन्दोगा खपनिषयेवसामनिम, वाचारसाणं विकारी नामधेयमिति। यायं विकारः प्ररीरादिङ्खिते स सर्वे।पि वाज्जिषाद्यं नाम-

युने यिश्व यष्टाहे चं(१०) । (१९)मया भूतान्यंयक्षत । प्-श्वा ममं भूतानि । श्रनुबन्थोऽस्म्यंहं विभुः(१९) ।

मात्रमेव न तु वाखवः किखिदिकारोखीति तस्यार्थः। देवतियंद्रानुष्यादिश्वरीरभेदस्य तत्त्रत्रामयितिरेकेण वाखवलाभावे
सित किं तदाखवं स्वरूपिमिति चेत् तदुच्चते, सर्वेष्यपि वस्तुषु
सदनुगतं सर्वाधिष्ठानकारणक्ष्णं क्षष्ठा तदेव ब्रह्मविदे। वाखवं
स्वरूपिमत्यिभिधीयते। खोके यत् 'नपुंषकं' श्वरीरं, यस्त 'पुमान',
या च 'स्त्री', तत् सर्वमस्मेव 'श्रस्मि'। यस्त 'स्रावरः' दृचादिः,
योपि 'बङ्गमः' मनुष्यपश्चादिः, तदुभयमण्डमेव 'श्रस्मि'। तथा
वर्त्तमानयज्ञमानकृषेण 'यजे' याजनं करोमि, श्रतीतयज्ञमानकृपेष 'यच्चि' यागं क्रतवानस्मि, भविष्यद्यज्ञमानकृषेण 'यष्टा' यागं
करिष्यामि। सर्ववस्त्रस्त्रनुगतं सिच्दानन्दकृपमेकाकारं यद्गद्वा
वस्तु तदेवाद्दमित्येवं स्त्रानुभावे। मन्त्रदर्श्वना प्रकटोक्वतः॥

त्रथ षष्ठीमास । (१९) "मया स्तानि ० त्रनुबन्धो स्यसं विभुः "(१९) इति । 'मया' मद्रूपेणैव, 'स्तानि' सर्वे प्राणिनः, 'त्रथन्त' यागं क्रतवन्तः, श्रद्यमेव यजमानग्र रोरेषु जीवक्षपेण प्रविश्व तन्तं यागमकार्षमित्यर्थः । 'मम स्तानि' मया स्टट-लेन मदीयानि प्रथियादीनि पञ्च स्तानि, 'पग्रवः' दिपादै-यत्थादैः सम्पन्नाः, 'त्रहं', ब्रह्मचैतन्यक्षपेण 'विभुः' यात्र एव यन्, 'त्रनुबन्धोस्ति' तन्त क्रिरोषु प्रविश्व तदात्मलाभिमानं कता श्रमुबन्ध्यवान् सम्बन्धवानस्ति॥ (११)स्तियः सतीः। ता जं ने पुर्स श्राष्टः। पर्श्वदश्च-स्वास विचेतद्व्यः। कृविर्यः पुचः स दुमाः चिकेत ॥ ४॥

त्रथ सप्तमीमार । (१९)"स्तिय: सती: • सवितु: पिता-मत्''(१२) इति । या खोकप्रसिद्धाः 'च्लियः', 'सतीः' सहूपाः, मुद्दकटाचेष सदेव साम्येदमय त्रामीदित्यादि श्रुत्युक्तं सदस्त्युष्या त्रद्रमुभवेन तद्रूपा वर्त्तन्ते । 'ता ख' ता चपि च्लियः, 'मे', मते 'पुंच चाडः' त्रद्वावदः पुरुषान् कथयन्ति। यद्यपि वरीरे स्तनवृद्धादि स्तोसचणं दृश्यते, तथापि पुरुषस्रोचितं तत्त्वज्ञा-नमसीति पुरुषस्चायसङ्गावात् पुरुषत्वं तासामभिज्ञाः कय-चिमा। ये तुते तुत्रदीरे साश्रुप्रस्तिभिः पुरुषस्वचणैर्युका पपि पुरुषस्थाचितं तत्त्वज्ञानं न सन्यादयन्ति, ते स्त्रीचास्चितेन मेा-देनोपेतलात् स्त्रिय एवेत्यभिप्रायः। यथा स्त्रीपुरुषविभागे स्रोकविषरीतः, स्वमन्धानन्धविभागोपि द्रष्टयः । 'त्रचस्वान्' चनुरिन्त्रिययुक्तः, 'प्रायत्' नीचपीतादिरूपं यथावपि, 'च विचेत्' विवेकीन सदस्ततत्तं न जानाति चेत्, सीसम् 'ऋन्धः', एव । मांय-दृष्टिर्हितापि खरूपतत्ताभित्रयेत् सेवं चनुत्रामेवेत्यपि द्र-ष्ट्यं। यथायमसीकिकात्थानत्थविभागः, एवं पिष्टपुर्वविभागाः-प्यतीकिकः किस्ट्रष्ट्यः। स्रोके यत्र पिता न मानाति, पुत्रस् 'कविः' वेदत्रास्त्रपारङ्गतः, तच 'स पुचः', 'इमाः' स्तानि द्यामानानि सर्वाणि भूतानि, विवेकेन खात्मालेन जानाति,

यस्ता विजानात् सेवितुः पिता संत् (१२)। (१२)श्चन्धोः मिष्मिविन्दत्। तमनकुलिरावयत्। श्रुयीवः प्रत्ये-

तंदानीं 'यः' पुचः, 'ता विजानात्' तानि सर्वाणि अतानि स्वातातया जानाति, ष पुत्रः 'षवितः' उत्पादकस्वापि, 'पिता यत्' पिता भवति, ज्ञानीपदेशीन पाखियतुं समर्थनात्। किं बच्चना तत्त्वज्ञानमेव प्रवस्तम्, श्वज्ञानं निरुष्टमिति तात्त्वर्यार्थः॥ कक्षः। श्रेन्धे। मणिमिति पञ्च वैश्वदेव्य उत्तर् इति। तच प्रचमामा । (११) "त्रन्था मणि । तमजिज्ञा त्रमञ्चत" (१२) इति। क्षोके चि पुरुषस्र जुवा मणि दृष्टा तमङ्गुलिभिगादाय गीवायां प्रतिमुख्य जिझ्या प्रशंसति, चिद्रूप श्रास्मा तु चनुरङ्गुसियोवा-जिक्कावर्जित एव सन् ऋचिनशक्षकिलात्तान् सर्वान् यापारान् करोति। तथाच श्रेमाश्वतरा बाच्चवाधनरहितस्यैव वर्वया-पारकर्द्यं नमामनिना, त्रपाषिपादो जनना गरहीता प्रयाय चनुः यं इट्रेषीत्यंकर्षं दति। त्रात्मा खुपाधिभेदाद्विविधः, जीव देश-रचेति। तथाचं सिद्धान्तरष्ट्याभिज्ञा त्राजः, कार्यापाधि-रयं जींव: कारणापाधिरीयर दिति। कार्यं देहेन्द्रियादि-सङ्गातक्रपं, कार्यमंचिन्धप्रक्रिः, तच कार्यीपाधिजीवः स्रते। निर्पाधिलेन सर्वसाधनग्रुत्य एव सन् प्रजानेन देहेन्द्रिय-तादाकां किंकारोण आका मर्वमिदं करोतीति खच्छते, आन्तिर्हितोणचिन्त्यमित्रय्त्रताचन् रादिसाधन-

मुचत्। तमजिष्म श्रमश्रंत (११)। (१४) जर्धमूलमं वाक्छा-सं। वृक्षं ये। वेद् सम्प्रंति। न स जातु जर्नः श्रद्ध्यात्।

हीन एव यन् यक्ष स्थमात्रेण यर्वधापारं करोति, तदुभयमभिन्नेत्यायं मन्तः प्रष्टत्तः। ऋथवा योगाभ्यामेन चनुरादी द्रियं
निह्म नीलपीतादिष्यन्थः यन् मिणिमिव खयंप्रकाशमात्मानं
यमाधिना पष्यति। तस्य च दृष्टस्य वस्तनः खखक्पलेन निस्थयः खीकारः। ऋतोक्रुलिखापाररहितोपि खीकरोतीत्युचिते। तस्मिन् वस्तनि स्थैयं प्रत्यमुद्धत् द्रत्युच्यते। क्षतक्रत्योस्नीत्यादि भाषणं जिज्ञया प्रशंसेत्युच्यते॥

भय दितीयामार । (१४) "जर्धमूखमवाकहार्ष व मृत्युर्मा मार्यात्" (१४) इति । खाँकिकस्य हि व्यस्थाधामाने
मूखं जर्धमाने प्राखास । संगारव्यस्य तद्वेपरीत्यम्, 'जर्धं'
सर्वात्मृष्टं ब्रह्म, 'मूखं', 'श्रवासः' श्रधमा ब्रह्मादिसाम्बाना
देशः, 'श्राखाः', श्रयस संसारा व्रश्चनयाग्यलाहुनः । तत्तज्ञानेन हि सायमज्ञानजन्या वृत्तः किद्यते । तमीदृशं 'वृद्यं',
'यः' पुमान्, गृद्शास्त्रमुखात् 'वेद', 'सः' जनः, 'सम्प्रति' तदानोमेव, 'न श्रद्धात्' न विश्वस्यात् । किंविषयायमविश्वास
इति तद्धते । 'जात्त' कदाचिदिप, 'स्त्युः', 'मा मार्यात'
मां सन्यात्, 'इति' । श्रयमर्थः, सर्वी स्वज्ञानेन जन्तुः कदाचित्रमृत्युमीं मार्यिय्यतीति विश्वासं क्रत्वेव वर्त्तते, श्रयम्

मृत्युमी मार्यादिति(१४) । (१५) इसितः वर्दितं गीतं ॥

वीर्णापणवृक्षासितं। मृतं जीवचे यत्किचित्। श्र-क्रानि सेव विश्वि तत् (१४)। (१९) श्रत्येष्य स्तृष्येष्यायत्।

ब्रह्मज्ञानी ब्रह्मक्ष्पस्य खस्य जन्मसर्णभावं निस्तित्य तस्मिन्नेव चर्षे स्वकीयमर्णविश्वासं परित्यज्ञति, श्रात्मनेः सर्णाभा-वाद्देदस्य च खर्यातिरिक्तवाद्मृत्योर्ग विभेतीत्यर्थः॥

त्राय हतीयामा । (१५) क्षित हिंदितं । त्रा विद्वा तत् विद्व तत्" (१५) दित । त्रा विद्या त्या व्या विद्वा तत् विद्व तत्" (१५) दित । त्रा विद्व त्या विद्वा विद्व विद्वा विद्वा विद्व विद्वा विद्व विद्व

चय नत्यीमार । (१९) "म्रह्म स्मृष्यधायत् । भ्रतेता यस चेतनः "(१९) दति । श्रत्र पूर्वे क्रिन हसितादिगुणयुक्तेन ग्ररी- श्रासाञ्चाता में मिथू चर्न । पुत्रा निक्तिया वेंद्रेहः। श्रुचेता यश्रु चेतनः (१०) । (१०) स तं मणिमेविन्दत्। सी-इनक्रुं खिरावयत्। से । इग्रीवः प्रत्येमुखत्॥ ६॥

रादिना सह चिदात्म नसादात्याधामी वर्णते। त्रवश्चिदात्मा खयम् 'त्रहस्यम्', एव हस्यन् हषां प्राप्तीति, हषाया जड-धर्मलेन खिसान्त्रसमावेपि जडतादात्यधर्मेण वर्षा प्राप्नातीव बच्चते। तथा 'त्रधायत्' धायतीत, खयं धानरहितोपि धान-युक्तीन समधा सर तादावयभ्रमात् खर्यध्यायतीव सास्यते। 'श्रस्नात्' दृंखीच्य उदेशत्, 'जाताः', श्रस्तादिविकाराः, 'मे' मदीयाः, इति आनवा ध्यायतीति प्रेवः। 'मिणूं प्रब्दो मिणः-प्रब्द्पर्यायः सन् चिक्काडयोः परस्परमेलनं ब्रूते, तेन मेच-नेन 'चरन्', मदीयमिति दृषामिमन्यते । कोऽमावेवमभिमन्य-ते इति तद्चते। 'निकंछाः' निकंतिप्रतिकूखाया मायायाः, 'पुत्रः' श्रद्यक्कारः, विदेषस्य ग्ररीररिकतस्य चिदात्मनः स-प्बन्धी 'वैदेश:' चैतन्य च्छायायुक्त इत्यर्थः। तदेव खष्टीकि-थते। 'यः' श्रष्टद्वारः, 'श्रवेताः' खयमचेतनः धन्, 'चेतनश्च' चैतन्यंच्छायायागेन चेतनेापि भवति, तादृष्ठः पदार्थः। देहे न्यिदिधमी नात्मनारीय तदारोपेण सुख्यानादिधमी चातांनि प्रतिभासनी॥

श्रथ पञ्चमीमार । (१०) "सतं मणिमविन्दत् • श्रवञ्चत" (१०) इति । यः पूर्वे तस्येतनाचेतनयो रन्योग्यतादात्याधारीन

सोऽजिहा श्रास्थित<sup>(१०)</sup>। <sup>(१०)</sup> नैतम्हर्षि विदित्वा न-गरं पुविश्रेत्। यदि पुविश्रेत्। मिथा परित्वा पुवि-श्रेत्। तत्सभवस्य वृतं<sup>(१०)</sup>। <sup>(१८)</sup>श्र्या तमन्ने र्षं तिष्ठ।

निष्यतः संवारी, 'सः', एव, 'तं सिषं', चतीते श्रन्थो सिषितिकादि सन्ते प्रेष्तां सष्यासुपस्यचितसाभरणं चचुषा दृष्टवान्। 'सः', एव स्वते द्रङ्गुस्वर्षितो द्रिप्तादाक्याध्यासेन तदीचैरङ्गुस्विभिः 'स्वावयत्' स्वीकृतवान्। तथा स्वते। योवार्षितोपि सरोर-नतायां योवायां 'प्रत्यमुद्धत्'। तथा स एव स्वते। जिद्धार्षि-ते।पि सरीर्नतया जिद्धया 'ससस्वत' प्रसंसां कृतवान्॥

प्रथ ब्राह्मणमाह। (१०) 'नैतस्विं ॰ सक्तवस्य व्रतं' (१०) इति। 'एतस्विं' पूर्वे कां विवेकप्रतिपादकं सक्त्रसङ्घं, 'विदिता' मन्त्रप्रतिपाद्यं परमार्थतत्त्वसवग्रत्य, 'नगरं' जनसम्बद्धकं, 'न प्रविभेत', यहा नगरे। पश्चित्तं देशं न प्रविभेत, देशे तादात्रय- धमं न कुर्यदित्यर्थः। 'यदि' कष्यभित् पूर्ववासनास्मात्, 'प्रविभेत' देशे तादात्र्यवृद्धं कुर्यात्, तदानीं 'मिथी करित्ता' बाब्यार्थपर्याक्षोषनया मिथ्येहस्मित् विश्वित्य, 'प्रविभेत' ता- दात्रयक्षमर्शिते देशेन प्रारक्षभोगाय क्षेक्रव्यवद्यारं कुर्यात्। 'तत्' एतत्, सक्षवनाम स्थवेः 'व्रतं' भ्राचारः, स भ्रोवमा- वरित्रवान् ॥

कष्यः। त्रातमग्रे रथमिति तिस्र इति। तत्र प्रथमानास्।

रक्ताश्वमेक्यार्जनं। रक्तक्रमेकधुरं। वातर्पाजिगृतिं विभा<sup>(१८)</sup>। <sup>(१०)</sup>न् रिष्यति न व्यथते॥ ७॥ नास्यास्त्री यातु सर्ज्ञति। यच्छेतान् रोहिताःश्वा-

(१८) "श्वातमग्ने • वातभाजिगतिं विभा" (१८) इति। हे 'श्रग्ने' श्वाहणकेतुक, इह कर्मण्यागमनाय 'तं' तादृशं, 'रणं', 'श्वातिष्ठ' श्वारोह। कीदृशं, 'एकाश्वं' एक एव प्रवल्लीऽश्वः तं वहति, 'एकयोजनं' निमिषमाचेण योजनक्षं गच्छति, 'एकचकं' खीकिकरण्यवचकद्वं नापेचते कि न्वेकचक्रेण वर्त्तते, 'एकधुरं' श्वश्वयेकलात् तद्योजनाय धूर्णेकेंव, 'वातभाजिगतिं' भ्राजि-श्वदेशिण गमनवाची, वातस्र भ्राजिर्वातभाजिः तद्वतिर्यस्थांचे वातभाजिगतिः तादृशं, यथोक्तरथस्याचेकिलान्तेन गमनाया- चिन्त्यश्वक्तिमग्नेचींतियतुं विभुश्वदेन सम्बेधनं॥

श्रथ दितीयामाइ। (१०) "निर्यति न ० युक्काधितिष्ठति" (१०) इति। श्रयमेक चक्रो रथा 'न रियति' न विनम्नति,
'न यथते' निषीदित इतस्तत्य खिति, 'श्रस्थ' रथस्थ, 'श्रचः',
'यातु' याने गमनवेखायां, 'न सम्मिति' कापि पाषाण द्यादी
सक्तो न भवति, 'यत्' यस्नात् कारणात्, श्रयमित्रः 'श्रेतान् राहितां स्थ', प्रसिद्धान् प्रस्थान् श्रश्चान् पर्यायेणास्मिन्
'रथे युक्का', तं रथं 'श्रिधितिष्ठति', तस्माद्श्यगमर्थात् रथस्य
न कीऽपि साध इत्यर्थः॥

ग्रेः। रथे युक्ताधितिष्ठंति (१९)। (१९) एकया च दश्रभिर्श्व खभूते। द्वाभ्यामिष्ठये विश्लेशत्या च। तिस्तिश्व वहसे विश्लेशता च। नियुद्धिवायविष्ठ ता विमुच्च (१९)॥ ७॥ तत्रेश्वः, धीमहि, नाम में, चिकेत, गीतं, प्रत्यं मुच्चत्, ख्यते, सप्त चं॥ अनु० ११॥

प्रथ हतीयामा ह। (११) "एक या प विमुद्ध" (११) इति। वियुक्क ब्देश वायुष म्हिनीर स्रयोषित प्राप्त है। हे वाये। 'इष्टें प्रसास म्हियागा थें, 'स्रभूते' स्वाधीने र थे, एका दि- प्रश्लायुक्ता भिः 'नियुद्धिः', तं र थं यो जयिला, 'व ह से' प्रसास मीपं प्राप्य सि, प्रसादि विषयाः ष ट्प्रकाराः सञ्चा- विक स्थिताः। हे 'वाये।', 'इ ह', प्रागत्य 'ताः' नियुतः, 'विमुद्ध'॥

दति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्ने यजु-रारखके प्रथमप्रपाठके एकादग्ने।ऽनुवाकः ॥ ११ ॥

## श्रथ दादभाऽनुवाकः।

(१) त्रातंत्रष् प्रतंत्रष । उदमार्थम् सन्धम । त्रादिखे चन्द्रवर्णामां । गर्भमार्थेष्ट् यः पुमान् (१) । \*(१) द्रतः सिक्तः स्वर्थगतं । चन्द्रमसे रसं क्रिष । वाराद्यनं-

कस्यः । त्रातनुष्वेति चतस्य इति । तत्र प्रथमामाइ ।

(१) "त्रातनुष्व ॰ यः पुमान्" (१) इति । हे इत्र लं 'यातनुष्व'

समन्तादात्मानं विस्तार्य, खरूपं प्रदर्श्व सर्वाननुग्रहाष ।

'प्रतनुष्व' प्रकर्षेण कतुषु खात्मानं विस्तार्य, कतुष्वागत्य

समिहितो भव । 'उद्भग' उत्कर्षेण क्रव्ह्य, त्रहमानत इत्येव
मुचैः कथ्य । 'त्राधम' त्राभिमुख्येन क्रव्ह्य । 'सन्धम' सम्य
गानुकूक्येन क्रव्ह्य, ततस्तं 'चन्द्रवर्णानां' हिर्द्यवर्णानामपां,

'गर्भमादित्ये धेहि' त्रादित्यरिक्षषु जलं सङ्गृहाणेत्यर्थः । 'वः'

लं, 'पुमान्' पुंस्क्षक्रियुक्तः, स तं 'गर्भमाधेहि'॥

श्रथ दितीयामार। (१) "इतः सिक्तः ० द्र उच्यते" (१) इति। 'इतः' कर्मणः सकाशात्, 'सिक्तं' श्राच्याद्याक्ठितद्र्यं, 'सर्यगतं', इत्वा 'चन्द्रमसे' चन्द्रस्त्र्यं, 'रसं', 'इपि' दुद, श्रशी प्रचित्तं द्रव्यमादित्यं प्राप्य जलं भूता दिति चन्द्रं भूमा-वेषधीश्वाभिवर्धयित, तत् सर्वेभिन्द्र लं दुद। ततः 'वारादं' वरणीयस्य फल्लस्थासमन्ताद्दातारं, 'श्रीग्रं' श्राहणकेतुकरूपं, 'श्रो श्री श्रक्षाकं पुरतः, 'जनय' जत्याद्य, 'सः' श्रीग्रः, 'एको

<sup>\*</sup> В चिकितपुक्तको हतः ग्रब्दपूर्वे तद्यः हति पाठः।

याग्रेऽमिं। य एकी रुद्र उच्चते (१)। (१) च्रमुङ्काताः सं-

य्वमेतिन्नेवाधत(१)। (४) स्त्रा मन्द्रैरिन्द्र इरिभिः। याहि मयूर्ररामभिः। मा त्वा केचिन्न्येमुरिन्त पा-सिनेः। दुधन्वेव ता इहि(४)। (४) स्त्रा मन्द्रैरिन्द्र इरि-

रहः', रित सर्वच 'उच्यते'। तथा चान्यचासातं, एक एव रहो न दितीयोऽवतस्त्र रित। रहो वा एव यदग्निरिति च॥ त्रथ द्वतीयामार । (१) "त्रमञ्ज्ञाताः • निवेधित" ११ रित। एकस्त्र रहस्य मूर्त्तीनां 'सरस्वाणि' 'त्रमञ्ज्ञाताः' त्रम-श्चातानि, गष्यितुं न स्वयन्ते। य च रहः स्वयं 'सार्थते' स्रतिष्टुशुखादवगत्य सानुं त्रकाते, स रहो न ह्रष्टुं त्रकाः। 'एतं' रहमग्रिं, 'एवं' उक्तप्रकारेण, 'निवेधित' रे यजमाना त्रवगच्छत॥

श्रय पतुर्थीमाइ। (४) "श्रा मन्द्रेरिक् इरिभिः ० द्धक्वेव ता दृष्टिं" (४) इति। हे 'इन्द्र', 'मन्द्रैः' मदनीयैईर्षहेतुभिः, 'मयूररोमभिः' मयूरसदृष्ठवर्णरोमयुक्तैः, 'इरिभिः' श्रयैः, 'श्रायाद्दि' श्रक्षिन् कर्मधागच्छ । श्रायानां लां 'केचित्' श्रिप जनाः, 'मा न्येमुः' मा नियमयन्तु, प्रतिबन्धं मा खुर्व-च्यित्यर्थः। 'पात्रिन इत्' श्रश्वानां पात्रधारिषः सार्थयोपि, 'न न्येमुः' नियमनं विश्वम्ह्पं न खुर्वन्तु, 'द्धन्येव' सर्वाभि-मतानां दातेव, 'ता दृष्टि' 'ता' श्रद्धाद्यक्रभुवः 'दृष्टि' गच्छ ॥ भिः। यामि मयूरेरोमभिः। मा मा केचिन्न्येमुरिक पाशिनः। निधन्वेव ताइ इमि<sup>॥)</sup>। (१) ऋणुभिश्व महिन्निश्व॥ २॥

निष्धैरसमायुंतिः। कालै ईरित्वमापृनैः। इन्द्रा-याहि सहस्रयुक्<sup>(१)</sup>। (१) श्रुग्निर्मिष्टिवसनः। वायुः

कस्यः। श्वामऋँ रिखेकां यजमान उपदध्यात्। पाठस्तु। (॥) "श्वा मऋँ रिश्र इरिभिः ० निधन्वेत तां इ दिमः" (॥) दिता। दिख्यं शब्दः प्रथमैकत्वचनमुपस्च चयित तस्माद इमित्यर्थः सम्य- चते। मऋँ रिखादि पूर्वते चो जनी यं। हे 'दृष्ट्र', लया सहाह- मिप लदी ये से से 'यामि' गच्छामि, लामित मामिप जनाः 'पाधिनः', मां 'मा', प्रतिवधन्तु तते ।ऽहं 'निधन्वेत' निधान- वानित सम्यनिधिरित तुष्टः सन्, 'तान्' उत्तमस्रोकान्, 'इमि' एमि, प्राप्तवानि॥

कत्यः । ऋणुभिश्चेति दे इति । तत्र प्रथमामाइ । (() "ऋणु-भिश्च ० सइस्रयुक्" (() इति । हे 'इन्द्र', लं 'कासीः' कास्निविशेषैः सइ, 'श्रायाहि' श्रागच्छ । कीदृशैः कासीः, 'श्रणुभिश्च' चष-मुक्क्ताद्याकारेष स्वच्चिः, 'महङ्गिश्च' संवस्तरयुगादि रूपेष प्रैाढरिप, 'निघृषीः' नितरां दीष्यमानैः, यद्यपि कासस्य नी-रूपलाश्चास्ति दोप्तिः, तथापि तद्भिमानिनां देवानां श्रस्थेव दोप्तिः । 'श्रममायुतैः' परस्तरमसङ्गतैः, न श्लोकसिन् कास्ने

<sup>\*</sup> इत्ययमित्यत्र भाष्टीड्रत इतिश्रब्दी मूर्ले न द्रश्यते।

श्वेतिसकद्भुकः । संवत्स्रो विषूवर्णैः । नित्यास्तेनुर्च-रास्तव<sup>(०)</sup> । <sup>(०)</sup>सुब्रह्मण्योः सुब्रह्मण्योः सुब्रह्मण्योः । इन्द्रागच्छ इरिव आगच्छ मेधातिषेः । नेष दृषणश्वस्ये मेने ॥ ३ ॥

वर्त्तमाने काखान्तरं यह प्रवर्त्तते। 'हरित्तमापकैः' हरिनामक-नदीवायनं प्राप्तेः, काखाभिमानिदेवा एव तवाया द्रत्यर्थः। कोदृष्त दन्द्रः, 'सहस्रयुक्' यविषदस्रेण युक्तः॥

त्रथ दितीयामार । (०) "त्रिविधित्रि हिवसनः ० नित्यासीनुषरास्तव" (०) दित । हे दन्द्र 'त्रिव्धः' 'वायुः' 'संवत्सरः', से चयः
सिन्त ते चयोपि 'तव नित्या त्रनुषराः', कदाषिदणनपायिनो
नित्याः । कीदृशोऽग्रिः, 'विश्वाद्यिवसनः' विश्वेषेण श्राजमानवसनयुक्तः। कीदृशो वायुः, 'सेतिसकद्रुकः' सेतानां सिकतानां
द्रीग्धा, तदेतदुपस्त्र एं नानाविधां धूसिमृत्यादयतीत्पर्यः ।
कीदृशः संवत्सरः, 'विषूवर्षः' नानाविधेवं पें र्युक्तः। वसन्तासृतभेदाः पूर्वमेवाक्ताः ॥

कच्यः । सुत्रच्चाक्योमित्येकामिति। पाठसः । (ण) सुत्रक्यो १ ० गैतिम त्रुवाण (ण) इति । ग्रोभनं त्रद्धा सुत्रद्धा वेदः तसी हितः 'सृत्रच्चाक्यः' इन्हः, 'ॐ', इति सन्वोधनार्थः । हे सुत्रच्चाक्येति विरिभधानमादरार्थे । तद्गुणकथनेन स्तृत्यर्थमिन्हादिपदैः सन्वोधनं । हे 'इन्ह' परमैत्र्ययं युक्त, इह कर्मणि 'त्रागच्ह',

## गौरावस्कन्दिन इन्ह्याये जार। काश्विक ब्राह्म ख गौ-तमं बुवा ख (ट) । (८) श्रुक खाश्वा दुष्टा गंताः। वसंवः प्रवि-

'इरिवः' इरिनामकावयावस्य विद्येते इति इरिवान् तस समे धिमं, ग्रुक्तक्रणपचदेवावेव तदीयामृतं प्राप्य इरिव्रब्देनी-च्येते, तादृत्र हे हरिवः, दूह कर्मणि 'त्रागच्छ'। 'मेघातिचेः' मेधातिथिनामकः कञ्चिद्रुषिः कखस्य पुत्रः तसम्बन्धिन्, हे 'मेष' द्वप,रुषणयो नाम कश्चिमुनिः तस्य समन्धिनी या मेनकाख्या दुहिता तां मन्यमाने तिस्मचर्थे 'द्रवच्यस्य मेने', इति सम्बुध्यकां प्रयुक्तं। 'गारावस्कव्दिन्' मारस्रोग भूला याममध्ये समागत्य सामं पीला हे विनाइक। तदेतत् सर्वे बाखान्तरबाद्याचे समाचातं, इरिव चागक्हेति पूर्वपद्या-वपरपची वा इन्ह्रस असे ताभां द्वीष वर्षे इरतीति मेधा-तिथेमें वेति मेधातिथिं काष्सायनिं मेवा भूला जहार। दृव-णयस्य मेन इति उपजयस्य मेनका नाम दुहिता तामिन्द्र-चकमे गारावस्कव्हिन्नित गार्मा भूता राजानं पिव हीति। 'त्रह्याये जार' त्रह्या गैतिमस भावी तस्र रन्हें। जार रति पुराखे प्रसिद्धं, 'कै। जिकना चार के। जिक-नामा कश्चिमार्सिः तस्य समीपे त्राञ्चणवेषेष समागतवान्, 'गैातमबुवाष' गैातमा महर्षिः तं प्रसाद्यितुं खति स्रतवान्, तथाविध हे रुक्त मागकोत्वन्यः॥

कव्यः। श्रद्षासा इति चतस्त इति।तन प्रधनामाइ।

विश्वितः। ऋषै दिग्वासंसे प्रयः। अग्निय जातवे-देखित्येते (१) (१) ताम्रार्श्वास्ताम् रयाः। ताम्यवर्षास्त-यासिताः। दण्डचस्ताः खाद्ग्दतः। इते। बद्राः प-राज्ञताः॥ ४॥

उत्तश्यानं प्रमाणर्चं पुर् इत<sup>(१०)</sup>। <sup>(११)</sup>बृहस्पतिय

(९) 'श्रह्णाश्वाः • जातवेदाखे खेते" (९) दित । 'श्रष्टावग्नयः', 'द्रह' कर्मणि, 'श्रागताः' । कीदृषाः, 'श्रहणाश्वाः' श्रहणवर्णे रश्वे- चुंकाः, 'वसवः' जगते। निवासहेतवः, 'ष्ट्रिविचितः' स्ट्रिम-वासिनः, 'दिम्बाससः' दिश्र एतेषामग्रीनां वासांसि । केतेऽष्टा-वग्नय दित तदुष्यते, 'श्रिष्ठि जातवेदाश्व', 'द्रित' एतिसन् मक्ते' ये पूर्वमिभिष्टिताः 'एते' श्रग्नयः, वेदितयाः ॥

श्रव दितीयामार । (१०) "तायाश्वाः ० पुर इते" (१०) दित। ये 'इद्राः', यिन ते 'इतः' खानात् पृथिवीक्षपात्, 'परां' दिवं, 'गताः'। की दृष्ठा इद्राः, तायवर्षे रश्वेर येथ युक्ताः, खयश्च 'तथा', 'तायवर्णः', 'श्रविताः' देवदपि वितं सेत्यं येवां नास्ति ते तादृशाः, 'दण्ड स्वाः' गदापाणयः, 'खादग्दतः' खादयको भवयको दक्ता येवां तादृशाः, एविन्धा हे इद्रा युप्ताकं 'द्यानं', 'दकं' शास्त्रेषु प्रविद्धं, तथा तस्त्र स्वानस्व 'प्रमाणस्व' दयक्तानस्वः शास्त्रविद्धः, तस्तात् 'पुरः' भव-दियाः पुरोः, 'इत' गस्त्रतः॥

सिवता। विश्वरूपेरिकार्गतां। रघेनादक्वतांना। श्रम्पापं इति तह्याः (११)। (११) उक्तो वेषा वासाः सि-च। कालावयवानामितः प्रतीच्या। वासात्यां इत्य-

त्रथ हतीयामार । (१९) "ष्टरस्यतिस ॰ इति तद्द्योः"
(१९) इति । योयं 'ष्टरस्यतिः', यस 'स्विता', तावुभा 'विस्क्षेः'
गानाविधक्षेरसेः, 'इर' कर्मणि, 'त्रागतां' त्रागक्कतां, केन
साधनेन, 'खदकवर्त्वांना रथेन' खदकस्येव वर्त्वा मार्गा यस
रथस्य से। अमुदकवर्त्वां, यथा दृष्टित्रस्यान्तरिचमेव मार्गः
एवमेतदीयरथस्यायम्बरिचमेव मार्गः। कीदृष्ठावेतीः, 'त्रस्या'
त्रपांसनिताराः, 'इति' एवमुक्तप्रकारेण, 'दयोः' स्विष्टर्हरस्वत्योद्दमयोः, 'तत्' स्वक्षं, खक्रमिति श्रेषः॥

एवं चया मन्त्रा उक्ताः, चतुर्धसु उपरिष्टादुदाइरियते।

(११) "जक्ती वेषी • तस्त्रैषा भवित" (११) इति । 'कास्त्रावयवानां' वसन्ताष्ट्रह्मां, 'इतः' श्रस्तादमुवाकात्, प्रतीच्येव्यतीतेव्यनुवाकेषु याकं जानामित्यादिषु, 'वेषः' श्राकारविश्रेषः,
'जक्रः', 'वायांथि च' वस्त्राष्ट्रपुक्तानि। ऋतुर्व्यतुनाऽनुद्यमानः।
विननादाभिधावाः षष्टिश्व चिंत्रका वस्ता इत्यादिना वत् सद्भपस्त्रनामभिष्ठितं से। उयं वेष इत्युच्यते। सारागवस्तैजंरदपचः वसन्ते। वसुभिः सद्देत्यादिना वस्त्राष्ट्रकानि।
तथा वासात्री। चिन्नी इत्यादिनाऽश्विनोर्देवयार्वेष जकः। त्रिनाः। कान्तरिक्षे ग्रब्धं करातीति। वासिष्ठा री-इिंगा मीमार्थसां चक्रे। तस्यैषा भवति (११)। (११) वास्रेवं विद्युदिति (११)। (१४) ब्रह्मण उदर्रणमसि। ब्रह्मण उदी-

यद्य प्रेतद्वाद्याणं न सिक्षितमन्त्रीपयुक्तं तथा प्रकृतं स्थानमिति
वचनेन बुद्धिस्थमधें प्रसङ्गात् ब्रूते। श्रथ चतुर्धमन्त्रोदादरबार्थमिदमुच्यते। 'वासिष्ठः' विस्विगोचे तप्रश्चः, 'रै। दिणः'
रे। दिणाश्वस्य मुनेः पुनः, से। उयमाकाश्चे किश्चिम् श्रुता
'मीमांगां चक्ते' विचारितवान्, किमिति को नामान्तरिचे
शब्दं करे। ति, न श्रूष्टं मवस्रो क्यमाने किश्चिदपि पुमानुपस्रभ्यते,
शब्दस्य भेरीवादनादण्यधिकः श्रूयते, तस्रादिस्ययं प्राप्तस्य को।
नाम शब्दकर्त्तेति विचारः। 'तस्य' विचारस्य, 'एषा' निर्णयवादिनी काचिदृग्, विद्यते॥

तस्या ऋषः प्रतीकं दर्भयति। (१२) "वाश्रेव विद्युद्धिति" (१२) दिति। वाश्रेव विद्युत्मिमातीत्ययं मन्त्रोऽग्निना रियमश्रुवदित्यमुवाके व्याख्यातः। 'वाश्रा' वासनभीसा, गार्थयावतः प्रति
प्रस्टं करोति एविमयं 'विद्युत्' स्वर्यतेजो रूपमे घवर्त्तिनी, 'मिमाति' श्रब्दं निर्मिनीत दत्यर्थः॥

कस्यः । ब्रह्मण उद्रणममीति चतस्रो ब्रह्मसद्गा इति । पाठस्त । <sup>(१४)</sup> 'ब्रह्मण उद्रणमिष ॰ उपस्ररणमिण' <sup>(१४)</sup> इति । हे इष्टके लं 'ब्रह्मणः' हिरस्यगर्भस्थ, 'खद्रणं' उदी- रणमित । ब्रह्मण श्रास्तरंणमित । ब्रह्मण ज्यस्तरंख-मित्त<sup>(१४)</sup> ॥ ५ ॥

द्दार्थते, च, मेने, पर्ाक्रताः, चक्रो, वर् चं॥ अनु ०१२॥

# श्रथ चयादधाऽनुवाकः।

\*(१) त्रष्टयोनीम् एपुंचां । त्रष्टपंत्रीम्मां महीं । त्रुहं वेद्न में मृत्युः। न चार्मत्युर्घाहंरत्(१)। (१) त्रुष्ट-

रणलहेत्रिमः । 'उदीरणं' उदीर्णलहेत्रिमः । उदीरणलं स्रोभराहित्यं। उदीर्णलं गुणान्तरैरन्येभ्य त्राधिक्यं। 'त्रासारणं' त्रामनं। 'उपसारणं' उपयाच्हादनं। एते यतुर्भियं तुर्भन्ते यतस दशका उपरि दधात्॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके दादशोऽनुवाकः ॥ १२॥

# श्रथ वयोदश्री अनुवाकः।

कर्यः। अष्टयोनीमित्यशै दिश्या इति । तच प्रथमा-मार । (१) "अष्टयोनी ॰ स्तृष्ठ्या इरत्(१) इति । अशै अष्ट-सञ्चाकानि मूखप्रकृतिसहितानि सहद हद्वार्य स्तन्या चर्ड-

<sup>\*</sup> B चिक्रितपुत्तने ''चपकामन्तगर्भिष्यः'' इत्यधिकः पाठः।

योत्यष्टपुंचं। श्रष्टपंदिदमन्तरिक्षं। श्रुष्टं वेद् न में स्-त्युः। न चार्मत्युर्घाचरत् (१)। (१)श्रुष्टयोनीमृष्टपुंचां। श्रुष्टपंत्रीमृमूं दिवं॥१॥

श्रुष्ठं वेद् न में मृत्युः। न चार्मत्युर्घाष्ट्ररत्<sup>(२)</sup>। <sup>(१)</sup>सु-चार्माखं<sup>(१) (५)</sup>मुद्दीमूषु<sup>(६)</sup>। <sup>(९)</sup>श्रदितिर्देशरदितिर्न्तरिक्षं।

पाणि तस्वानि योनयः कारणानि यसाः पृथियाः सेयं 'श्रष्ट-योनी', तां। श्रष्टसङ्घाका वस्त्रमाणा मित्रावर्णादयः पृता यसाः पृथियाः सेयं 'श्रष्टपृत्रा', तां। श्रष्टसङ्घाका इन्हादये। दिख्यित्तंनः पतयः पासका यसाः पृथियाः सेयं 'श्रष्टपक्री', तां। तथाक्रगुणयुक्तां 'इमां मधीं' पृथिवीं, 'श्रष्टं' मन्त्रद्रष्टा, 'वेद' त्रानामि, श्रते। श्रानप्रभावेन 'मे स्त्युः', नास्ति, किन्वते। मुक्त एव भविष्यामीति श्रेषः। किञ्च 'श्रष्टत्युः' परमस्त्योः-रन्थे।पस्त्युरित्यर्थः। सः 'श्रष्टः' पापानि दुःसानि, 'न चा-इरत्' श्रानप्रभावादेव नैव समाद्यिष्यत्॥

त्रय दितीयान्नृतीयाद्याः । (१) "त्रष्टयोन्यष्टपुत्रं • न चास्रत्युरघादरत्" (१) दति । 'त्रष्टपत्' त्रष्टपतिः, त्रष्टय-द्याकाः पासका दत्वर्थः । त्रन्यत् पूर्ववत् ॥

श्रय चतुर्घपञ्चममस्त्रयोः प्रतीके दर्शयति। (४)"सुना-माणं मदीमूषु"(५) दति। सुनामाणं पृथिवीदामित्येको।
अ 2 श्रदितिर्माता सिप्ता सिपुनः। विश्वे देवा श्रदितिः प-स्वानाः। श्रदितिकीतमदितिकीनित्वं (१)। (१)श्रष्टी पु-पासे। श्रदितेः। ये जातास्त्रान्वः परि। देवां इ उपग्रित् स्तिभिः॥ २॥

मन्त्रः। मधीमृषु मातरमित्यपरेा मन्त्रः। एता चोभी वैद्या-नरो न जत्येत्यनुवाके व्याख्याती॥

श्रथ षष्ठी मार। (() "श्रदिति श्वीः । मदिति जिनिलं (() दिति। श्रदिति श्ववेता सर्वात्मकलेन ख्रथते। 'माता' प्रथिन वी, श्रतो खोक त्यात्मिकांश्वः देवता विश्वेषोदित्याख्यः, सर्वेख जगतः 'पिता', 'सः', एव 'पुत्रः', च। ये 'विश्वे देवाः' सर्वेपि देवाः, ये च 'पञ्चलनाः' निषादपञ्चमा ब्राह्मण चित्यवैद्यान्यः श्रद्धाः ते सर्वेपि, 'श्रदितिः', एव 'जातं' यत् पूर्वमृत्यस्तं जगत्, 'जनिलं' जननक्षे। व्यापारः तत् सर्वमिप 'श्रदितिः', एव॥

श्रथ सप्तमीमाइ। (०) "श्रष्टी पुना ० मार्ताण्डमास्वत्" (०) दित। 'श्रदितेः' देवतायाः, 'श्रष्टी पुनासः' श्रष्टमञ्चाकाः पुना विस्तने, 'ये' पुनाः, 'तन्तः परि' श्ररीरस्थे परि जाताः, श्री-रमा दत्यर्थः। तेषां मध्ये 'सप्तभिः', पुनेः सद्द 'देवान्', 'उपग्रेत्' समीपे प्राप्तवती, 'मार्ताण्डं', श्रष्टमं पुनं 'परास्वत्' पराक्तवती। तमेकं परित्याच्यान्येरेव सप्तभिः सद्द देवस्रोकं गता॥

प्रा मार्ताग्डमास्यंत् (°)। (०) सप्तिभः पुचैरदितिः। उ-प्राते पूर्वां युगं। प्रजाये सृत्यवे तंत्। प्रा मार्ता-ग्डमार्भरदिति (०)। (८) ताननुक्रमिष्यामः (८)। (१०) मिचस्

श्रथाष्ट्रमोमाइ। (<sup>८)</sup>"सप्तिंभ: ॰ मार्ताण्डमाभरदिति"(<sup>८)</sup> रति। श्रखास्चदितिदेवतायाः सप्तपुत्रखीकारे मार्ताष्ड-परित्यागे च कारणमुच्यते । इयं 'त्रदितिः', देवी 'सप्तिभः पुनै:', निमित्तभृतैसदुत्पादनाधं 'पूर्वं युगं' तद्त्यत्ते: पूर्व-कासीनं पतिसंधागं, 'प्रजायें' प्रजात्पत्त्वर्थं, 'उपप्रैत्' प्रीति-पूर्वकं प्राप्तवती। एतेषु सप्तसु पुत्रेषूत्पत्रेषु तद्वारा प्रजादृद्धि-र्भवतीत्यभिप्रेत्य तैः सद्द देवले कि गमनं । मार्चाण्डास्वमष्टमं पुत्रं 'पराभरत्' परित्यक्तवतीति यत् तत् 'स्त्यवे' सृत्यु-निमित्तं, मार्त्ताष्डेा हि सत्योरेव हेतुर्न प्रजाभिष्टद्धेः। मार्त्ताण्डे। च्वादित्यः, य चाण्डभेदेनेत्यचते। तथा दि हन्द्रोगास्तदाण्डं निरवर्त्तत। तत् संवसरस्य माचामदायत। तिम्रिसिद्यतेत्युपक्रम्याक्ते यमामनिका। ऋष यत् तद्जायत षे। (षावादित्य इति। ज्ञब्दनिर्वचनमपि तादृज्ञमेव। स्टतमण्डं यदीयज्ञाना स मार्चा एड इति। तथा च सार्यते। स्तेऽपडे वायते यसामार्भाष्डः स उदाइत इति । त्रतेायं सृत्यवे ष्टतुप्रीत्यर्थमेवापयुच्यते। न लभिष्टह्यर्थमित्यदितेस्तत्परि-त्यागे युक्तः। 'इति'शब्दे मन्त्रसमाप्तिचातनार्थः॥

वर्षण्य। भाता चार्यमा च। अःश्रेष्ठ् भगेष्ठ्। इ-न्द्रश्च विवस्वारंश्वेत्येते (१०)। (१९) हिर्ग्यगुर्भी हुःसः ग्रुचि-

श्रय बाह्यणवाकामुखते। (८) "ताननुक्रमियामः" (८) इति। श्रष्टपुचमिति ये पुचाः स्रचिताः 'तान्' पुचान्, 'श्रनु'क्रमेण, वच्चामः॥

कत्यः । मित्रस्य वर्षणस्रोत्यष्टी दिम्या इति । पाठस्त । (१०)मित्रस्य • विवस्ताः स्रोत्येते "(१०) इति । मित्रादिनामान्ये -वात्र मन्त्राः । मित्रस्या देवतयाङ्गिरस्रदित्युपधानं द्रष्टयं । 'इत्येते' मित्रवर्षादयोऽष्टी पुत्रा खक्ताः ॥

त्रथ मक्त प्रत्यस्य प्रतोकानि दर्शयति । (११) "हिरस्यगर्भा ॰ तिह्त्यद्भिति" (११) द्दित । हिरस्यगर्भ द्रत्ययं मक्त
ऊर्ध्वा त्रस्रेत्यनुवाके व्यास्थातः । इष्ट्रसः प्रतिषदित्ययं मक्त
दक्तस्य वज्रोषीत्यनुवाके व्यास्थातः । तदित्यद्भित्ययं मक्त
स्वस्य वज्रोषीत्यनुवाके व्यास्थातः । तदित्यद्भित्ययं मक्त
स्वस्यादित्रा दत्यनुवाके व्यास्थातः । तत्र हिरस्यगर्भ दति
सक्तो हिरस्ययपुरुषे।पधानार्थः । इंसः प्रतिषदिति मक्तः
पुष्करपर्थे।पधानार्थः । ब्रह्मज्ञानमिति मक्तोरक्कोपधानार्थः।
तदित्यद्भिति मक्तः कूर्की।पधानार्थः । एतदेवाभिप्रेत्य कस्य
निहितं । पुष्करपर्थे हिरस्ययं पुरुषं कूर्मिति । 'इति'कदः
प्रतीकसमास्थर्थः ॥

षत्। ब्रह्मंत्रज्ञानं तिहत्यद्मितिं(११)। (१९)गर्भः प्राजा-पत्यः। श्रय पुर्वषः सप्तपुर्वषः(१९)॥ ३॥ श्रमून्दिषः, सप्तिमः, एते, खत्वारिं च॥ श्रनु०१२॥

# श्रथ चतुर्दश्रीऽनुवाकः।

\*() यासा तपनुदेति । स सर्वेषां भूतानां प्राणाना-दायादेति । मा में प्रजाया मा पंश्रुनां। मा ममं प्रा-

श्रव ब्राह्मणमुंचाते। (१२) "गर्भः प्रावापत्यः ॰ सप्तपृद्वः"
(१९) इति। प्रवापतेर्षं 'प्रावापत्यः', तादृष्यः 'गर्भः', पूर्वमुक्तः, चिर्ण्यगर्भ इति मन्त्रे प्रावापत्यगर्भाभिधानात्। 'श्रथ'
श्रनमरं, उत्तरेणानुवाकेन 'पृद्धः' श्रादित्यास्त्रः, प्रतिपाद्यते।
स च कीदृत्रः, 'सप्तपृद्धः' सप्तपृद्धाः किद्वरस्त्रानीयाः नचनमासार्द्धमासर्वधंवत्यराचे । राज्यपृद्धाः चर्यासे। सप्तपृद्धः॥

द्दति साचनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके चयोदग्रे। ११ ॥

# श्रथ चतुर्दशीऽनुवाकः।

चे। उसानित्यनुवाकको। पधाने विनियोगदर्शना जिङ्गानुसारे-चायुच्का स एतेना दित्य मुपति हेत्। तिसाजनुवाके प्रथमं सन्त-

<sup>\*</sup> В चिक्रितपुक्तके "वधाकावं ग्रिकेशः" इत्यतिरिक्तः याठः।

णानादायादंगाः (१) असी। योस्तमिति। स सर्वेषां भूतानां प्राणानादायास्तमिति। मा मे प्रजाया मा पेपूनां। मा ममं प्राणानादायास्तं का (१) । (१) असी। य
आपूर्यति। स सर्वेषां भूतानां प्राणेरापूर्यति॥ १॥
मा मे प्रजाया मा पंत्रुनां। मा ममं प्राणेरापूर्र-

माइ। (१) "चोसी तपनुदेति • प्राणानादायोदगाः" (१) इति।
'चोसी' त्रादित्यः, प्रातःकाले प्राच्यां 'उदेति', 'सः' त्रादित्यः, 'सर्वेषां' प्राणिनां, 'प्राणान्', 'त्रादाय' खोक्कत्य, 'उदेति' त्रायुःचयोपादानेन प्राणानपहरति, स्र्येंग्दये स्ति पूर्वदिनस्य समाप्तलादेकदिनमाचमायुःचीणं भवति। तस्रादेवं
प्रार्थयाम हे त्रादित्य मदीयानां प्रजानां 'पप्रह्नां', च 'मम',
च 'प्राणानादाय', उदयं 'मागाः' माप्तुहि। प्राणापहारहेतुमायुःचयं मा कुर्वित्यर्थः॥

श्रथ दितीयं मन्त्रमाइ। (१) "श्रयी यो समिति । प्राणाना-दायासाङ्गा" (१) इति। 'योसी' श्रादित्यः, सायङ्कासे, 'श्रसं', प्राप्नोति 'सः', श्रयेकमदः समाय तावन्नात्रमायुः चपयति। श्रन्यत् पूर्ववत्॥

त्रय हतीयं मन्त्रमार । (२) "त्रसी यः ॰ प्राषीरापूरिष्ठा" (२) इति । खदेतुं प्रकान्तः स्वर्यः क्रमेष यावद्यावद्रस्मिः 'त्रापूर्यते', तावत् प्राणिनामायुः चीयते । त्रन्यत् पूर्ववत् ॥ हा(२) । (४) चसी या पृक्षीयंति । स सर्वेषां भूतानां प्रा-बैरपंक्षीयति । मा में प्रजाया मा पंशूनां । मा मर्म प्रा-बैरपंक्षेद्याः (४) । (४) अमूनि नर्श्वचाखि । सर्वेषां भूतानां प्राबैरपं प्रसर्पन्ति चार्त्सपंन्ति च । मा में प्रजाया मा पंशूनां । मा मर्म प्राबैरपं प्रस्टपत् मोर्त्सूपत(४) ॥ २॥

श्रथ चतुर्घमा ह। (४) "श्रधी योप चीयति ॰ प्राणैरप चेष्ठाः"
(४) इति। श्रसं प्राप्तुमुपकान्तः स्र्या यावद्यावत् रिक्सिभः
क्रमेण चीणो भवति तावत् तावत् प्राणिगामायुः चयः। श्रन्थत्
पूर्वतत् सर्वत्र योज्यं॥

त्रथ पश्चममाइ। (१) "श्रमूनि नचनाणि ॰ प्रस्पत मेास्यृपत"(१) इति। 'श्रमूनि' एतानि, 'नचनाणि', दिवि सञ्चरिना
तानि सर्वाण्यक्षनि 'श्रपसर्पन्ति' श्रपगतक्योतीं वि श्रला प्रकर्षेण
सञ्चरिना। रानी 'च', 'उत्सर्पन्ति' जल्कृष्टक्योतीं वि श्रला
प्रवर्त्तनो, तिस्तिश्रुभयस्मिन्नपि काले प्राणिनां 'प्राणेः', सक्षैत प्रवर्णन्ते। यावद्यावत् कालातिक्रमः तावत् तावदायुषा चीयमाप्रवात्। ततो हे 'नचनाणिं, प्रजादीनां 'प्राणेः', सक्ष 'मापस्पत' श्रक्षनि श्रपसर्पणं मा कुक्त, 'मेास्वृपत' रानावुसर्पण-

<sup>\*(</sup>A) चिक्रितपुत्तको खपपन्छप इत्यस्मात् परं मेत्सृपत इत्यस्मात् पूर्वं "योसी घेडिग्रामृनि दादगायं संवत्यरखतुर्दग्र" इति पाठः। स चन मूजान्तरपठितः भाष्यकारसम्मतस्य॥

ेह्मे मासीश्वार्डमासीश्व। सर्वेषां भूतानीं प्राखेरपं प्रसंपत्ति च। मा में प्रश्नाया मा प्रश्नां। मा ममें प्रश्नाया मा प्रश्नां। मा ममें प्रश्नाया मा प्रश्नां। सर्वेषां भूतानीं प्राखेरपं प्रसर्पत्त चे। सर्पति च। मा में प्रश्नाया मा प्रश्नां। मा ममें प्रश्चेरपं प्रस्पत्त मोत्सृंपत<sup>(०)</sup>। (०) श्र्याया मा प्रश्नां। मा ममें प्रश्चेरपं प्रस्पत्त में तस्ंपति च। सर्वेषां भूतानीं प्राखेरपं प्रसप्ति चे। स्वेषां भूतानीं प्राखेरपं प्रस्पति चे। स्वेषां भूतानीं प्राखेरपं प्रस्पति चे। स्वेषां प्रस्पति चे। स्वेषां भूतानीं प्राखेरपं प्रस्पति चे। स्वेषां प्रस्पति चे। स्वयं प्रस्पति च

मा में प्रजाया मा पेशूनां। मा ममे प्राणैरपे प्रस्प मोत्स्रेप (०)। (८) इदम इः। सर्वेषां भूतानां प्राणैरपे प्रस-पिति चात्सं पिति च। मा में प्रजाया मा पेशूनां। मा ममें प्राणैरपे प्रस्पं मेत्स्यूप (८)। (१०) इय १ राचिः। सर्वेषां भू-तानां प्राणैरपे प्रसर्पति चात्संपति च। मा में प्रजाया

मपि मा कुर्त । भवदीयप्रजारचणनिमित्तमायुःचयोमा स्टित्यर्थः॥

श्रय षष्ठमप्तममन्त्रावाह। (१) "इमे मासाञ्चाई मासाखा श्रयपत मास्य प्रता "इमे स्थातः । प्रस्पत मास्य प्रता । नचनवाक्यवद्वा खोयं॥

श्रधाष्ट्रमभाच । (म) "श्रयष्ट्रसंवत्सरः ॰ प्रस्प मेत्सृप" (म) इति। श्रच संवत्सरशब्दस्यैकवचनान्तवात् सर्प प्रसर्पेति चैकवचन । श्रन्यत् पूर्ववत्॥

मा पंश्रुनां। मा मर्म प्राणेर पं प्रस्तु मोत्सृंप(१०) ॥ (१९) अ मूर्भुवः स्वं:(१९) । (१९) एतद्दो मिथुनं मा ने।मिथुन १-रीढुं(१९) ॥ ४ ॥

प्राचैरापूर्यति, उत्स्वपत्, उत्संपति च, उत्स्प देच ४॥
उदेत्यं स्तमेत्यापूर्यत्यपक्षीयंत्यमू निनर्श्वचाणीमेमा
सा इम ऋतवायः संवत्सर इदमर्घरियः राचिर्दर्ण॥
अनु०॥ १४॥

श्रय नक्तरज्ञमी मन्त्रावाह । (८)''द्रदमहः ॰ प्रस्प मी-सृप'' (८) (९०)''द्रयं राचिः ॰ रप प्रस्प मीत्सृप''(९०) द्वति । एतदाकादयं संवत्सरवाकावद्वाखोयं ॥

प्रथेकाद्यं मन्त्रमाच। (११)"ॐ अर्जुवः सः"(११)इति। योषं प्रणवप्रतिपाचः परमाता स एव सोकचयरूप इत्यर्थः ॥

श्रथ दादशमाद । (१२) "एतदो मिशुनं • मिशुनं रीढं"
(११) दित । नजनमासाई मासर्ज्यंतसरा हो राजक्रपा हे सप्त
पुद्दाः प्रक्रव्यप्रतिपाद्यपरमात्मक्ष्णेणादित्येन सदावस्त्रानं चदस्ति तद् 'वः' युग्नाकं, 'मिशुनं' सम्बन्धः, जपकार्थे। पकारकः
सचणः, एतस्य ध्यानेनास्नाकमपि 'मिथुनं' स्त्रीपृंसस्त्रकः
'मारीढ्ं' हिंसितं मा सुद्दत ॥

द्रित सासनाचार्यावरिचते माधनोचे वेदार्थप्रकाणे यजु-रारखके प्रथमप्रपाठके चतुर्दश्रीऽनुवाकः ॥ १४ ॥

## त्रथ पञ्चदशाऽनुवाकः।

# <sup>(९)</sup>श्रयादित्यस्याष्टपुं रुषस्य<sup>(९)</sup>।

(१)वस्नामादित्यानाः स्थाने स्वतेर्जसा भानि(१)।
(१) इट्राणामादित्यानाः स्थाने स्वतेर्जसा भानि(१)। (१) आ-

कथाः। वस्नां बद्राणामित्यष्टावुत्तरत इति तदेत्राञ्च-णवाक्येन सङ्गुषकपेण प्रतिजानीते। (१)"त्रचादित्यस्वाष्टपुद्द-रूः"(१) इति। त्रष्ट्योनोमित्यनुवाकोक्तिमंन्त्रैदिष्टकोपधानानन्तरं बस्रायष्टविधपुद्देषावस्त्रितस्यादित्यस्य समन्धिभिमंन्त्रैदिष्टका उपद्धादिति श्रेषः॥

तत्र प्रथमं मन्त्रमाइ। (१) "वस्र नामादित्यानां • खतेजवा भानि" (१) इति। पूर्वस्तु प्रकरणे वयन्तो वसुभिः यह इदुक्कवा-या ब्रह्मण इत्यादिना ये च ब्रहादया निर्द्धिः, ते सर्वेषा-दित्यस्वैवावतारविश्वेषाः, तेचाच मन्त्रेषु क्रमेण निर्द्धिसन्ते। त्रष्टवस्वस्पेषावतीणा ये श्वादित्यमूर्त्तिविश्वेषाः, तेषां 'स्वाने', तिष्ठस्वस्नत्प्रयादस्य भ्येन स्वतीयेन 'तेज्या', 'भानि' भाव-माना भ्रयायं॥

त्रय दितीयमार । (२) "रद्राणामादित्यानां • स्रतेत्रसः भानि"(२) दति । एकादत्रस्ट्रक्षेणावतीणां त्रादित्यमूर्ति-विश्रेषाः । त्रम्यत् पूर्ववत् सर्वत्र स्थास्थेयं ॥ दिखानामादित्यानाः स्थाने खतेर्जसा भानि (॥) सतार्रसत्यानां। त्रादित्यानाः स्थाने खतेर्जसा भानि (॥) ।
(() त्रिभिधृत्यतामभिघ्रतां। वातवंतां महतां। त्रादित्यानाः स्थाने खतेर्जसा भानि (१)। (०) स्यसू खामादित्यानाः स्थाने खतेर्जसा भानि (०)॥ (०) विश्वेषां देवानां। त्रादि-

षण हतीयमार। (४) "त्रादित्यानां ० खतेजमा भानि" (४) इति । दादजादित्यक्षेणावतीर्णाः परमात्मक्पादित्यस्य मूर्त्तिविजेषाः॥

त्रथ चतुर्थमारः। (४) "सतांमत्यानां • खतेत्रसा भानि" (५) रित । 'सन्तः' सत्पुरुषाः, 'निजावतारेण सर्वस्रोकसम्प्रतिपद्मा महर्षथः', तेच 'सत्याः' सर्वदा सत्यवादिनः, तादृशाः केचि-दादित्यावतार्विश्रेषाः॥

श्रथ पश्चमषष्ठावाह। (() "श्वभिधूत्यतां व स्वतेषमा भावि"(() (व) "स्थूषामादित्यानां व स्वतेषमा भानि "(व) इति।
स्तुप्रकरणेऽभिधूत्यन्तोऽभिष्नम्त इत्यादिना महद्रणा उत्ताः ते
वाभिता धूत्र्यन्ति दृष्टिजखञ्चाखयन्ति इतस्ततः कम्ययन्ति मार्गे
वस्त्रतः पुरुषानभिष्ठन्ति श्राभिमुख्येन ताउयन्ति। तेष 'वातवन्तः' तीव्रवाय्युका भवन्ति, ते च महद्रणा श्रादित्यावतारविश्वेषाः॥

त्वाना १ स्थाने स्वतेर्जसा भानि (०)। (०) संवत्सरे स्व स्वितः। चादित्वस्य स्थाने स्वतेर्जसा भानि (०)। (००) चोसू भुवः स्वः। रख्योवो मित्रुनं मा ने। मित्रुनः र्रोद्धं (००)॥१॥ च्याना दिखाना १ स्वतेर्जसा भानि वर्षः। च्यान् १६॥

ंत्रथ सप्तममार । (F)''विश्वेषां ॰ खतेजसा भानि" (F) इति। ये प्रसिद्धाक्षे विश्वेदेवा क्षेपादित्यावतार्विश्वेषाः॥

त्रशाष्ट्रममारः। (८) "संवत्सरस्य ० स्वतेजसा भानि" (८) इति । स्वतुप्रकरणे स खलुसंवत्सर एते रिति संवत्सरोऽभिरितः संचादित्यस्थावतारविशेषः॥

श्रथ सर्वमन्तेषु श्रनुषद्मनीयं वाकादयमादः। (१०) श्री-अर्भुव:खः मिथुन १ रीइ '"(१०) दित । प्रणवर्षितपाद्यस्य लेक-नयात्मकस्यादिस्य सम्बन्धिना हे 'रम्मयः', 'वः' युश्वाकं, स्वा-मिनाऽऽदित्येन सद्द 'मिथुनं' मिथुनवद्पकार्योपकारकभा-वेस्ति, श्रतस्वादृशा यूयं 'नः' श्रसाकं, स्वोपुरुषलचणमिथुनं 'भा रीइं' हिंसितं मा कुरुत ॥

दित सावनाचार्यविर्विते यनुरारक्षके प्रथमप्रपाठके पञ्चदकोऽन्वाकः ॥ १५॥

#### श्रथ घाडशे। उन्वाकः।

() चारागख खाने खतेर्जसा भामि। धात्रख खाने खतेर्जसा भामि। पटरख खाने खतेर्जसा भामि। पत-त्रख खाने खतेर्जसा भामि। खर्णरख खाने खतेर्ज-सा भामि। च्योतिषीमतख खाने खतेर्जसा भानि। वि-भासख खाने खतेर्जसा भामि। कख्रपख खाने खते-जसा भामि। चो सुर्भुवः खंः। चापोवा मिचुनं मा नोमियुनं रिदे() ॥ १॥

# भारागस्य दर्भ ॥ श्रनु ॰ १६ ॥

कस्यः। श्वारागसेत्यष्टातृपिष्टादिति। श्वारागा श्राजः पटरः पतङ्ग इत्यादीन्यष्टस्र्यंनामानि मन्त्रक्षपाणि पूर्वमा-खातानि ददानीं तेनेव कमेणाष्टी मन्त्रान्तराण्यवाष्ट्रायन्ते। तानि दर्शयति। (९) श्वारागस्य । मिथुनं रीढुं १९९) इति। श्वारोगनामको यः प्रथमः स्र्यः तस्य 'खाने,' तिष्ठस्रक्षन्तत्-प्रसादस्रभेन खकीयेन 'तेजसा', भासमाना भ्रयासं। प्रणव-प्रतिपाद्योक्षीकच्यात्मको यः स्र्यः तेन स्व 'श्वापः', 'वः', युश्वाकम्, खपकार्योपकारकभावेक्ति श्वतस्रथाविधा यूयं श्व-स्रदीयं 'मिथुनं', दिसितं मा स्रुद्धत् । एतत्र वाक्यदयं पूर्ववन् स्र्वे मन्त्रकेषः॥

द्दित मायनाचार्य्यविरचिते माधवोधे वेदार्घप्रकाभे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके वेखिभाऽनुवाक: ॥१६॥

#### श्रथ सप्तद्शोऽनुवाकः।

(१) अय वावारेकादण पुरुषस्थैकादणस्वितस्य (१)।

(१) प्रधानमानानाः रहाखाः स्थाने स्वतंत्रसा भानि।

वासुकिवैद्युतानाः रहाखाः स्थाने स्वतंत्रसा भानि।

वासुकिवैद्युतानाः रहाखाः स्थाने स्वतंत्रसा भानि।

रजतानाः रहाखाः स्थाने स्वतंत्रसा भानि। पर्वास्थाः रहाखाः स्थाने स्वतंत्रसा भानि। ग्र्यामानाः रुद्राखाः स्थाने स्वतंत्रसा भानि। क्षिणानाः रहाखाः स्थाने स्वतंत्रसा भानि। रु

कन्यः । प्रश्नाजमानानामित्येकाद श्रप्रश्नाजमानामिति चैकाद श्रमध्य दति । तेषां मन्त्राणां सङ्गु इक्ष्पेण ब्राञ्चाणवाक्येन प्रतिश्चां दर्भयति । (१) 'श्रयं वायोरिकाद श्रपुर्व खैकाद श्र-च्योक ख्रेश' (१) दति । एक एव वायुः प्रश्नाजमाना खेकाद श्रव्ह-मूर्त्तिक्ष्पेण प्रश्नाजमाना खेकाद श्रद्धी मूर्त्तिक्षेण प्रश्नाजमाना खेकाद श्रद्धी मूर्त्तिक्षेण प्रश्नाजमाना खेकाद श्रद्धी मूर्त्तिक्षेण प्रश्नाजमाना खेकाद श्रद्धी मूर्त्तिक्षेण प्रश्नाजमाना दर्शयति । (९) 'प्रभाजमानानाः । मानो मिथुन १ री द्वं ' (९) दति । प्रश्ना-

(१) श्रवपतन्तानाः रुद्राणाः स्थाने खते श्रमा भानि। वैद्युतानाः रुद्राखाः स्थाने स्वतेत्रंसा भानि । प्रभाज-मानीनाः रुद्राणीनाः स्थाने खतेर्जसा भानि । व्यव-दातीनाः रदाणीनाः स्थाने खतेर्जसा भानि । वासु-किवैद्युतीना र रहाखीनार स्थाने खतेर्जसा भानि। रजतानाः रुद्रागीनाः स्थाने स्वतेर्जसा भानि। पर-षाखाः बद्राखीनाः स्थाने स्वतेर्जसा भानि। ग्र्यामा-नाः रद्राणीनाः स्थाने खतेर्जसा भानि। कपिखानाः बद्राणीनाः स्थाने खतेर्जसा भानि। त्रतिलेखिती-नाः रद्राणीनाः स्थाने स्वतेत्रंसा भानि॥ जधीनाः रद्राणीनाः स्थाने खतेर्जसा भानि। अवपतन्तीनाः रद्राणीनाः स्थाने स्वतेर्जसा भानि। वैद्यतीनाः र-द्राणीनाः स्थाने खतेर्जसा भानि। श्रों भूर्भुवः स्वः। रूपाणि वा मियुनं मा ना मियुनः रोइं<sup>(१)</sup> ॥ २ ॥

जमाननामको वायुषम्बन्धी यो इद्रविश्वेषः तस्य बस्तो मूर्न्ति-विश्वेषाः । त्रतः प्रभ्राजमानामिति बज्जवचनं । एवं सर्वेच द्रष्टयं । 'क्वाणि' स्त्रीपुरुषविश्वेषाः, से 'क्याणि', 'वः' युश्वाकं,

जधीनाः रहाणाः स्थाने स्वतेष्रसा भानि, श्रिति-बाहितीनाः रहाणीनाः स्थाने स्वतेष्रसा भानि, पर्चच॥ श्रुन्॥ १७॥

# श्रथ श्रष्टादश्री (मुवाक:।

(१) ऋयाग्नेरष्टपुं हव्स्य(१)। (१) ऋग्नेः पूर्वेदिश्वस्य स्थाने स्वतेषंसा भानि। जातवेदस उपदिश्वस्य स्थाने स्व-

सम्बन्धि यत् 'मिथुनं', तत्रसादादस्त्रदोयमपि 'मिथुनं', श्रर्षि-सितं भवतु । श्रयस्य सर्वमन्त्रश्रेषः॥

र्ति सायमाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजु-रार्द्यके प्रथमप्रपाठके सप्तरमाऽनुवाकः ॥ ९७॥

### त्रय त्रष्टादकोऽनुवाकः।

कचाः। अग्नेः पूर्विदिश्वस्थेत्यष्टै। दिश्वा इति। तत्र सङ्ग्रह-क्षेण ब्राह्मणवाक्येन मन्त्रान् प्रतिज्ञानीते। (१) "अथाग्नेरष्टपुद-षस्थ" (१) इति। अग्निजातवेदः प्रस्तवः पुरुषा मूर्त्तिविश्वेषाः य-स्थाग्नेः सन्ति सेयम् 'अष्टपुद्दः',तस्थ। 'अग्नेः',सम्बन्धिने। सन्ताः पूर्वे। क्षवायुसम्बन्धिद्विधेकाद्वद्दद्द्रास्थनन्तरमुख्यने। ता-स्राह्मान् दर्शयति। (१) "अग्नेः पूर्वदिश्वस्य • मा ने। मि- तेर्जसा भानि। सहाजसी दक्षिणदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जनसा भानि। श्रजिराप्रभव उपदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जनसा भानि। वैश्वानरस्यापरदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जसा भानि। नर्यापस उपदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जसा भानि। पङ्गिराधस उदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जनसा भानि। विसर्पिण उपदिश्यस्य स्थाने स्वतेर्जनसा भानि। श्रों सूर्भुवःस्वंः॥ दिश्रो वे। मिथुनं मा ने। मिथुनः रीद्वं (१)॥१॥

खः, रकच ॥ अतु॰॥१८॥ रतद्रश्मय आपोरूपाणि दिंशः पच्च॥

शुनं रीष्टं"(र) इति । पूर्वा दिक् प्राची तस्तां भवः 'पूर्वदिम्नः', तथाविधोग्निमको यो मूर्णिविश्वेषः तस्त्र 'स्राने', तिष्ठ-स्वक्रमस्यादास्रभेन 'स्रातेष्ठमा', भाषमाना भूयायं। एप-दिनाग्नेयी तस्तां भव 'उपदिम्बः' 'जातवेदः'नामकः। एवं सर्वच योज्यं। हे 'दिशः', 'वः' युग्नाकम्, च्रित्राम् स्वामना स्वद्य उपकार्योपकारकभाषः। म्राता युग्नस्वादेनास्रदीयं 'मिश्रनं', महिंसितं भवतु। सेायं सर्वमक्त्रश्चेषः। म्रथवा म्नो-मिश्यादिः सर्वच यजमानाभिमक्त्रस्यस्त्रोह द्वर्थः॥

द्ति सावनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्यप्रकाशे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके चहाद्वेगऽनुवाकः॥ १८॥

# श्रय एकोनविंश्रीऽनुवाकः।

(१)दश्चिणपूर्वस्यां दिशि विर्सपी न्रकः। तसानः पंरिपाहि(१)। (१)दश्चिणापरस्यां दिश्यविर्सपी न्रकः। तसानः पंरिपाहि(१)। (१)उत्तरपूर्वस्यां दिशि विषा-

कस्यः । दिचिषपूर्वस्थामिति त्रतस्थे नरकवतीर्यथाखिक्वमिति । तत्र प्रथमं मन्त्रमाष्ठ । (१)"दिचिष ० परिपादि"(१) इति । दिचिषस्थाः पूर्वस्थास्थान्तरास्ववित्तंनी दिगाग्नेस्थी
तस्यां 'विषपिं'नामकः 'नरकः', विद्यते इष्टके 'तस्यात्' नरकात्, 'नः' श्रस्यान्, 'परिपाष्टि' ॥

श्रय दितीयमार । (१) "द् जिणापरस्यां ॰ परिपारि" (१) दिता । नैर्कती 'द जिणापरा', तस्यां 'श्रविसपीं', नाम 'नरकः' । पूर्वच वेदनातिश्वयात् विविधमितस्ततः सर्पतीति सुत्पस्या विसपीं, दश्तु दुः सस्यान्तमाधिक्यादिसपिंतुमपि न जमते तस्यात् 'श्रविसपीं' । श्रेषं पूर्ववत् ॥

श्रय हतीयमाह। (१) ''उत्तरपूर्वस्थां • परिपाहि''(१) दिता। ऐशानी दिक् 'उत्तरपूर्वा', तन हि 'विषादि' संज्ञकः 'नरकः'। किमर्थमस्याभिः पापं कतिमिति जन्तवे। विषादं सुर्वनित तस्यादयं 'विषादी'। श्रन्यत् पूर्ववत्॥

श्रथ चतुर्थमाद । (४)''उत्तरापरस्थां ॰ परिपाद्यि''(४) इति । वायवी दिक् 'उत्तरापरा', तच 'श्रविषादी नरकः', दी न्रकः। तस्मानः परिपाहि (१) । (१) उत्तरापरस्यां दिश्वविषादी न्रकः। तस्मानः परिपाहि (१) । (१) आय-स्मिन् सप्त वासवा इन्द्रियाणि भतक्रतं वित्ये ते (१) ॥ १॥ दिख्यपूर्वस्यां नव॥ अनु ०॥ १८॥

#### श्रथ विश्वारम्वाकः।

(१) दून्द्रघोषा वे। वसुंभिः पुरस्तादुपंदधतां। मनी

षु:खातिश्रयाच्यन्तवा विषादमपि कर्त्तुं न चमन्ते तस्राद-विषादी। श्रेषं पूर्ववत्॥

कस्यः। त्राचिसिकिन्द्रियाणि भनकतिति दे इति। तये।
भैन्त्रयोः प्रतीके दर्भयति। (५)"त्रायसिन् ॰ भनकतितिथेते"(५) इति। 'इत्येते' ये ऋची ताभ्यामिष्टके उपद्थादित्यर्थः।
एतचे। भयमिद्रं वे। विश्वतस्यरीत्यनुवाके व्याख्यातं॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्घप्रकाणे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके एकाेनविंगाेऽनुवाकः॥ १८॥

#### श्रय विंशाऽनुवाकः।

कस्य:। दुन्द्रघोषा वः संज्ञानमिति षड्दिम्या दति। पाठस्त।

जवस वेवः पिष्टिभिद्धिण्त उपद्धतां। प्रचेता वेक्द्रेः पश्चादुपद्धतां। विश्वकंमी व श्चादित्वैक्तर्त उपद्धतां। त्वष्टा वे कृपैक्परिष्टादुपद्धतां। सञ्ज्ञानं वः पश्चादिति(१)। (१)श्चादित्यः सर्वेक्षिः प्रथिखां। वायुर्न्तरिश्चे। द्वर्या दिव। चन्द्रमा दिश्च॥ नर्श्चचा-णि खले। के(१)। एवा श्चेव। एवा श्चेप्ने। एवाहि वी-

(१) "इन्ह्घोषा वे। प्यादिति" (१) इति। हे म्रमूपा इष्टकाः 'वः' युमान्, 'पुरसात्' पूर्वस्यां दिम्नि, 'वस्तिः', देवैः सहि-ताः 'इन्हघोष'नामका देवाः 'उपद्धतां'। 'पिद्धिः', सहि-ताः 'मनोजवसः', देवाः 'वः' युमान्, दिखणस्यां दिम्नि 'उप-दधतां'। एवं सर्वत्र योज्यम्। 'संज्ञानं' सभीचीनज्ञानयुक्तं देवतास्त्रह्णं, 'वः' युमान्, 'पञ्चात्', उपद्धातीतिभेषस्य स्वनार्थः 'इति'मञ्दः प्रयुक्तः। त एते वएतन्त्राः॥

कत्यः। त्रादित्यः सर्वे इति पञ्च दिक्या इति। पाठसु।

ं (१) "त्रादित्यः • नचचाणि खलोके" (१) इति। त्रादित्यात्याकः 'सर्वः', त्रपि 'त्रग्निः', 'पृथियां', खपद्धातु। एवं
वाय्वादिषु योज्यं॥

# या। युवाहीन्द्र। युवाहि पूषन्। युवाहि देवाः (१) ॥१॥ दिखु, सप्त चं॥ ऋतु०॥२०॥

कस्यः । एवाद्यविति वड् दिख्या इति । पाठस्त । (१) "एवा-द्योव ॰ एवाद्वि देवाः" (१) इति । ईगैतावितिधातोद्दयस्य एव ब्रब्दः, हे 'एव' स्थमश्रीस स्मादित्य, 'एवाः' एतयाः प्राप्त-व्याः, कामास्ते सर्वे लमसीति शेषः । 'हि'शब्देनादित्यस्य सर्व-कामहेतुलप्रसिद्धिर्स्थते । एवमुक्तर्चापि योष्यं ॥

द्दति सायनाचार्यविर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रारखके प्रथमप्रपाठके विभाऽनुवाकः ॥ २०॥

# श्रथ एकविंग्रीऽनुवाकः।

(१) ऋषिमापाम्पः सवीः। श्रृस्माद्स्माद्तितासुर्तः। ऋषिर्वायुख् स्रयेश्व। सृष्टसंचल्क्राहिया। वायवश्वी-

कस्यः । त्रापमापामिति नवापिरष्टादिति । पाठस्त । (९) अवापमापामपः • मातच्यामसंदृत्री (९) द्रति । सन केतव द्रति सन्तं विद्याचान्येऽष्टी मन्ताः प्रथमानुवाके व्यास्त्राताः । रिक्ष्मिपत्रेयः । मरीचात्माना ऋदुः । देवीर्भवन्छ-वरीः । पुचवत्वायं मे स्ता । महानासीर्भहामानाः । महसोर्महस् स्वंः ॥ १॥

देवीः पंजिन्यस्विरीः । पुचवत्वार्यं मे सुतः । श्रुपा-श्रुष्णिश्रुम्पारर्ष्यः । - श्रुपाष्णिम्पार्षं । श्रपाधाम-पंचावितः । श्रपंदेवीरितोष्टित । वर्ञं देवीरश्रीताध्य । भुवनं देवस्विरीः । श्रादित्यानदितिदेवीं । योनि-नीर्ध्वमुदीष्तं ॥ २ ॥

भद्रं कर्णेभिः श्रुणुयामेदेवाः। भद्रं पंश्चेमास्ति-र्यजेषाः। स्थिरेरक्कें स्तुष्ट्वा १ संस्तुन्तिः। व्यभेमदेव-ष्टितं यदायुः। स्वस्तिनः इन्द्री ष्ट्रद्वश्रंवाः। स्वस्तिनेः पूषा विश्ववेदाः। स्वस्तिनः स्ताख्या श्रारेष्टनेमिः। स्वस्तिना ष्ट्रस्पतिद्धातु। केतवा श्रुर्रणसञ्च। स्-ष्या वात्रर्रमाः॥ प्रतिष्ठा १ श्रुत्वा । सुमाहिता-

पुनरप्युपधानाधें मन्त्रपाठः । केलक्षवातरज्ञनज्ञब्दा स्त्रविष-द्वानाच्चते । ते सर्वेषि स्वविषद्वाः 'समाहितासः' त्रप्रमन्ताः सन्तः, 'प्रतथा हि' प्रतसङ्घाकेनापि प्रकारेष, 'प्रतिष्ठां' स्वैर्य- से। सङ्ख्यार्यसं। शिवानः शन्तमा भवन्तु। दि्या त्राप् त्रीषंधयः। सुमृडीकासरंखती। मातेव्याम-संदर्शि॥ ३॥

स्वंः, जुदीषंतु, वार्तरश्नाः, षद् च ॥ अनु । । २१ ॥

### श्रय दाविंग्रोऽनुवाकः।

(१) येडिपां पुष्यं वेदं। पुष्यंवान् प्रजावान् पशुमान् भवति। चन्द्रमा वा ऋपां पुष्यं। पुष्यंवान् प्रजावान् प-

हेतुं 'सइस्त्रधायसं' सइस्रसङ्घाकस्य फलस्य धारयित्रीं, इष्ट-कामुपद्धालिति ग्रेषः॥

रति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके एकविंशोऽनुवाकः॥ २१॥

#### श्रथ दाविंगाऽनुवाकः।

एतावत्स्तनुवाकेषूपधानमन्त्राः प्रायेणाभिहिताः, श्रतः-पर्मिष्टकानां ब्राह्मणमुख्यते । तचादी तावदापा यद्धधा प्रश्नं स्थनो । तच प्रथमां प्रश्नंचामाह । (१)''योपां पृषां ॰ य एवं शुमान् भेवति। य एवं वेद्रेरः। रियोपामायतेनं वेदे। आयतेनवान् भेवति। अग्निवी अपामायतेनं। आग्नि-तेनवान् भेवति। योग्नेरायतेनं वेदे॥ १॥

श्रायतेनवान् भेवति। श्रापे। वा श्रुग्नेरायतेनं। श्रा-यतेनवान् भेवति। य एवं वेदे (१)। (१) योपामायतेनं वेदे।

वेद"(१) इति। श्रम्यतमयं हि चन्त्रमण्डमं। श्रतो अश्वका-यंत्रादपां पुष्पश्चानीयं। एतस्य वेदिता खयं भागार्थचम्यक-बक्जसादिपुष्पैः पुचादिप्रजया गवादिपश्चभिष्य सम्द्रोत्ते भवति। वेदने प्रराचनार्थमादी प्रस्तवयनं, खपसंदा-राधे पुनःकथनं॥

त्रथ दितीयां प्रशंसामाद । (१) "योपामायतनं • य एवं वेद् "(१) इति । इति श्रुतावग्नेराप इति श्रुग्नेसकार्णवाभिधानादग्निरपामात्रयः । भवापि प्ररोचनार्थमादी फलकयनं । उपमंद्रारार्थं पुनर्णायतनवानित्यभिधानं । तव य
एवं वेदेत्यधादरणोयं । महास्ष्ष्टावपामग्निकार्यवेषि ब्रह्माखाद्यवान्तरस्ष्टी श्रापा वा इदमासन् सिक्सासीदित्वादिवाक्येनापां सर्वेकारणवाभिधानादुश्चाष्टान्नः पातिने । अवापि प्ररोचनार्थमुपव्याग्नेस्कार्यवादपामन्वाधारलं । श्रवापि प्ररोचनार्थमुप-

श्रायतंनवान् भंवति । वायुर्वा श्रपामायतंनं । श्रा-यतंनवान् भंवति । या वायारायतंनं वेदं । श्राय-तंनवान् भंवति ॥ २ ॥

श्रापे। वे वायोरायतेनं । श्रायतेनवान् भेवति । य एवं वेदं<sup>(२)</sup>। (१)योपामायतेनं वेदं । श्रायतेनवान् भेवति । श्रुसी वे तपंत्रपामायतेनं । श्रायतेनवान् भेवति । योमुख्य तपंत श्रायतेनं वेदं । श्रायतेनवान् भेवति । श्रापे। वा श्रमुख्य तपंत श्रायतेनं ॥ ३॥

संदारार्थं दिः फलकथनं । सेयं जलाम्येः परस्पराधारते किः । दितीया प्रशंसा । एवमुक्तरच द्रष्टयं ॥

श्रय हतीयां प्रशंसामाद । (१) "योपामायतनं वेद • च एवं वेद" (१) रति । सदास्तृष्टी वायोपियः श्रयोपा हति श्रुतेः । श्रयिद्वारा वायोरप्कारणलादायतनलं, श्रपां सवासा-रस्तृष्टी पूर्वे क्रिन्यायेन वाय्वाधारलं । श्रन्यत् पूर्ववद्वाख्येयं ॥

श्रथ चतुर्थीमाइ। (४) "योपामायतनं • य एवं वेद" (४) इति। योगावादित्यसपञ्चपस्थते ये। यमपामाधारः। श्रादित्यास्त्रायते दृष्टिति जसकारणतस्त्रोतः श्रपाञ्च पूर्ववदादित्याधारतं दृष्ट्यं॥

श्रायतेनवान् भवति । य एवं वेदे (१) । (१) यो पा-मायतेनं वेदे । श्रायतेनवान् भवति । चन्द्रमा वा श्रायतेनं । श्रायतेनवान् भवति । यश्रन्द्रमेस श्रायतेनं वेदे । श्रायतेनवान् भवति । श्रापे। वे च-न्द्रमेस श्रायतेनं । श्रायतेनवान् भवति ॥ ४ ॥

य एवं वेदं (१) । (९) यापामायतेनं वेदं । श्रायतेन् नवान् भवित । नश्चाणि वा श्रुपामायतेनं । श्राय-तेनवान् भवित । या नश्चचाणामायतेनं वेदं । श्रा-यतेनवान् भवित । श्रापा वै नश्चचाणामायतेनं । श्रायतेनवान् भवित । य एवं वेदं (९) ॥ ५ ॥

श्रय पञ्चमीमाइ। (५) "द्योपामायतमं व्याप्तं वेद" (५) इति। तुर्विन रूपाणां किरणानां अन्द्रजन्यला अन्द्रमसे। जल्लाधारलं॥

श्रय षष्टीमार । (()''योपामायतनं वेद • य एवं वेद''() दित । पृथ्याक्षेवादिषु मरानचनेषु वर्त्तमानेषु दृष्ट्याधिका-दर्शनाम्नचनाणामनाधारलं॥

श्रथ सप्तमीमाइ। (०)योपामायतनं वेद • य एवं वेद''(०) इति। पर्जन्याख्यस्य मेघस्य जलाधारतं प्रसिद्धं॥ (°)योपामायतेनं वेदं। श्रायतेनवान् भेवति। प्र-र्जन्यो वा श्रपामायतेनं। श्रायतेनवान् भेवति। यः पर्जन्यस्यायतेनं वेदं। श्रायतेनवान् भेवति। श्रा-पे। वै पर्जन्यस्यायतेनं। श्रायतेनवान् भेवति। य एवं वेदं (°)। (ः)योपामायतेनं वेदं॥ ६॥

श्रायतंनवान् भवति । संवृत्सरे वा श्रूपामायतंनं । श्रायतंनवान् भवति । यः संवृत्सरस्यायतंनं वेदं। श्रायतंनवान् भवति । श्रापा वे संवृत्सरस्यायतंनं । श्रायतंनवान् भवति । श्रापा वे संवृत्सरस्यायतंनं । श्रायतंनवान् भवति । य एवं वेदं । (८)यापु नावं प्रतिष्ठितां वेदं । प्रत्येव तिष्ठति ॥ ७॥

श्रयाष्ट्रमीमार । (<sup>८)</sup>''थोपामायतनं वेद ॰ घ एवं वेद''<sup>(८)</sup> रित । वर्षर्भुदारा संवत्सरस्य असाधारतं॥

श्रय नवमीमार । (८) "था पुनावं ० तदेषा भवतू हा" (८) रित । 'थ: 'पुमान्, 'श्रपु', 'प्रतिष्ठितां' सीर्थेणाविस्तां, 'नावं', 'वेद'। स ख्वयं स्रोके प्रतिष्ठायुक्ता भवति । कासी प्रतिष्ठिता नारिति सेयमुच्यते । 'इ.से वे' दृश्यमाना एव, भ्रराद्य: 'स्रोकाः', 'श्रपु', सीर्थेणाविस्ताः नास्तानीयाः । भतः सर्वे सोकाधारभ्रता श्राप इति वेदनेन प्रतिष्ठिताप्रा-

ष्मे वै खोका श्रमु प्रतिष्ठिताः। तदेषाभ्यमूक्ता<sup>(१)</sup>।
(१<sup>२)</sup>श्रमार रस्मुद्यश्सन्। स्रयें श्रुकश्समार्थतं।
श्रमार रसंस्य या रसंः। तं वे। रक्षाम्युक्तममिति<sup>(१२)</sup>।

ति:। नदादिव परतीरगमनाय जनैया नै। समाद्यते सा-जसे प्रतिष्ठिता न भवति। गमनागमनाभाष्यश्चसत्रात्। धर्वा खेकसङ्गरूपा तु नीर्ज कदाचिदपि चलति किं लख् सीर्वेणावितष्ठते। स्रावरणयहितं ब्रह्माएउं घनोदास्ये महा-अलेऽवतिष्ठत इति चि पाराणिकप्रसिद्धिः। तत् तस्मिन् · सर्वेजगदाधार्भ्यता त्राप इत्येवं रूपेऽचें काचिहुक् 'त्रभ्य-नूका', बाखानारे समाचानात् तामेतास्चदर्भयति। "(१०) चपार • यहाम्यूत्तममिति"(१°) इति। योऽयम् 'चपां', 'रयः' यारः, तं रयमभिष्यच्य 'उदयन् यन्' यर्वे सेका **उद्गताः। तसादेव रयादुत्पद्यतेऽसिन्नेवावतिष्ठत रत्यर्थः।** कीद्रां रसं, 'सुर्वे' पादित्यमण्डसे, वृष्टिजनमाय 'समा-सतं समादितं, त्रत एव 'ग्रुकं' निर्मसं, 'त्रपां रससः' वैक्षोकारूपक्षेदिकसारक, तद्त्रमः 'र्यः' सेमिरूपः, दे चापे। युचदीयं 'तं' 'उत्तमं', रषं, 'रुक्वामि' तेषु तेषु स्रोकरोमि, 'इति'इन्हो मन्त्रसमाध्यर्थः, त्रनेन मन्त्रेच का-चिदिष्टकोपधेचा ॥

((() दुमे वै बेाका अपार्यसं। तेमुिक्स वादित्ये समा-र्थताः((१)। ((९) जानुद्द्यीमुत्तर्वेदीं खात्वा आप पूर-यिता गुंचफद्यं॥ ८॥

पुष्करपर्थैः पुष्करदर्खैः पुष्करैश्चं सःस्तोर्थ। तस्मिन्

चय प्रचोनं विधत्ते। "(१२)जानुद्वीमुत्तरवेदीं • समा-भाष"(१२) दति। तच साविचचयनवद्रयचकं परिक्षिक्य तच जानुप्रनाचाम् 'उत्तरवेदीं खाला', तां खातामुत्तरवेदीं 'गुष्कद्वं', यथा भवति तथा जलैः पूरियला तव्यक्षमादै। विद्यायसे। श्रुमिं प्रणीयापसमाधार्य (११)। (११) ब्रह्म-वादिना वदन्ति। कस्मात् प्रणीतेयम् मिश्रीयते।

पद्मपनैः सञ्कास तत उपरि पनरितः केवसैः पद्मद्दैः सञ्कास तताऽप्युपरि मूखदण्डपनसितः क्रत्नैः पद्मैः सञ्कास 'तिसिन् विद्यायसे', तत् तस्यापि तस्य मञ्चकस्य उपरिकर्मानु-गुणमग्नेः प्रणयनं कला तञ्च 'त्रिमिन्पसमाधाय', तस्याग्नेः परित दष्टका उपद्ध्यादिति वस्त्यमास्रोनान्त्रयः॥

श्रयाचिषसाधानाथां तिसमं प्रयोगं समर्थयते। "(११) इति। श्रम्यान्तरेथोऽस्य वैस्वचस्वादिनो • अपद्धाति"(११) इति। श्रम्यान्तरेथोऽस्य वैस्वचस्वं दर्शयतं 'त्रश्लवादिनः',श्रव पर्यनुयोगमाञ्जः। इत्तर्च हि
स्वाने सम्पूर्णे सित पस्चादिशः प्रणीयते, श्रव तु कस्मात् कारस्वात् मस्वकस्थोपिर वक्षी प्रणीते सित पस्चादिष्टकाभिः 'श्रयम्'
श्राहणकेतुकः, 'श्रश्लिस्थायते'। मस्चकन्तु वैधायने दर्शितम्।
दीर्घदा ऊतिमस्थं स्वाय पृष्टो दिवीति पुरीषयूष्टमिति।
श्रतेस्थ मस्वकस्थोपर्याकाश्रेऽशिप्रणयनादूध्यं पुनिरष्टकोषधानमितर्चयनावैस्वस्थादयुक्तमिति ब्रह्मवादिनामान्नेपाभिप्रायः।
तस्यान्तेपस्थान्तरं साप्रणीत इत्यादिनासान्नेपाभिप्रायः।
तस्यान्तेपस्थान्तरं साप्रणीत इत्यादिनास्वते। श्रद्धः सद्द वर्त्ततः
इति सापः यस्माद्यं असम्हितस्तस्थादयमिष्टकाच्यनक्ष्पाऽश्विरङ्गारक्षये वक्षी प्रणीते सित पञ्चान्तत्यः श्रषु द्वायं चीयतः
इत्यनेन असम्हितसमेव स्वष्टीक्रियते। श्रादावुक्तरवद्यामिद्धः

सा प्रमितियम् श्वयं चीयते। असी भुवनेऽप्यनी-हिताग्निरेताः। तम्भितं र्ता अवीष्टंका उपद्धा-ति<sup>(११)</sup>। (१४)अग्निष्टेषे दंशपूर्यमासयीः। प्रमुवन्धे ची-तुर्मास्येषुं॥ ८॥

श्रवी श्राष्टुः । सर्वेषु यज्ञकृतुषिति (१४) ।

पूर्षं, ततः पुष्करपर्षादिसञ्कादनं, तता मञ्चकछोपिर विक्रिप्रययणं, एवं सह्यक्षेवायं प्रणीता भवति। इतरस्वधिनापु प्रणीयते, तसादितरवेखच्छात् प्रणयनादूर्द्धमसिष्ठकोपधानं कर्म्यं। पञ्चात् प्रणिधानाभावे सति 'चसी' चिन्नः, परितार रचकाभावेन 'सुवने' देवयजनाद्विर्भंते खोके, 'चिप', गला 'चनादिताधिः', सन्नेवागिस्यति। इतराद्ययो जखभयाभा-वादेवयजन एव तिष्ठन्ति, चयन्तु जलाद्वीतः सन् बहिरिप गिस्यति। 'एताः' इति अस्यः उच्च गिस्यतीत्यसिम्पर्ये वर्मते। चतो बहिर्गमनं साभदित्येवमधे 'तं' प्रणीतमिष्ठम्, 'चिन्तः' सर्वतः, रचार्थम् 'एता चनिष्ठकाः', उपद्धात्। तदेवमाचेपसमाधानाभ्यामिष्ठं प्रणीयोपसमाधाय तमिनत एता चनिष्ठका उपद्धातित्ययमधे उपपादितः॥

श्रवायमाद्यकेतुकोऽग्निः कसिन् कर्मस्य ह्ता द्वाका-श्रावामश्रीनि कर्माणि दर्शयति। "(१४)श्रिविदेषे ० ऋतु-मिति"(१३) द्ति। श्रिविद्यासिन सङ्गोची माश्रदिति सेमयानविद्यासम्यभिप्रेश्य पश्राक्तेरापन्यासः॥ (१४) गृतर्षं स्म वा श्रीष्ठः श्रिष्ड्लाः। कम् ग्रिं चिन्ते। स्चियम् ग्रिं चिन्वानः। संवत्सरं प्रत्यक्षेण (१४)। (१९) क-म् ग्रिं चिन्ते। स्विचम् ग्रिं चिन्वानः। श्रमुमादित्यं प्रत्यक्षेण (१९)। (१०) कम् ग्रिं चिन्ते॥ १०॥

नाचिकेतम्प्रिं चिन्वानः। पुाणान् पुत्यक्षेण<sup>(१०)</sup>।

श्रय प्रश्नोत्तरपर्यायैः सप्तिभराइणकेतुकस्याग्नेरिकफस्रतं वक्तुं प्रथमं प्रश्नोत्तरपर्यायं दर्भयति। (१६)एतद्भ सा ॰
प्रस्वचेष(१६) द्रति। श्रिष्डिलो नाम कि स्वत्मादिषः तस्य वंग्ने
समुत्पन्नाः सर्वे 'श्रिष्डिलाः', ते वै तदाइणकेतुकफस्नं निस्तितं
परस्परमेवं 'श्राष्ठः', 'इ सा वै' द्रति निपातचयसायेक
एवार्थः। तच कै सिदेवं प्रस्कृते। 'सिच्धं' सचे भवमग्निं, यः
'चिनुते', से।ऽयं 'कमग्निं' किन्फसमग्निं, 'चिनुते', द्रति।
तचाभित्नीदत्तरमुष्यते। 'प्रस्यक्षेष' मुख्यया दृत्या, 'संवत्सरं'
संवत्सरप्राप्तिफसक्तमग्निं, चिनुत दृत्युत्तरं॥

श्रय दितीयं पर्यायं दर्शयति। (१९) "कमग्निं ॰ श्रमुमादित्यं प्रत्यचेष" (१९) दति। श्रमुपचारेषादित्यप्राप्तिषचकः 'सावि-चे।ऽग्निः'॥

हतीयं पर्यायं दर्शयति। (१०) "कमग्निं चिनुते • प्राणान् प्रत्यचेण" (१०) दति । यथा साविचस्तादित्यक्पलम् एव वाव साविचे। य एव तपतोति श्रुत्या भवगतं। एवम्, श्रयं वायवः पवते, सेऽग्निंचिकेत दति श्रुत्या नाचिकेतस्य वायुक्पला-वगमात् तच्यनेन वायुक्पप्राणप्राप्तिः॥ (१८)कम् प्रिं चिनुते। चातुर्द्दे चियम् प्रिं चिन्यानः। ब्रह्मं पृत्यक्षेण (१८)। (१८)कम् प्रिं चिनुते। वैश्वसृजम् प्रिं चिन्यानः। शरीरं पृत्यक्षेण (१८)। (१०)कम् प्रिं चिनुते। ज्यानुवाक्यमाशुम् प्रिं चिन्यानः॥ ११॥

द्रमान् खेनान् पुत्यक्षेण (१९) । (१९) कम् मिन्ते। द्रममारु पक्षेतुकमुमि चिन्ते। य एवासा।

चतुर्धे पर्यायं दर्भयति । (१०) "कमग्नि । जन्न प्रत्यन्ते ॥ १८०० इति । जन्न वे चतुर्देशतार दत्युक्तलाद्वन्नाप्राप्तिः । 'ब्रह्म'मञ्देन वेदपुरुष उच्यते ॥

पश्चमं पर्यायं दर्भयति। <sup>(१८)</sup>कमग्निं ॰ ज्ञरीरं प्रत्य-घेष''<sup>(१८)</sup> इति। 'ग्ररीरं' हिरएशगर्भस्य देहं॥

षष्ठं पर्यायं दर्शयति। (१०) "कमग्निं । खोकान् प्रत्यचेषा"(१०) दिति। यदेकेन संख्यापयतोत्यादिकं, खपानुवाक्या, काण्डं, तच प्रेम्कोऽग्निरपि 'खपानुवाक्यः', स च 'श्राश्रुः' श्रोषं, सहानित्यर्थः। श्रतएव तच्यनेन सर्वेलोकप्राप्तिः॥

सप्तमं पर्यायं दर्शयति। (१९) "कमग्नं ॰ तमिति" (१९) दित। दमञ्च स्रोकं व्यतीत्यातिकम्य दिला या न गक्कति से। उपं 'श्रवतीपाती' सर्यः, 'तं' सर्यं, प्राप्नोति। श्राद्येतिकस्यः, प्रश्रमाष्ट्रार्थः, दितीय उत्तरसमाष्ट्रार्थः॥

द्रतश्चामुत्तश्वाव्यतीपाती। तिमिति (११)। (११) योऽग्निमिन्
यूया वेदं। मियुन्वान् भेवति। श्रापा वा श्रुग्नेमिन्
यूयाः। मियुन्वान् भेवति॥ य ग्वं वेदं (११)॥ १२॥
वेदं, भवति, श्रायतेनम्, श्रायतेनवान् भवति, वेद्,
वेद्, प्रत्येव तिष्ठति, गुरुफद्मं, चातुमार्येषु, श्रुमुमीदित्यं
पुत्राश्चेषु कम्प्रिं चिन्ते, उपानुवाक्यमाग्रुम्प्तिं चिन्वानः, मियुन्वान् भेवति, एकं श्रुण श्रुमुमी वेत्रमा, श्रुप्ताः, वायुः, श्रुप्ताः वे तपं, चन्द्रमा, नश्चेचाणि, पर्जन्यः, संवत्सरः, तिष्ठति, सच्यिः, संवत्सरः,
सीविषम्, श्रुमुम्, नीचिकेतं, पुर्गणान्, चीतुर्देशिच्यं,
बश्चं, वैश्वस्वत्रः, श्रीरम्, उपानुवाक्यमाग्रुम्, दमान्,

खाकान, इममारुणकेतुकं, य एवासा,॥

<sup>ं</sup> शाहणकेतुकाग्नेरपास सम्बन्धक्षे यो नियुनीभावः त-देदनं प्रश्नंसितः (११) "योऽग्निर्मियूया • स एवं वेद" (११) इति। 'नियूयाः' नियुनगमनाः, 'नियुनवान्' नियुनन्निमान्, वेदनपालस्य पुनर्वचनमुपसंद्वाराधं॥

रति यावनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने चजुरा-रखके प्रचमप्रपाठके दाविन्ने। अनुवाकः ॥ २२॥

#### त्रथ त्रयोविंग्रोऽनुवाकः।

(१) त्रापा वा इदमासन्तर्भिलमेव। स पुत्रापित-रेकः पुष्करपूर्णे समभवत्। तस्यान्तर्भनेसि कामः समवर्तत। इदः स्टंजेयमिति। तस्याद्यत् पुर्वषे म-नेसाभिगच्छेति। तदाचा वदिति। तत् कर्मणा करा-

## श्रथ त्रयोविंग्रीऽनुवाकः।

श्वयासिश्वयनुवाकं सृष्णुपन्यासमुखेनाइणके तुक्षमिं तदश्वभता अपस प्रशंसति। तच सृष्णादी कामोत्यित्तं दर्भयति।

(1) "श्वापा वा ॰ तदेवाभ्यनूक्ता" (१) इति। यत् 'इदं' जगत्,
रदानीमस्माभिर्दृश्वते तत् 'इदम्', खत्यत्तेः पूर्वम् 'श्वापः',
एव 'सन्', न तु देवितर्यश्चनुष्यादिकं किश्चिदपि भातिकमायोत्। पृथ्वियादिश्वतान्तरमि वार्यतिः 'सिख्यमेव', इत्युथ्यते। तास्त्रपु मध्ये किस्तिंसित् 'पृष्करपर्यो', जगदीश्वरः 'स
प्रजापतिः', 'समभवत्' सम्यगाविर्ध्यावस्थितः, 'तस्य' प्रजापतेः, मनामध्ये सर्वम् 'इदं' जगत्, 'स्रजेयम्', इत्येवं 'कामः',
एदपद्यतः। यसात् प्रजापतेर्वाक्करीरप्रस्तिभ्यां पूर्वं सर्वप्रवृत्तिकेतः कामो मनस्याविरश्चत् । 'तस्यात्', प्रजापति
सन्ततावृत्यत्रः सर्वः 'पृद्यः', इदं कार्ये करित्यामीत्यादै।
'मनमा', 'चन्नयति, 'तत्' तर्येव, 'वाशा वदित', 'कर्मणा'

ति। तद्देषाभ्यनूका<sup>(९)</sup> । <sup>(९)</sup>कामस्तद्ये समेवर्तृतार्धि । मनेसेुा रेतः प्रथमं यदासीत् ॥ १ ॥

सता बन्धुमसंति निरंविन्दन्। हृदि पीतिष्यां क-वया मनोषेतिं(१)। (१) उपैनं तदुपंनमति। यत्कामा

बरीरचापारेणापि, तचैव 'करोति', 'तत्' तस्मिन् कामस्र प्रथमीत्पत्तिस्रचणेऽर्थे, काचिदृक् बास्नान्तरे 'त्रभ्यनूका'॥

तामेतास्ट इर्जवित। (१) "कामसद्ये ॰ कवशे मनीषेति" (१) इति। 'तत्' तदानीं स्ष्टिकाले, प्रजापतेः सकामात्
'यां प्रथमं, 'कामः' सर्वे स्जेयमित्यभिलाषः, 'मिश्वसम्वर्णत'
प्राधिक्येन सम्यगुत्पन्नः, 'यत्' यदा, 'मनसः प्रथमं', 'रेतः'
कार्यम्, 'मासीत्'। तदिति पूर्वचान्यः। पूर्वस्ष्टे। लीनायामयके
जगत्कारणे सन्ध्यमाणप्राणिकर्मे द्ववे स्ति यदा प्रजापतेमीनसं
प्रथमं कार्यमृत्पन्नं तदा तत्कार्यं स्ष्टिविषयेक्काक्ष्पेण
निष्यन्नमित्यर्थः॥ 'मनीषाः' मनस ईश्वितारः, 'कवयः' विदांसः, तत्तत्त्वृष्टिगताः प्रजापतयः, 'इदि' खिन्ते, 'प्रतीय'
प्रत्येकं निश्चित्य, 'सतः' विद्यमानस्य यक्तस्य जगतः, 'सन्धु'
बन्धकमृत्पत्तिचेतुं कामं, 'म्रसित' म्याके कारणे, 'निर्विन्द्न्'
निष्कृत्य सम्यवनः, न केवसमेतस्यामेव स्ष्टै। किन्तु सर्वासिष
स्थिषु प्रवन्ताः प्रजापतयः काममेव प्रथमं समन्त द्वार्थः।

भवित । य एवं वेदं (१) । (१) स तपें । तपंं । स तपंं स्तुष्ठा । शरीरमधूनुत । तस्य यन्ना हुसमासीत् । ततें।-ऽष्णाः केतवे। वार्तरश्ना ऋषंय उद्तिष्ठन् ॥ २ ॥ ये नखाः । ते वैखानुसाः । ये बार्षाः । ते बार्खिः

'इति' प्रब्दे। सन्त्रसमाप्ति । घनेन सन्त्रेणैका सिष्टका सुपद्धात्॥ तथा च बैाधायन चाइ । 'का्स खद्य इति सङ्कल्पवती -मिति'॥

यथोक्तकाममाहात्वयवेदनं प्रशंसित । (१) "खपैनं ० य हवं वेद" (१) इति । 'यः' पुमान्, काममाहात्वयं 'वेद', स पुमान् 'यत्कामः' यदिषयकामनावान्, 'भवति', 'तत्' वस्तु, 'एनं' वेदितारम्, 'खपनमित' प्राप्नोति । देशकाखयोः सामीयविवचया दावुपश्रब्दावृक्षी ॥

कामानन्तरभाविनीं छष्टिं दर्भयति। (४) "स तपाऽतायत ० साऽपाम्" इति। 'सः' प्रजापितः, छष्टिं कामियला 'तपः', इतवान्। नाच तप उपवासादिक्णं, किन्तु स्रष्टवं वस्तु कीदृशमिति पर्यालोचनक्णं। श्वतण्वाथर्वणिका श्रामनिना। 'यः सर्वेद्यः सर्वेविद्यस्य ज्ञानमयं तपः' इति। 'सः' प्रजापितः, 'तपः' पर्यालोचनक्णं, इत्वा स्रष्ट्यविशेषं निश्चित्व, स्वकीयं 'तरीरं', 'श्रभूनृत' किन्यतवान्। 'तस्य' कन्यनस्य श्वरीरस्य, 'यसांसं', श्रस्ति, तस्रासांसादक्णादिनामकास्त्रिविधाः 'स्थर-

खाः। या रसः। सीऽपां । (१) अन्तर्तः कूमें भूतर सर्पन्तं। तमंत्रवीत्। मम् वै त्वक्या १ सा समस्त् ॥३॥ नेत्यंत्रवीत्। पूर्वमेवाहिम्हास्मिति। तत् पुर्वषस्य पुरुषत्वं। स सहस्रिशीष् पुरुषः। सहस्राधः सहस्र-पात्। भूत्वोदंतिष्ठत्। तमंत्रवीत्। त्वं वे पूर्वर्थं समं भूत्। त्विम्दं पूर्वः कुरुष्ठेति । (१) स इत आदाया-पंः॥ ४॥

चः', खदपद्यमा । प्रजापतेः मत्यसङ्ख्यान् तत्यङ्ख्यानुसारेष तत्तदस्त्रत्पद्यते । तस्य प्ररीरस्य 'ये नस्ताः', श्रायम् 'ते', वैस्वा-नसनामका मुनयोऽभवन् । 'ये', च प्ररीरे 'बाखाः' केषाः, 'ते', बाखस्त्रस्त्रामका मुनयोऽवभवन् । 'यः' प्ररीरस्य 'रसः' सा-रांषः, 'सेऽपां', मध्ये कस्तित् कूर्मीऽस्ट्रदिति प्रेषः ॥

तेन कूर्मेण यह प्रजापतेः संवादं दर्शयति । (१) "श्रम्मरतः • पूर्वः कुरूबेित" (१) दित । 'श्रम्मरतः' जखस्य मध्ये, कूर्माकारेष निष्यस्रं तचैव यद्यरमां 'तं' पुरुषं, स प्रजापितः 'श्रम्भवीत्' । हे कूर्म 'सम वे', 'लङ्गा एसा', लची मांसस्य च सम्बन्धिनो रसात् 'समस्रत्'। लं समुत्पन्नोऽसीति तदा स कूर्मी 'नेत्यन्नवीत्' सत् लखीनं तस्र लदीयग्ररोररसाम्राहमुत्यनः, किम् कूर्माकारं प्ररीरमेव निष्यसं, श्रदं तु सर्वमतनित्यचैतन्यस्र स्पतात् 'पूर्व-

श्रुश्चिलना पुरस्तादुपादधात्। य्वाद्यवेति। ततं श्रादित्य उदितिष्ठत्। सा प्राची दिक्<sup>(१)</sup>। (०)श्रयाकुणः केतुदेशिखत उपादधात्। युवा स्त्रम् इति। तते। वा

मेवाहमिसंखाने खिताऽसि द्रायेतत् कूर्मेख वचनं। यसात् पूर्वमासित्युवाच तसात् 'पुरुषः', इति परमात्मनो नाम सम्पन्नम्।
एवमुक्ता 'सः' कूर्मेश्वरीरवर्त्ती परमात्मा, खसामर्थ्यप्रकटनाय विराष्ट्रपं छला सहस्रसङ्घाकेः शिरोभिरचिभः पादैख
युक्तो 'स्रुला', प्रादुरस्त् । तदानीं प्रजापितः 'तं' विराष्ट्रपं,
हृष्ट्रा तचत्यं परमात्मानमेवम् 'श्रव्रवीत्', भोः परमात्मन्
मच्छरीरात् 'पूर्वे', 'लं', एव सर्वदा विद्यमानः श्रतोमत्तः
पूर्वभावी सन् 'लं', एव 'इदं' सर्वे जगत्, 'कुरुख'॥

दित तेन प्रजापितनेवमुक्तस्य परमेश्वरस्य सृष्टिप्रकारं दर्शयित। (() "स दत ० प्राची दिक्" (() दित। 'सः' पर-मेश्वरः, स्वयमाद्यकेतुकद्भपः सन् 'दतः' सृष्टेरिप पूर्वसि-स्नात् सिल्लामेवासीदित्युक्तात् महाजलात्, कियतोः 'श्रपः', स्कीयेन 'श्रश्चलिनाः', 'समादाय', पूर्वस्यां दिश्चि तामबीष्टका-मुपधत्तवान्। केन मन्त्रेण 'एवाद्येवेति', श्रानेन मन्त्रेण। तस्य मन्त्रस्थादित्यपरत्नं पूर्वमेव दर्श्वतं। 'ततः' समन्त्रकोपधानात्, 'श्रादित्यः', उत्पन्नः। स यस्यां दिश्वत्यन्नः 'सा प्राची दिक्', श्राद्वाः', उत्पन्नः। स यस्यां दिश्वत्यनः 'सा प्राची दिक्', श्राद्वाः।

भनेन प्रकारेष क्रमात् वर्वदिगुत्पत्तिं दर्शयति। (०) "य-

श्रुविहदंतिष्ठत्। सा देख्या दिक्। श्रयार्णः केतुः पश्राद्पादंधात्। युवा हि वाया इति ॥ ५॥

तती वायुर्दितिष्ठत्। सा पुतीची दिक्। अर्थाकृषः केतुर्दत्तप्रत जुपाद्धात्। एवा चीन्द्रेति। तते वा
इन्द्र उद्तिष्ठत्। सेदिची दिक्। अर्थाक्षः केतुर्मध्य जुपाद्धात्। एवा हि पूष्टिति। तते वे पूषेदेतिष्ठत्। सेयं दिक्॥ ६॥

श्रयाह्याः केतुह्परिष्टाद्पादंधात्। एवा हि देवा इति । तता देवमनुष्याः पितरः। गृन्धवीप्रस्ये दे-तिष्ठन्। सीर्द्धा दिक्<sup>(०)</sup>। (०) या विप्रुषी वि परीपतन्। ताभ्योऽसुरा रक्षाः सि पिशाचाश्चीदं तिष्ठन्। तसात्

धार्षः • सेर्द्धा दिक्" (०) इति । एतेषु मक्तेषु 'एवाः' एतथाः प्राप्तया कामाः । 'हि'शब्दः प्रसिद्धा । सर्वेषां देवानां काम-प्रदिनेन तत्कामक्ष्पलं प्रसिद्धमिति पूर्वे व्याख्यातम् । 'एवाहि' इतिशब्दः श्रामच्क इत्येतसिन्तं ये वा व्याख्येयः । 'सेयम्' इति श्रसेदिगुच्यते । श्रन्यत् पूर्वेबद्वाख्येयं ॥

देवस्रष्टिमभिधायासुरस्थि दर्शयति । (८) 'या विप्रवेति । सम्मित्ते । सम्मित्ते । समिति । समिति

ते पर्गभवन् । विप्रुड्भ्यो हि ते सम्भवन् (=)। (<)तदे-षाऽभ्यनूंका (<) ॥ ७ ॥

(१.) आपे। इ यह इतीर्गर्भमायन् । दशुं दर्धाना ज-नयन्तीः खयुम्, । ततं इमेऽध्यस्टं ज्यन्त संगाः। श्रुह्यो

खपधानप्रदेशात् बिष्टः 'परापतन्'। 'ताभ्यः' विपुद्धाः, श्रस-राद्य जत्पन्नाः। ते चावान्तरजातिभेदान्त्रिविधाः। यसात् 'ते', पराभवन्तीभ्यः 'विपुद्धाः', जत्पन्नाः, 'तसात्', पराभ्रताः। श्रधमाः सन्तो विनष्टा इत्यर्थः॥

चर्पां सकावाद्ययं स्रष्टिः प्रपश्चिता, तस्याः सङ्ग्रह्णस्य-चमवतार्यित । (८) "तदेषाऽभ्यनूका" (८) इति । 'तत्' तस्मिन्, चद्भाः सर्वे समुत्यसमित्यसिस्त्रर्थे, काचिदियं चक् प्रास्नानने 'चभ्यनूका' ॥

तामेताम् चं दर्भयति । (१०) "श्वापे इ यद्दृहतीर्गर्भमायन् • खयम्बिति" (१०) इति । श्रवाद्गी वा इति वाकां ब्राह्मण-इपमिष द्वतीयपादतात्पर्यप्रदर्भनाय मन्त्रमध्ये समावातं । 'ष्ट-हतीः' प्राढाः, 'श्वापः', यं 'गर्भे' जागद्रूपम्, 'श्वायन्' प्राप्तवत्यः । कीदृष्य श्वापः, 'दचं' दृद्धिशी सं गर्भे, 'दधानाः' धारयन्त्यः, 'खयम्,' कूर्मक्पं परमात्मानं, 'जनयन्तीः' जनियत्वकामाः, 'ततः' तस्मादिराष्ट्रूपात् श्वपं गर्भात्, 'इमे' स्रदादयः सर्गाः स्त्र्यमाना स्रोकाः, 'श्रधस्त्र्यन्त', स्र्र्यहं नितान् स्रष्टवानि-द्यार्थः। 'श्रद्धः', एवेदं सर्वे जगदुत्पन्नमिति हता पाद्वये-

वा दूदः समेभूत्। तस्रोद्दिः सर्वे ब्रह्मं स्वयम्ब-ति<sup>(१०)</sup>। <sup>(११)</sup>तस्रोद्दिः सर्वेः शियिलमिवाद्ववीमवा-भवत्<sup>(११)</sup>। <sup>(१२)</sup>पुजापेतिवीव तत्। श्रात्मनात्मानं वि-

णोक्तोची युक्त एव। यसात् कारणात् कूर्मक्षं ब्रह्मीव सर्वे स्टूटवान् 'तसात्' कारणात्, 'इदं सर्वे' जगत्, 'खयभु' खतःसिद्धं, 'ब्रह्म', एव 'इति' अनेन मन्त्रेण, एकामिष्टकामुपद-ध्यात्। तथाच बाधायन आह। आपा ह यदिह्याधवती-

कार्यंतं जगता युक्तोपपादयति। (१९) "तस्मादिदः । मिन् वाभवत्" (१९) इति। यसाच्छि यसाभ्ये। इक्को जातं, त्रापे। इि विधिखाः न तु पाषाणवहृढाः, 'तस्मात्' कारणात्, 'इहं सर्वे' जगत्, 'ब्रिथिलमिव', दृश्यते। तस्मैव याख्यानम् 'त्रभु-विभव', इति। त्रनित्यत्वम् त्रभुवतं॥

श्रधास जगती दार्कीपायं दर्शयति। (१९) "प्रजापतिर्वाव

 तदेवानुप्राविष्ठत्" (१९) दति। केवसकार्थलं समुत्पन्नं शिधिसं

भवत् न त तदस्ति। किन्तु 'तत्' जगत्, 'प्रजापतिः', एव।

स्था स्टेस्टंगः पृथुनुभादराकारांशस्त्रेत्यंश्वद्यं, एवं जग
त्यपि सिस्दानन्दरूपप्रजापत्यंशीनामरूपांशस्त्रेत्यंशद्यं, तत्र

नामरूपयोरकार्यलेन श्रीथिस्थेऽपि सिस्दानन्दप्रजापत्यंशस्य

दार्क्यमस्ति। सि प्रजापतिः, 'श्राह्मना' साधनान्तरनिर्पेसेषः

धार्य । तदेवानुप्राविश्वत् (११) । (११)तदेवाऽभ्यनूंका (११) ॥

(१४)विधायं लेाकान् विधायं सुतानि । विधाय सवीः पुदिश्रो दिश्रेख । पुजापितिः प्रथमजा ऋतस्य । श्रात्मनात्मानंमभिसंविवेश्रेति(१४) । (१५)सर्वभेवेदमासा। सर्वमवृष्यं । तदेवानुप्रविश्रति । य युवं वेदं(५१) ॥१॥

स्वसमर्थेन, 'त्रातानं' स्वस्ट्रं, जगदाकारेण 'विधाय', 'तदेव' जगत्, 'त्रनु'स्ट्रं प्ररोरेषु खयं चिद्रू पेण 'प्राविधत्'॥ प्रसिद्धये प्रचमुदाहरति। (११) "तदेवाऽस्वनृक्ता" (११) दिति॥ तामेतास्य च्द्रं यित । (१४) "विधाय ॰ संविवेधित" (१४) दिति। 'च्यतस्य परत्रद्वाणः, सकाधात् प्रथममृत्यन्नः 'प्रजापितः', 'स्रोकान्' स्ररादीन्, 'विधाय' स्रतानि प्राणिनञ्च विधाय, प्राच्याद्या मुख्यदित्र त्राग्नेत्याद्या विदिश्रञ्च 'विधाय', 'शास्त्रान्' स्वकीयेन चैतन्येन, 'त्रास्त्रानं' स्वधरीरक्ष्णं जगत्, प्रास्त्रानं सम्बक् 'प्रविवेद्व'। द्रस्त्रनेन कन्त्रेण काचिदिष्टकोप-धेया। तथाच वैधायन त्राह्य। विधाय स्रोकानिति स्वस्तन-वतीमिति॥

चचात्रसृष्टिवेदनं प्रशंसति । (१५)''सर्वमेवेदमाह्या ॰ सः एवं वेद''<sup>(१६)</sup> इति । 'चः' पुमान्, 'एवं' प्रजापतिसृष्टिप्रकारं, विजानाति स पुमान् 'सर्वमेव' जगदिति विद्यमानम्, 'इदं' फर्सं, श्रासीत्, श्रीतष्ठन्, श्रभूत्, श्रपः, वाया इति, सेर्य दिक्, श्रभ्यनूं क्ता, श्रभ्यनूं क्ता, श्रष्टी चं॥ श्रनु॰२३॥

## त्रथ चतु विंग्रे। मुवाकः।

(१)चतुं ष्टय्य आपें। यह्णाति । च्त्वार् वा आपार रूपाणि । मेघे विद्युत् । स्तुन्यि बुर्देष्टिः । तान्येवार्व-

प्राप्य तच 'सवैं', वशीक्तत्य 'तहेव' जगत्, 'श्रमुप्रविश्वति'। सर्वा-स्मको भवतीत्यर्थः॥

द्दति सायनाचार्यविरिचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रार्ण्यके प्रथमप्रपाठके चयोविंग्रोऽनुवाकः ॥ १३ ॥

# त्रय चतुर्विधाऽनुवाकः।

सतीतेनानुवाकदयेनापां प्रशंसामुक्काऽसिसन्वाकेऽबीष्टका-नामनुष्टानविश्वेष उच्यते। तनादी सामान्येनापां राष्ट्रणं विधन्ते। (१) "चतुष्टय त्रापो • तान्येवावहन्धे" (१) दति। उप-द्धानार्थे चतुर्विधापा ग्रहीतव्याः, 'त्रपाष्ट्र ह्याणि' निह्य-काणि वस्त्रनि मेघादीनि, 'चलारि', एव। ततस्तनयिद्धुप्रब्देन शर्जनं विवित्ति। त्रपां चतुर्विधलेन मेघादिचतुष्टयमपि स्वाधीनं भवति॥ कर्थे() । (र) स्त्रातपंति वर्ष्या यह्माति। ताः पुरस्तादुपं-द्धाति। एता वै ब्रह्मवर्षस्या स्त्रापंः। मुख्त एव ब्रह्मवर्षसमवेकन्थे। तस्नाम्मुख्ता ब्रह्मवर्षसितरः(र)॥॥१॥

(र)क्राप्या येह्णाति। ता दंक्षिणत उपद्धाति। गृता वै तेज्ञस्विनीरापः। तेजं ग्वास्यं दक्षिणता दंधाति।

तेषु चतुर्विधेषु जलेषु प्रथमं जलविशेषं विधन्ते। (१) 'भातपति ॰ ब्रह्मवर्षस्तरः''(१) इति। श्रातपयुक्ते प्रदेशे वर्षेष
समसा या श्रापः ताः पानेष केनचिद्रृष्टीयात् 'ताः', च ग्रहीताः चयमचेने पूर्वसां दिष्युपदध्यात्। 'एताः' श्रातपयुक्ते देशे
ख्टाः, 'भापः', एव प्रकाशोपेतलाद्रृष्ट्यावर्षस्योग्याः, तासां पुरसादुपधानेनाग्नेमुंख 'एव', 'ब्रह्मवर्षसं', श्रवहद्धं भवति। यसादेवं
'तसात्', सोकेऽपि वेदशास्त्रपाठक्षपस्य ब्रह्मवर्षस्य जिल्लावर्त्तिलात् पुमान् मुखप्रदेश एवातिश्रयेन ब्रह्मवर्षस्य क्रिन

दितीयं जस्विशेषं विधन्ते। (१) "कूषा यस्ति । स्रोज-स्तितरः" (१) इति। कूपे भवाः 'कूषाः', तासां बद्धविधयष्ठात्यो-पयोगिलेन 'तेजस्तिनीः', ता द्विषदिष्युपधाने सति श्रशेर्द-विषभागे 'तेजः', सन्पादयन्ति। बस्तादेवं 'तस्नात्', स्रोकेऽपि श्रीरे द्विषभागेऽतिश्रयेन तेजस्ती श्रक्तिमान् भवति॥ तस्माइशिषार्वस्तेज्ञित्तरः (२) । (४) स्थावरा येह्नाति । ताः पृष्ठादुपंदधाति । प्रतिष्ठिता वै स्थावराः । पृष्ठा-देव प्रतिष्ठति । (४) वर्षन्तीर्यह्नाति ॥ २ ॥

ता जनर्त उपद्धाति। भोजसा वा रता वर्षन्तीरिवाद्रतीरिव श्राक्तिरीव श्राक्तिरीय श्राक्ति

हतीयं जलविशेषं विधत्ते। (४) "स्वावरा रखाति ॰ प्रतिष्ठति" (४) दति। नदीषु कचिदगाधे हृदो हृ स्थते। तचापे न प्रवहन्ति किन्तु स्थिरावस्थितिशीस्वास्तामां प्रति-डितस्सभावानां पश्चिमदिष्युपधानेन स्वकीयानां सर्वेषां प्रतिष्ठां स्वता 'पञ्चात्', स्वस्य प्रतिष्ठां करे।ति॥

चतुषे जलविशेषं विधनो। (॥) "वहन्ती र्यं हाति ० ते जिल्ला तरः" (॥) दित्र। नद्यां प्रवहन्त्यो या त्रापः 'ताः', गृहीलो नरस्यां दिश्वपद्थात्। 'एताः' त्रापः, यदा धावन्ति तदानीं 'त्रोजसा' खकीयेन बलेन, प्रवाहमध्यपतितान् काष्ठादिपदार्थान् 'वहन्तीरिव' पात्राणादिषु लग्नाः खिनन्दु भिक्ष्यं गक्कन्य द्व, 'त्राकृजतीरिव' तत्र तत्र विद्यास्त्र प्रवाह्मस्य द्व, 'त्राक्षात्र प्रवाह्मस्य द्व, 'त्राक्षात्, त्रोकोऽपि दित्र 'त्रोज एव', त्राक्षात्र प्रवाहित 'त्र स्वाह्मस्य द्व, स्वाह्मस्य द्व, 'त्राक्षात्, स्वाकेऽपि

ण्वास्यानरता दंधाति । तसादुनराऽर्धे क्राज्ञस्व-तरः (१) । (१) संभाया यं क्षाति । ता मध्य उपद्धा-ति । द्रयं वे संभायाः । अस्यामेव प्रतितिष्ठति (१) । (१) पुल्बल्या यं क्षाति । ता उपरिष्टादुपादंधाति ॥ ॥ श्रमौ वे पंल्बल्याः । श्रमुष्यामेव प्रतितिष्ठति (१) ।

भरीरस्य 'उत्तरः', भागः 'त्रोजिस्तितरः', पूजाहोमादिकार्येषु दिचणहस्तस्य तेजिस्तिलं पूर्वमुत्रां, पादप्रचालनादिषु वाम-हस्तस्योजिस्तितमत्रोत्यते। चतुष्टय्य दृष्टास्थाः सङ्ख्याया स्वप-सचणतात् षड्विधा त्रापे दृष्ट्याः॥

तच पश्चमं जलविश्वेषं विधक्ते। (() 'सिक्षार्था रहणाति •
प्रतितिष्ठति''(() इति । रहे घटेषु समादनीया भाप: 'सक्का-र्थाः', 'ताः', रहीला चतस्तृषां दिश्वां 'मध्ये', उपद्धात्। समार्थाणां घटेष्वविद्यातलेन स्वतिसम्बद्धालादुपधानेन स्वत्या-मेव प्रतिष्ठितो भवति॥

षष्ठं जलविशेषं विधन्ते। (०) "पल्लेखा एकाति ० श्रमु-यामेव प्रतितिष्ठति" (०) इति। यन कदाचिदिप जलशोषो नासि द्रवमात्रानुष्टत्तिः सर्वदा कृष्यते तत् 'पल्लेखं', तची-पद्मा श्रापो रहीला मध्ये खापितानामिष्ठकानां 'उपरिष्ठात्', उपद्धात्। पक्षकानां कूपादिवत् खननमन्तरेष भूमेदप-चैव वर्त्तात् तदुप्धानेन युक्षाके प्रतिष्ठितो भवति॥ (६) दिशूपंदधाति । दिशु वा श्रापंः । श्रवं वा श्रापंः । श्रव्यो वा श्रवं जायंते । यदेवाद्योऽवं जायंते । तदः वेरुरे(६) । (८) तं वा एतमंदुणाः केतवे वातंरश्रवा श्रवंयो चिन्वन् । तस्मादारुणकेतुकः(८) ॥ (१०) तदेषाऽ-श्रवृक्ता(१०) । (११) केतवे श्रवंशास्त्र । श्रवंश वातं-रश्रवाः । पृतिष्ठाः श्रतधा हि । समाहितासा सहस्-

घशे क्षं दिचूपधानं प्रश्नं सति । (८) "दिचूपदधाति ॰ तद-वद्भे(८)" इति । दिख्यां जातलात् श्रद्धाक्षात्यत्ते हिंचूपद-धानेनात्रं प्राप्तोति ॥

· त्रस्य चितस्याग्नेराहणकेतुकनाम निर्विक्त । (८) "तं वा एत-मह्णाः । तस्मादाहणकेतुकः" (८) इति । त्रहणादिभिक्तिविधेः मृनिभिच्चितवात् तसम्बन्धेनाहणकेतुकवं । यसपि वातर्यमेर-प्ययस्थितः तथायहणानां केत्रनास्य मुख्यवासस्यासैव व्यवसारः॥

चक्रार्थप्रतिपादिकां खचमवतार्यति । (१०)'तदेषा-ऽभ्यनूक्रा"<sup>(१०)</sup> इति । 'तत्' तस्मिन्, श्राह्णकेतुकसम्बधाऽय-मग्निरित्यसित्रर्थे, कासिदृक् शास्त्रान्तरे पठिता॥

तामेतास्चं दर्भवति। (११) "केतवो • सदस्यधायसमिति"(११) इति। एवा च त्रापमापामित्यनुवाके व्याख्याता।
इत्यनेन मन्त्रेषापि काञ्चिदिष्टकामुपद्धात्। तथाच वैधायन त्राद्य। केतव इत्येकेति॥

धार्यसमिति (११)। (१९) श्रातश्र श्रेव संइस् श्रश्च प्रतितिष्ठ-ति। य ग्तम् ग्निं चिन्ते। य उ चैनमेवं वेदं (१९) ॥४॥ बुद्धावर्चे सितंरः, वर्चन्तीर्यक्वाति, ता उपरि-ष्टादुपादं धाति, श्राहणके तुकः, श्रष्टे। च ॥ श्रुत् २४॥

# त्रच पञ्चविंशोऽनुवाकः ।

(र)जानुद्धीमुत्तरवेदीं खात्वा। श्रुपां पूरयति। श्रुपाः सर्वत्वायं(र)। (र)पुष्करुपर्णः स्वमं पुरुष्मित्युपं-

चयनवेदने प्रश्नंसति। (११) "प्रतत्रश्चेव ॰ चैनमेवं वेद"(११)

रति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके चतुर्विशेऽनुवाकः॥ २४॥

## त्रथ पञ्चविषेऽनुवाकः।

श्रवीष्टकाः पूर्वानुवाकेऽभिहिताः। तच पुष्करपर्णासुग्धानं विधन्ते। तचादावृत्तरवेदिखननं पूर्वमेव विहितं प्रश्रवति। (१)"आनुदन्नीमुत्तवेदीं ॰ सर्ववायेति"(१) दति। आनुपरि- द्धाति। तपेा वै पुष्करपूर्वः। सृत्यः क्काः। श्रम्हतं पुर्वषः। गृतावृद्दावीस्ति। यावदेतत्। यावदेवास्ति॥ ॥१॥

तद्वं बन्धे । (१) कूर्ममुपंद्धाति । श्रुपामेव मेघम-वंबन्धे । श्रया खर्गस्यं लेकस्य समध्ये (१) । (४) श्रापं-मापामुपः सर्वाः । श्रुसादुसाद्ति। अत्रतः । श्रुप्तिर्वा-

माणेन खातायामुक्तरवेद्यां गुल्पपरिमाणेन पूरितमुद्कं चदिन तेन 'श्रपां', वर्वलं चन्पादितं भवति। चन्नात् खात-च्याप्युदकमचलमपेचितं तस्मादितरस्य वस्तुने। जसमयलं किमु वक्तस्यमित्यभिप्रायः॥

(१) "पुष्करपर्णं १० तदवह न्धे" (१) इति। पुष्करपर्णं ख पवित्रतेन तपा इत्याखा ग्रिसं थे। गे। प्रिक्त स्वासा भावेन स्वासात्। चिरप्सयपुरुष खापि। त्रत एवा स्ततात् चया-चा मुप्धानेन 'यावत्', सारं 'त्रस्ति', तत् सर्वे प्राप्तं भवति॥

चन्नित्यादननारं कूर्में। प्रधानं विधत्ते। (१)"कूर्ममुप-द्धाति • खोकस्य समधी"(१) दति। 'त्रपां', सम्बन्धी मेघः सारः कूर्मः तदुपधानेन सारं प्राप्तोति । किञ्च खोगाऽपि प्रा-स्वते॥

चणाबीष्टकाविधि स्वचितं तमास्तान् पूर्वमेवासातान् प्रदर्शयतं सेत्रतः घठति । (४)"श्रापमापामपः ● रिमाप-

युच् द्वयंत्र। सुइ संचल्त्रिया इति। वाख्या रिम्-१५७ पत्रयः(॥)। (॥) ब्रोकं पृष बिद्रं पृषा ॥ २॥

यास्तिसः परम्जाः(६)। (९)इन्द्रघोषा वे। वसुभि-रेवा ह्यवेति<sup>(१)</sup>। (१) पच्च चित्रय उपद्धाति। पाङ्गोऽग्निः।

तयः <sup>१९(४)</sup> इति । श्रापमापामित्यार्भ्य वास्त्रया इत्यादि भिर्-बीष्टका उपधेया इति तात्पर्यार्थः॥

स्रोतं पृषोष्टकोषधानमस्तं दर्षयति । (१)'स्तोकं पृष िक्ट्रं • परमजाः"(॥) इति। हे इष्टके 'लोकं' पूर्वमुपधान-र हितं खानं, 'एण' पूरय, तत्पूरणेन चित्याग्नेः 'किट्रं', 'एण' पूरव। 'या:' च 'तिस्रः' खमाहगणाः, प्रथममध्यमाः सर्चिति-षूपधेयतया 'परमजाः' प्रकृष्टमुत्पन्नाः, ता ऋषि पूर्य ॥

मन्त्रान्तरमि पूर्वमान्नातमेवापधानविष्यभिप्रारोण पुनः पदर्भयति। (९)"इन्हघोषा • एवा द्वोवेति"(९) इति। इन्ह-षे। षे व्यादया ये मन्त्राः एवा क्येवेत्यादयस्य ये मन्त्राः, 'इति' बब्दप्रदर्जिताः, त्रम्ये च ये मक्तासीः सर्वेरूपद्थ्यादित्वर्थः॥

चितीनां सङ्घां विधत्ते। (०)"पञ्च चितय ● तं चिनुते"(०) इति। जानुप्रमाणेन खातस्य मध्ये पञ्चमङ्गाकाश्विती रूप-रधात्। गुल्पाद प्रमुदकं पूर्यित्वा पर्वीर्दण्डेः इतस्पृष्कारे 🗃 रम्बाद सप्तयपाचे व्यक्षे धलाताच्यवीष्टका उपद्धात्। तत् यावानेवागिः। तं चिन्ते (१)। (१) खे। कंप्रेणया दिती-यामुपद्धाति। पर्चपदा वै विराद्। तस्या वा द्रयं पादः। श्रन्ति श्रुं पादः॥ खेाः पादः। दिशः पादः। परो रंशाः पादः । (८) विराज्येव प्रतितिष्ठ-

खपर्याप पूर्वतत्व दें छैं: क्रत्मपुष्करेश कादियता पुनरणवीष्टका उपदधात्। एवं पश्चकस्याभिदत्तरवेशां पूरिवतायां तत्र पश्चित्तयः सम्बद्धन्ते। तत्रोध्वैः काष्टैः मञ्चकं
क्रता तस्रोपरि पुरीषं प्रसार्य पुरीषस्रोपर्यग्निं प्रणीयोपसमाधाय तस्राग्नेश्च दिं जु तत्तत्मान्तेरबीष्टका उपदधात्। एवं
क्रतेऽग्निः पश्चितियुक्ता भवति। श्राष्ट्वनीयगार्चपत्यदिष्णाग्निसम्यावस्यक्षेण पश्चसङ्खायागात् 'पाष्ट्रः', 'श्रग्निः', सर्वाऽपि चिता भवति॥

दिचिती विश्वेषं विधत्ते। (क) "स्रोकंष्ट्रण्या ॰ परी रजाः पादः" (क) दिता। येथं दितीया चितिः, सेथं 'स्रोकंष्ट्रण्या', एव दृष्टकोपधेया, सर्वपूरकलादियं 'स्रोकंष्ट्रणा' विराष्ट्रदेहरूपी, साच विराष्ट्राक्ताः पञ्चपादोपेता। स्रोकचयं चित-दिश्रस्य पादचतुष्ट्रयं। रजागुणात्मकस्य संसारस्य परसा-द्राम्ने योऽयं चिदात्मा वर्णते श्रपरो 'रजाः', सच पञ्चमः 'पादः', एवं प्रश्नस्ता स्रोकंष्ट्रणा॥

तचयनवेदने प्रशंसति। (९) 'विराज्येव • य खर्चन-

ति। य गृतदम्प्रिचिनुते। य उंचैनमेवं वेदं (१)॥ ३॥ श्रक्ति, पृण्, अन्तरिष्टुं पादुः, वट्चं॥ अनु०॥२५॥

## श्रथ षड्विंशोऽनुवाकः।

(१) ऋग्निं प्रयोगीपसमाधार्य। तम्भितं एता ऋवी-ष्टंका उपद्याति। ऋग्निहोत्रे दंशपूर्णमासर्थाः। पृश्-क्ये चातुर्मास्येषुं। ऋथा आहुः। सर्वेषु यज्ञ ऋतु-विर्ति(१)। (१) ऋथं इसाहार्षः स्वायम्भुवंः। साविदः

मेवं वेद''<sup>(९)</sup> इति। 'विराच्येव' श्रव एव, विराड्देइ एव, वा॥

द्ति सायनाचार्यंतिरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके पञ्चविंशोऽनुवाकः ॥ २५ ॥

## श्रथ षड्विंश्रीऽनुवाकः।

पूर्वानुवाको पुष्करपर्धागुपधानमुक्तं। इष्ट फसविश्रेषा वतविश्रेषास्त्रोत्त्राक्ते। पूर्वं विश्वितमेवार्थं पुनर्विश्रेषकथनाया-दावनुवद्ति। (१) 'त्रश्चिं प्रणीयो • क्रतुष्विति"(१) इति। इतत् सर्वे योऽपां पुष्यं वेदेत्यनुवाको व्यास्त्रातं॥ सर्वे। जिन्न वा स्तेषं विवास के । नाना वा स्तेषं वीधी षि (१) । (१) कमुमिं चिनुते ॥ १॥

त्रयार्णकेतुकस खातचेण क्रलङ्गलमाचेपसमाधान:-भ्यामुपपादयितुं मतदयमुपन्यस्रति । <sup>(९)</sup>''त्रय **इ स्नाहा**दणः • एतेषां वीर्याणि"<sup>(१)</sup> इति । खयभुवः पुत्रः कस्वित् 'श्रहण-मामको मुनिरेवं 'त्राइ स्न', काठकेषु योऽयं विह्निः 'त्रग्निः', मावित्रादिराहणके तुकान्तः सः 'सर्वः', श्रिपि 'सावित्रः', एव उत्तरोत्तरेषु पूर्वपूर्वानुषङ्गस्य विद्यमानलात्। यो माचिकेतः स सावित्रपूर्वक एवानुष्टेयः। चातुर्देशियसद्भयपूर्वकः। वैश्व-स्जसितयपूर्वकः। श्राहणके तुकसाचत्रष्टयपूर्वकः। एवमनु-षङ्गे सष्टार्णकेतुकस्रेतर्निपेचस्य स्वातस्यं नास्ति। सावित्रस्य तु तदिचते। तस्रात् सर्वेष्यनुषक्रलात् सर्वे।ऽपि साविच दुर्ह्योव व्यवदार्थ:। श्रतसस्यैव क्रलङ्गलं न लाइणकेतुकस्र स्नतम्बर्धेत्य रूपस्य मुनेर्मतं तदिदं दूष्यते । ब्रह्मवादिना वदन्ति 'साविचः सर्वे।ऽग्निरित्यनुषक्कं मन्यामहे', न कोऽप्यग्निरितर-चानुषच्चति। 'एतेषां' त्रग्नीनां, 'वीर्याणि' फसानि, 'नाना'-प्रथमुक्तान्येव, तानि च यापां पुष्पिमित्यनुवाके संवत्यरं प्रत्य-चेणामुमादित्यं प्रत्यचेणेत्यादिना निरूपितानि॥

तदेतत्पाखनानालं प्रपञ्चेन प्रदर्भयति । (१) कमिश्चं चिनुते • चिन्वान दति''(१) दति । दादशाहादिसमाङ्गलेन स्वियम्प्रिं चिन्वानः। कम्प्रिं चिन्ते। सावि-चम्प्रिं चिन्वानः। कम्प्रिं चिन्ते। नाचिकेतम्प्रिं चिन्वानः। कम्प्रिं चिन्ते। चातुर्दे चिन्यम्प्रिं चिन्वा-नः। कम्प्रिं चिन्ते। वैश्वस्ञम्प्रिं चिन्वानः। कम्-ग्रिं चिन्ते॥ २॥

ज्यानुवाक्यमात्रुम्प्रिं चिम्बानः । कम्प्रिं चिनुते । इममारुखकेतुकम्प्रिं चिम्बान इति (१) । (१) द्रुषा वा श्रुप्तिः । द्रुषां स्राप्ति स्रोति । द्रुष्टेतीस्य युज्ञः ।

चीवमाना योऽयं महाग्निः सोऽयं 'सचियः' सिच्यानः पुमान् 'कमग्नि' किन्मस्कमग्निं, 'चिन्ते', इत्येवं भा श्रद्धात्रमुने लं विचार्य। संवत्सरदेवताप्राप्तिस्कः फसं, इतरेषां लन्यदेव एयक् प्रथक् फस्नमाहित्यप्राप्ताहिरूपं, श्रता नैकफस्य स-भावनाप्यसीति किंश्रम्यसाभिग्रायः। एवमुत्तरत्रापि योज्यं। उपानुवाक्यमाश्चमग्नितित्यत्र यदेकेनेत्यासुपानुवाक्यकाप्छेको। महानग्निविचतः। यस्नी सिच्यमिति वाक्येनेव नतार्थः, तर्षि श्राखान्तरप्रसिद्धं कश्चिद्यन्यन्तरमस्य। तदेव फस्न-नानासमिविक्यस्मिति अञ्चवादिनामभिग्रायः॥

सावित्राग्नेरनुषक्षपचे बाधं दर्भयति । (४) "स्वावा प्रिग्नः • तस्राकानुबन्धः" (४) इति । चाऽयमम्युपस्वितोऽग्निष् सोऽयं तस्मान्तानुषञ्यः । (१) सोत्तरवेदिषु कृतुषु चिन्वीत। जत्तरवेद्याः इत्रे विश्वीयते (१)। (१) प्रजाकामश्चिन्वीत ॥३॥ प्राजापत्थाः वा एषी विश्वा प्राजापत्थाः प्रजाः। प्रजावीन् भवति। य एवं वेदे (१)। (१) पश्चकी मश्चि

'खषा' येका, रेतः येषने न प्रजामुत्पादि वितुं यमर्थः । तादृशे। यश्नुषद्धं कुर्यात् तदानीमस्याग्निति खषणदयं कि सिदैरी 'संस्काखयेत्' पीडयेत्। 'श्रस्थ', 'यश्वः', श्रिप विनम्धेत्। 'तस्मात्', याविषाग्निरितर न नानुषद्भनीयः, स्वतन्त्रा एवते सर्वेऽग्रयः। तस्माद्द्रकेतुकस्य स्वातन्त्र्येणैव कलङ्गलयुक्तमित्यर्थः॥

कतुविश्वेषे तसम्बन्धं विश्वत्ते । (१) "से त्तरवेदिषु • श्वाश्वाश्वारे" दित । उत्तरवेदिष्टिता ये कतवः पश्चबन्धा-दयः तेव्ववाद्यकेतुकमिश्चं 'चिन्धोत', नस्तत्तरवेदिर्हितेब्बश्चिन्देषे । यस्ताद्यं 'श्वश्चः,' उत्तरवेदिग्धाने 'चीयते', तस्तात् तद्रहितं तच्यनं न युक्तं । एवं सत्यस्ताद्शिनिषेधात् पूर्वे। काद्शिनदर्श्वपूर्णमास्थारित्यादिविधानाचाश्चिशेषादा-वाद्यकेतुकस्य विकस्पो दृष्ट्यः ॥

श्रयास्य चयमस्य काम्यप्रयोगाः। तचैकं काम्यं दर्शयति।

(() "प्रजाकामस्यन्तीत • य एवं वेद" (() द्वि। श्रग्नेः प्रजानां
च प्रजापतिना सञ्चलात् प्राजापत्यलकोन साम्येन प्रजाफस-कलमग्नेः॥ न्वीत। सञ्ज्ञानं वा एतत् पंश्वनां। यदापंः। पृश्व-नामेव सञ्ज्ञानेऽग्निं चिनुते। पृश्वमान् भवति। य एवं वेदं<sup>(०)</sup> ॥ ४॥

(°) दृष्टिकामिश्वन्वीत। श्रापे। वै दृष्टिः। पूर्जन्थे। वर्षुके। भवति। य एवं वेदे (°)। (८) श्रामयावी चिन्वीत। श्रापे। वै भेषुं । भेषुं अमेवासी कराति। सर्वमायुरिति(८)। (१०) श्राभिचर १ श्विन्वीत। वज्जो वा श्रापेः॥ ५॥ वर्ष्यमेव सार्व्येभ्यः प्रद्यरित। स्नृणुत र्यनं(१०)।

श्रथ दितीयकान्यं दर्शयति। (२) 'पश्च कामसिखीत ॰ य एवं वेद''<sup>(२)</sup> दति। ये स्वार्त्ताः पश्चवा यत्र काष्यवे। ऽत्यिख जानन्ति तस्मात् 'श्रापः,' पश्चर्रमां', सन्यग्ज्ञानसाधनं श्राता-ऽपश्चयने सति 'पश्चर्रमां', ज्ञानसाधन 'एव', श्रश्चिता भवति॥

श्रय हतीयं दर्श्वयति। (८) "दृष्टिकामिस्यन्वोति ॰ य एवं वेद" (८) दिति॥

चतुर्घे दर्भवति। <sup>(८)</sup>''त्रामयावी चिन्वीत ॰ मर्वमायुरेति'' <sup>(८)</sup> इति। तापप्रान्तिकर्वादपां भेषज्ञलं॥

पञ्चमं दर्भयति । (१०) "त्रभिचर् श्विष्वीत ० सृषुत एनं"
(१०) इति । उपरिष्ठात् ता त्रापा वज्रोस्थलेखेव वच्छते । तसादर्पा वज्रालं । श्वचापामेवापधेय वात् सर्वतः फलसाधनलेनापामेवापश्चमं॥

(११) तेर्जस्कामा यर्जस्कामः। ब्रह्मवर्षसकामः ख्रांकाम-श्चित्वति । एतावद्वाविस्ति । यावद्वतत् । यावद्वास्ति । तद्वेदन्थे(११) । (११) तस्यैतद्वतं । वर्षति न धावेत् ॥६॥ श्चमतं वा श्चापः। श्चमतस्यानन्तित्यै(११) । (११) ना-पुमूचपुरीषं कुंयीत् । न निष्ठीवेत् । न विवस्ननः सा-यात् । गुद्धो वा र्षोऽग्निः। एतस्याग्नेरनितदाद्वाय(११)।

षष्ठसप्तमाष्टमनवमफ्कानि दर्शयति । (११)''तेजस्कामी • तद्वरुत्थे''<sup>(११)</sup> दति । तत् प्रजापचादिकं खर्गामां 'चावत्', फक्षमुक्तं 'एतावत्', एव क्षेकिऽपि विद्यमानमुक्तमं फक्षं, चतः 'चावत्', कक्तमं फक्षं 'द्रस्ति', 'तत्', सर्वमनेन चयनेन प्राप्नोति॥

श्रधार्णकेतुकाग्निषिते नियमविशेषं विधसे। (१२) "तसीतद्भतं ॰ श्रम्तस्थाननारित्यै "(१२) दिति। पर्जन्ये 'वर्षति', सित यदा मार्गे गच्छति तदा क्षेद्रनभीत्या धावनं न कुर्यात्। तव कर्षे पास्तरूपाणामपां परित्यागेन स्वर्गसुखरूपमस्तम-कारितं भवेत्। तन्नाभृदिति 'न धावेत्'॥

नियमाक्तराणि विधक्ते। (१९) "नाषु मूत्रपुरीषं • एत-स्थाग्नेरनतिदाहाय" (१९) दति। 'एषः' श्राइषकेतुकः, 'श्राग्नः', श्राबीष्टकाभिर्निध्यास्थलाद्षु गूढो वर्त्तते। ताहृश्रो मूत्रादि-कारिषमतिश्रयेन दहति। स दाहो मास्रदिति मूत्रादिकं 'न सुर्यात्',। पुद्रषार्थलेन श्रास्त्रेषु निषद्भस्थापि श्रव पुनर्मिषेधः॥ (१४)न पुष्करंप्रकानि हिर्प्यं वाधितिष्ठेत्। एतस्याग्ने-रनेभ्यारोहाय<sup>(१४)</sup>। <sup>(१६)</sup>न कुर्मस्याश्रीयात्॥नेदिकस्या-यातुकान्येनेमोदकानि भवन्ति। श्रूघातुका श्रापंः। य एतम्प्रिं चिनुते। य उचैनमेवं वेदे<sup>(१६)</sup>॥ ७॥

चिनुते, चिनुते, प्रजाकीमिश्वन्तीत, य एवं वेद, श्रापं, धावेत्,श्रश्नीयात्, चतारि च॥ श्रमु॰ २६॥

त्रीतप्रायिक्त त्राधिं नियमान्तरं विधन्ते। (१४) ''न पुष्कर-पर्णानि ॰ एतस्याग्नेरनभ्यारो हाय" (१४) इति । पुष्करपर्णस्य हिरस्यस्य वा पादेनाक्रमसे सति तमग्रिमारू ढवान् भवेत्। स्रतस्यदुभयं 'नाधितिष्ठेत्'॥

नियमान्तरं विधन्ते। (१६) "न कूर्मसास्त्रीयात् ॰ य उपैनमेवं वेदं" (१६) इति। 'कूर्मस्य', ऋष्ट्रं किश्चिद्षि न भुद्धात।
खदक बन्देन तच्छा मीनादिक्षे सस्यते, तदीयमण्ड्रं 'नास्त्रीयात्'। 'यः', 'एतं' खाक्षके तुकं, 'श्रीग्रं', 'चिनुते', 'यः', च 'एवं', 'वेद', तं 'एनं', प्रति 'श्रीद्कानि' खदकवर्त्तीन मीनादीनि, 'श्रघातुकानि' श्रिष्टं सकानि, 'भवन्ति' 'श्रापः', श्रिष 'श्रघातुकाः' खदक मर्षं न भवेदित्यर्थः ॥

द्रति सायमाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके विश्विगेऽमुवाकः ॥ २६ ॥

#### श्रथ सप्तविद्योऽनुवाकः।

(१) दुमा नु कं भुवना सोषधम। दुन्द्रंश्व विश्वे व देवाः(१)। (१) युज्ञर्च नः स्तम्बर्च प्रजाच। श्रादित्वै-रिन्द्रं: सह सीषधातु(१)। (१) श्रादित्वैरिन्द्रः सगेणा म-रुज्ञिः। श्रासाकं सृत्वविता तुनूनां(१)। (१) श्रास्ववस्व

#### श्रथ पप्तविंशोऽनुवाकः।

कत्यः। इमा नुकमिति चतस इति। तत्र प्रथमामाइ।

(१) "इमा नुकं ॰ विश्वे च देवाः" (१) इति। 'इन्ह्रस्य विश्वे देवा-स्व', वयस्य 'इमाः' 'सुवनानि', 'नुकं सीवधेम' सुखनामसुनु कमितिपठितं सुखं यथा भवति तथा साध्याम॥

्त्रथ दितीयामार । (१) "यशं च न ॰ सर सीवधातु" (१) इति । ऋयं 'इन्द्रः', 'सादित्यैः सरु', 'नः' श्रद्धाकं, 'यशं', अरीरं 'प्रजाञ्च', साधयतु ॥

त्राय वितीयामार । (२): 'त्रादित्यैरिन्दः ॰ तनूनां''(२) इति । 'त्रादित्यैर्महङ्किः', च युक्तलात् 'सगणः', ऋयं 'इन्द्रः', श्रक्साकं 'तनूनां', 'त्रविता स्रत्' रचिता सवतु ॥

कन्पः । त्राञ्जवस्त्रेति सप्तद्याचपष्य इति । तच प्रथमामा-इ । <sup>(४)</sup> "त्राञ्जवस्त ० स्त्रां पुरं" (<sup>४)</sup> इति । त्रश्रब्देन जन्मवान्

<sup>\*</sup> बान चतुर्धी गास्ति।

मार्श्ववस्व । त्र्राण्डीभेव ज मा मुङः । सुखादी दुंःख-निधनां । प्रतिसुचस्व स्वां पुरं<sup>(४)</sup> ॥ १ ॥

(प)मरीचयः खायम्भुवाः। ये श्रेरीरार्ष्यंकस्पयन्। ते ते देषं कंस्पयन्तु। मार्चते स्थास्मंतीरिषत्(प)। (एउत्तिष्ठत् मार्स्वत्त। श्रुविमिष्कध्वं भारताः। राज्ञः

यजमान उच्यते। श्राञ्चवं नाम गमनं जना, ज्ञवनं प्रापणं. यज-मानं जन्मोपेतमाञ्चः। 'श्राञ्चवख' पुनः पुनर्जनास चणमागमनं, मा कुर, मुद्धः 'माञ्चवख' पुनः पुनर्मरण स्वचणं ज्ञवनं मा कुर। 'मा 'मुद्धराण्डीभव' श्राण्डः अश्वाण्डमध्य द्रव्यर्थः श्राण्डी-व्यक्षततद्भाव उच्यते। पूर्वमनाण्डा ददानीमाण्डीभव तस्त्व निषेधा माश्रन्देनाच्यते, पुनः पुनर्शन्नाण्डवर्त्तालं तव मास्र-दिव्यर्थः। स्वश्रन्देनावस्राकलं स्थातयित। संसारोत्तरणविषया तवास्त्यातिः सर्वथा विनस्नालित्यर्थः॥

त्रथ दितीयामार । (४) "मरोत्तयः खायमुनाः • मा च ते खास्रातीरिषत्" (४) इति॥

श्रथ दितीयामाइ। (() "उत्तिष्ठत मा खप्त ॰ सर्वेष सयु-जीवसः"(() इति । हे खिलिजा यूयं 'उत्तिष्ठत', उत्यिता भवत, उत्प्राइं कुहतेत्यर्थः। 'मा खप्त' खप्तं मा कुहत, श्रख-या मा भृतेत्यर्थः। 'भारताः' इविराद्भिरणश्रीकाः यन्तः, से। मंस्य तृप्तासंः। ह्रयेंख स्युजेषिसः (१)। (१) युवीसु वासीः (१)। (१) च्यष्टाचेका नवंदारा॥ २॥

देवानां पूर्ययोध्या। तस्यार्थं हिरएमयः केन्राः। स्वर्गा लोको ज्योतिषाऽऽष्टंतः(०)। (८)या वै तं ब्रह्मंको

'त्रियां' त्राहणकेतुकं, 'इच्छधं'। कीहृत्रा च्हित्राः, 'राज्ञः' राजमानस्थ, 'सेमस्थ', पानेन 'द्धत्राः', 'सर्चेष', 'स्युकोषमः' समानत्रीतयः, चर्च्यवंविधा मन्त्र त्रनुष्टेयार्थस्थेष्टकोपधानस्य प्रकात्रको न भवति तथायेतदर्थानुसार्थेन कश्चिददृष्टातित्रयो द्रष्ट्यः॥

श्रथ चतुर्थाः प्रतीकं दर्शयति। (०) "युवा सुवासाः" (०) इति।
से अथ पश्चमी साह। (०) "श्रष्टाचका ० ज्योतिषादृतः" (०) इति। पूरिति प्रशेरमुख्यते, 'देवानां' इन्द्रादीनां, 'पूः,' 'श्रष्टाचका' चक्रवदावरणभूतास्मगस्भासे मेदोस्मिमच्या प्रकीः जोस्पाः श्रष्टी धातवे। यसाः सेयं 'श्रष्टाचका', विरोवर्षिभः सप्ति भर्तां देवानां यसाः सेयं 'श्रष्टाचका', विरोवर्षिभः सप्ति भर्तां देवानां वाराभ्यामुपेता 'नवदारा', 'श्रयोध्या' कर्मगतिमन्तरेष केनापि प्रदर्शमञ्ज्या, 'तस्यां' पुरि, 'हि-रण्ययः' सुवर्णनिर्मितपदार्थसद्धः, 'कोशः', श्रवका श्रद्धः, 'स्वांः' सुस्तरः, 'स्वांः' सुस्तरः, 'स्वांः' सुस्तरः, 'श्राक्तः' स्वांविश्वेषः, 'च्योतिषा' भाषकेन स्वांविश्वेतन्त्रेन, 'श्राष्टृतः' परिवेष्टितः, वर्त्तते॥

वेद। श्रम्हतेनावृतां पुरीं। तसी ब्रह्म च ब्रह्मा च। श्रायुः कीर्तिं पुत्रां देदुः(८)। (१०)विश्वात्रमानाः इरि-सीं। यससी सम्परीचेतां। पुरः हिस्सेयीं ब्रह्मा॥३॥ विवेशीपुरात्रिता(१०)। (११)पराङेत्यं ज्यामयो। परा-

श्रय षष्टीमाइ। (९) ''यो वै तां ॰ प्रकां ददुः''(९) इति। 'ब्रह्मणः' सत्यं ज्ञानमनन्तित्यादिश्रुतिप्रतिपादितस्य वस्तनः, सन्निनी 'श्रष्टतेन' परमानन्देन, 'श्राष्टतां', 'तां पुरीं', 'यो वै' यः कोऽपि पुमान्, 'वेद', 'तस्ते' विदुषे, 'ब्रह्म च' परमा-त्मापि, 'ब्रह्मा च' प्रजापतिरपि, चकाराध्यामन्येऽपि सर्वे देवा श्रायुरादिकं प्रयक्कात्ति॥

श्रय सप्तमीमाद । (१०) "विश्वालमानाष्ट्र ० विवेशापरा-जिता" (१०) इति । 'ब्रह्मा' प्रजापितः, 'पुरं' श्ररीरं, 'विवेश' प्रविष्टवान् । कीवृशीं पुरं, 'विश्वालमानां' विशेषेण राजमानां, 'इरिणीं' पापदरणशीखां, 'यश्रमा' जगत्स्रष्टलस्रचणया कीर्त्या, 'सम्परीवृतां' सम्यक् परिवेष्टितां, 'दिरम्णयीं' सुवर्ष-निर्मितां, कदाचिद्पि प्राजयर्दितां॥

त्रवाष्टमीमार । (१९) "पराखेख च्यामयी • सरानुभयान्" (११) इति । 'विदान्' परत्रद्वातत्त्वित्, 'पराङ्' पुनराष्टित्तर-दितः, 'एति' त्रद्वातत्त्वं प्राप्तोति । कीदृत्रोविदान्, 'त्रव्यामयी' केत्यंनाश्की। इह चामुचे चाम्बेति। विद्वान् देवा-सुरानुभयान्<sup>(११)</sup>। <sup>(११)</sup>यत्कुमारी मन्द्रयंते। यद्योषि-त्यतिव्रता। ऋरिष्टं यत्किचे क्रियते। ऋग्निस्तदन्-वेधति<sup>(११)</sup>। <sup>(१९)</sup>श्चर्यतासः श्रेतास्य॥ ४॥

च्या, वयो हानिः श्रामयः, व्याधिः तदान् च्यामयी तदुभयरा-हित्यादयम्, 'श्रम्यामयी', नाष्ट्रकः श्रपस्त्युवन्धकं कर्म वा, तद्योगात्राश्वकी, तद्राहित्यात् 'श्रमाश्वकी', देहतादात्व्यक्षमा-भावात् वयो हानि व्याध्यपस्त्युरहितः पुनराष्ट्रत्तिश्चर्रत्यः सन् श्रद्धा प्राप्नोति । 'इह हामुच च', लोकद्येऽपि, 'देवासुरानु-भयान्', 'श्रम्वेति' श्रमुगच्छति, सर्वात्मको भवतीत्वर्थः॥

त्रय नवमीमाइ। (११) "यत्कुमारी मन्द्रयते • त्रिग्निस्तुन् नुवेधित" (११) इति। 'कुमारी' विवाहरहिता स्त्री, 'यत्' पापं पुरुषसक्षीगरूपमुद्दिश्च, 'मन्द्रयते' इव करोति। 'योषित्' युव-ितः च, 'यत्' पापं परपुरुषसक्षीगं रूपम् उद्दिश्च, 'मन्द्रयते' इष्टा भवति, 'पितव्रता', त्रिपि स्वभर्षसंयोगाभावेन क्रिष्टा सती 'यत्' पापं देह्यागरूपमुद्दिश्च, 'मन्द्रयते', 'यत्' त्रन्यदिप, 'किञ्चित्', 'त्रिर्ष्टं' दानादिना रेष्टुं विनाव्यतिमञ्ज्यं महत्यापं, त्रस्य यजमानस्य येन केनापि 'क्रियते' 'तत्' सर्वम्, त्रयमाद्द्यके-तुकः 'त्रिग्नः', 'त्रनृवेधित' त्रनृक्षमेण विनाव्यति॥

त्रथ दशमीमाइ। (१२) त्रश्चारतामः ॰ इन्ह्रमग्निश्च ये दि-

युक्ताने। येऽप्ययुक्तानेः । स्वर्थन्ते। नापेश्वन्ते । इ-न्द्रंमग्निक्वं ये विदुः<sup>(१२)</sup> । <sup>(१४)</sup>सिर्काता इव संयन्ति । रुश्चिभिः समुदीरिताः । श्रक्षां खेलादं मुखाच । कः-विभिरदात् पृश्चिभिः<sup>(१४)</sup> । <sup>(१५)</sup>श्चिपेत् वीत् विर्वं सर्पता-

दुः"(१२) इति। 'म्रष्ट्रतासः' त्रपकिचित्ताः, 'ग्र्टतासस्य' पकिचित्ताः त्रिप्ति, 'यञ्चानः' मुतिस्रितिविधितकर्मानुष्टायिनः, 'येऽप्य-चञ्चानः' तिद्वपरीताः, तेषां मध्ये 'ये' पुरुषाः,'दन्द्रं' परमैत्रर्थ-युक्तं परमात्मानं, 'त्रिग्नं' भारुणकेतुकस्य, 'विदुः' याथात्र्येन जानन्ति, ते ज्ञानिनः 'खर्यन्तः' खर्गे मीचं वा प्राप्नुवन्तः, ज्ञानव्यतिरिक्तसाधनान्तरं 'नापेचन्ते'॥

श्रीकादशीमाइ। (१४) "सिकता इत ॰ प्रश्निभः" (१४) इति। यथा खोके वायुना प्रेरिताः 'सिकताः' कित् पर्खरं 'संयिना' राश्रिक्षेण सङ्गच्छन्ते। तददेते जीवाः 'रश्निभः' र- क्षुद्धानीयैः कर्मभः, 'सगुदीरिताः' प्रेरिताः सन्तः, कर्मार्जन- खानीयात् 'श्रसाक्षोकात्' कर्मफलभोगक्ष्पात्, 'श्रमुग्नाच' खोकात्, तदा तदा निर्गत्य क्षचित् क्षित् संयन्ति तेषां सर्वे- वामनुग्रहाय परमेश्वरः 'प्रश्निभः' श्रुक्तैः, तन्त्रप्रकाश्रकैः, 'श्रदात्' श्रानं प्रयच्छिति॥

त्रथ दादशीमार । <sup>(१५)</sup> 'त्रपेत वीत<sup>्रि</sup> वसानमस्रो' '<sup>(१५)</sup> इति । यमेन नियुक्ताः पुरुषाः पुरातना नूतनास्य सर्वस्या तः। येऽष्याः पुराणा ये च नृतंनाः। श्रहीभिर्द्भिर्मुभिर्थक्षेतं॥ ५॥

युना दंदात्ववसानमस्मै (१६)। (१९) च मुंगन्तु च पा-त्वर्थः। श्रुकृष्टा ये च कष्टशाः। कुमारीषु कुनीनीषु।

भूमी व्याण वर्त्तमें तान् सम्बोध्येदमुखते हेयमदूताः 'ये' यूवं, 'पुराणाः' श्रम श्रमिकेचे ये पूर्वं खिताः, 'ये च नूतनाः', 'ये श्रम्याः', ते सर्वे यूयं 'श्रपेत' श्रम्यात् खानादपगच्छत, 'वीत' परस्परं वियुच्य गच्छत, किञ्च 'श्रतः' 'विमर्पत' श्रम्यात् खानाहिदृरं गच्छत, 'श्रहोभिः' दिवसैः, 'श्रम्भुभिः' राचि-भिस्य, 'श्रद्धाः' श्रमीष्टकाभिः, 'य्यमं' विश्रेषेण सम्बद्धं, 'श्रव-सानं' हदं खानं, 'श्रमी' यजमानाय, 'यमा ददातु', यमेन दत्ते सति केषुचिदहोराचेव्यश्रावीष्टकोपधानं हुमं हत्यर्थः॥

त्रय चयेदिशीमार । "(१९) नृमुणन्तु ० च ये रिताः"(१९) इति । त्रिविभक्तिको नृशब्दे । मनुष्यजातिमाने श्रेयः, परपीडा-दिना परस्रत्यभावादिना जीवन्ते । गर्रिताः पुरुषाः ते जातिमा-वान्यवन्ते नृशब्देनाच विविधिताः । ताहृशाः पुरुषाः 'मुष्णन्तु' त्रस्रात् खानादपगच्छन्तु, 'नृ' ताहृशानां मनुष्याणां, 'श्रर्यः' खामी, च 'पातु' इतः खानादपेत्यास्तान् पातु, 'श्रष्ट छाः' त्रक-र्मयोग्याः, दुष्कृतप्रस्रताः, 'ये च छष्टजाः' विश्वद्भवंत्रजाता एव

जारिखीं षु च ये हिताः (१९)। (१०) रेतः पीता आरार्डपीताः। अर्जारेषु च ये हुताः। उभयान् पुर्वपीचकान्। युवे-ऽहं यमराजगान् (१०)। (१०) श्रृतमिन्नु श्रर्दः (१०)॥ (१८) श्रृ-

यमः, श्वकर्मर्थे। ग्रा श्वन्धादयः पातिकने। वा, ते सर्वेष्यसात् स्नानादपयम् । तथा 'कुमारीषु' विवाहरहितासु स्त्रोषु, 'ये हिताः' गर्भलेन स्नापिताः, तथा 'कनोनीषु' कुमार्थाः पु-चीषु, विवाहयुकास्त्रपि ये गर्भलेन स्नापिताः, तथा 'जा-रिणीषु' उपपतियुक्तासु स्त्रीषु, 'ये हिताः' गर्भलेन स्नापिताः। ते दुष्टचेत्रजाः सर्वेऽष्यसाद्पधानस्नानादपगस्क्रन्तु ॥

श्रथ चतुर्दश्रीमार । (१०) "रेतः पीताः ० यमराजगान्" (१०) इति । 'रेतः पीताः' पीतरेतस्काः पुरुषाः । 'श्राण्डपीताः' श्रण्डस्पृष्टीादकाः पापिनः, एवमाद्यभच्छभचणः मर्वेऽपीतेा-ऽपगच्छत । तथा 'श्रङ्गारेषु', 'ये' पश्रादयः, श्रश्रास्त्रीयमार्गेष 'इताः', पिपीस्कितादया वा पिश्राचादिभावेन जगति वर्चन्ते सर्वेऽप्यसात् स्थानादपगच्छन्तु । तथा 'पुत्रपानकान्' श्रुतरु-चिनताकुत्सितान् पुत्रान् पाचांस्त्र, 'उभयान्', 'श्रष्टं युवे' श्रसात् स्थानात् प्रथक् करेशि, तथा 'यमराजगान्' यमेन पात्रित् योग्यान्, सर्वानस्थपनयामि ॥

श्रय पञ्चद्याः प्रतीकं दर्भयति। (१८) "श्रतमिसुधर्दः" (१८) इति। इयञ्च श्राखान्तरीया वैश्वदेवकाच्छे यागे याग

दो यदुन्नं विलवं। पितृणार्श्व यमस्य च। वर्षणस्या-स्विनोर्ग्नेः। मुरुताश्व विद्यार्थसां(१८)। (१०)काम्प्रय-

इत्यनुवाके समास्नाता। तत्पाठस्त । प्रतिमन्नु प्ररदे प्रनित देवा यत्रा नश्चका जरमन्तनूनां। पुत्रामे। यत्र पितरे। अवन्ति मा ना मधा रीरिषतायुर्गन्तोरिति । हे 'देवाः', 'श्रतमिनु' श्रतमपि, 'श्रदः' संवत्सराः, 'श्रन्ति' श्रसाकमन्तिकस्वा एवाखन्या एव, ज्ञतायुः पुरुष इति श्रुत्या प्रतं, प्ररद श्राधि-क्येन तच तच प्रभंखन्ते। ऋस्राकंतुन पर्याष्ट्रा तच हेतु इ-च्यते, 'यत्र' एषु भ्रतसंवत्सरेषु, 'नः' श्रस्मदीयानां, 'तमूनां', 'जरसं' ग्ररीराणं वियोद्यानि सत्तणां ग्रेथि खां, 'चक्रे' हे देवा यूखं क्टतवन्तः। किञ्च 'यत्र' यस्यां जरायां, 'पुत्रासः' पुत्राः खकी-वोदरजाताः खेन रचिता एव, 'पितरो भवन्ति' प्रत्युत पालका भवन्ति। तादृशमायुः कद्यं पर्याप्तं भवेत्, श्रास्तां तावदायुषः पर्याप्तिः। हे देवाः यूयं 'त्रायुर्गन्ताः' तादृशम-षायुः सर्वे प्राप्नुमिच्छा विद्यते यस्य तस्मात्, 'मध्या' तस्मायुवे। मध्ये, 'नः' श्रसान्, 'मारीरिष' तद्धिं सितान् मा कुरत, इति शाखान्तरीयमन्त्रस्यार्थः॥

श्रय वेडिशीमार । (१९) "श्रदे यत् विरायसां" (१९) इति। 'यत् ब्रह्म', पूर्वेक्तिजगत्कारणमिस्त 'श्रदः' ब्रह्म, पित्रादीमां सर्वेषां 'विखयं' विश्वेषणालम्बनं। 'विष्ययसाः' इत्यनेनाकाश्रव-र्त्तिना यचगत्थवीद्य उच्चक्ते॥ वंखमो आता। सञ्चेवास्मि सनातंनः। इति नाके। ब्रह्मि अवे। राये। धनं। पुचानापे। देवीरि हार्हिता (२०)॥॥ ६॥

पुरं, नवंदारा, ब्रह्मा, च, व्यक्तः, श्रृरदः, ऋष्टी चं॥ श्रृतु॰ २७॥

त्रश्य सप्तद्यीमाद । (१०) "कामप्रयवणं ० पुनानापादेवीरिहाहिता" (१०) दित । प्रकर्षेण यवनं मित्रीकरणं प्रयवणं
कामानां प्रयवणं येन ब्रह्मणा भवित तत् 'कामप्रयवणं', 'मे' मम,
ब्रह्मप्रकामप्रापकं 'श्रन्त'। 'हि' यस्मात्, श्रतः 'सनातनः' श्रनादिसिद्धः, 'स एव' परमात्मैव, 'श्रस्मि', द्रत्यतः कारणात् 'नाकः' दुःखरहित स्थानविश्रेषः, 'ब्रह्मिश्रवः' ब्रह्मविषयवाकाश्रवणं, 'रायः' हिरस्थाद्यः, धनं प्रीतिसाधनं स्त्रीपुत्रादिचेत्येतत् सर्वे ममास्त द्रित श्रेषः । 'देवीः' देवनशीलाः, 'श्रापः' यूयमबीष्टकाः, 'द्रह्' श्रस्मिन् कर्मणि, 'पुत्रान्', 'श्राहिता' धन्त सम्याद्यत ॥

द्ति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके सप्तविंगोऽनुवाकः ॥ २०॥

### श्रष श्रष्टाविंश्रोऽनुवाकः।

()विशीष्णीं यभ्रेशीष्णीच । ऋषेती निर्काति एष्ट्रेशे। परिवाध रश्वेतकुक्षं। निजङ्कर्रं शवकोदंरं()। (१)स ता-म्बाच्यायया सुद्द। अमे नार्श्य संदर्शः। दृष्णासूरे

### यथ यष्टाविशीऽनुवाकः।

कस्यः। विश्रीष्णिमिति हे इति। तच प्रथमामार।

(१) "विश्रोष्णि ॰ शवलेदिरिम" (१) इति। हे अग्ने 'विश्रोष्णि'
शिरोरिहतां, 'ग्रिशशीष्णि श्च', ग्रिश्ममानिशरोयुक्तां च, 'निद्यतिं' राचसीम्, अलक्षोम्, 'इतः' अस्मात् खानात्, 'श्रपद्य'
अपजिह, परिवधादिनामका निर्श्वतिसम्बन्धिनः पुरुषा श्रयपजिद्व 'परिवाधपरितेः' 'वाधकं' श्वेतकुचिः, श्वेतवर्णकुचियुक्तं 'निज्ञन्नं' न्यग्रहतजङ्गायुक्तं, 'शवलोदरं' श्रुक्षवर्णमिश्रितोदर्युक्तं॥

श्रध दितीयामार । (१) "स तान्वाच्यायया सर • श्रमेना-श्रय संदृशः" (१) इति । वाच्यानि जनैर्निन्द्यानि, पूर्वे कपरिवा-धादिकपाद्यपत्यानि तान्यात्मन इच्छतीति 'वाच्याया' परि-बाधादीनां माता काचिद्खन्ती, श्रसादुपद्रवापायं सम्यक् पश्चनीति 'संदृशः', परिवाधादयः हे 'श्रमे', 'स', लं 'तान्' परिवाधादीन्, 'नाश्रय' मात्रासर विनाशाय । किस ये र्नुभुक्षां। मृन्युं कृत्याचे दीधिरे। रघेन किःश्रुका-र्वता। श्रमे नार्श्रय संहर्शः (१) ॥ १॥ विश्रीष्णीं दश्र ॥ श्रमु० २८॥

श्रय एकोन त्रिश्रोऽनुवाकः।

() पूर्जन्याय प्रगायत। द्विस्युवायं मोढुषे। स ना य-

विदेविषोऽस्नाकमीर्थादीन् 'दीधिरे' दीपयन्ति । श्रसादुषा-नामस्त्रनं 'देखी', तेषु दोषारोपः 'श्रस्या', श्रसाभावेन नाधा 'नुभुषा', 'मन्युः' श्रसादिषयः क्रोधः, 'क्राया' श्रसादि-षयोऽभिषारः, एतेषामीर्थादीनां दीपनमभिष्टद्भिं सुर्वन्तो चे देविषोऽस्नान् मार्यातुं सम्यक् पश्चन्ति तान् सर्वान् 'र्थन', तदीयेन स्तर, 'नाश्चय'। कीदृष्टेन र्थन, 'किंग्रुकावता' षुत्सिताः श्रुकाः किंग्रुकाः प्राष्युपद्रवकारिषः पद्धाकारा राजसविश्रेषास्त्रीर्थुकोन्॥

र्ति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने सजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके त्रष्टाविंग्रीऽनुवाकः ॥ २८॥

प्रथ एकामचित्रारम्वाकः।

क्षा:। पर्जन्यायेति तिस्त इति। तत्र प्रथमामाइ। "(१)पर्ज-

<sup>\*</sup> रतदुगसंहारप्रतीकं महृष्टपुक्तकेषु रक्तानित्रं ज्ञानुवाकशेषे क्त्रते। तङ्काष्ट्रमतेनाकाळ ।

वसंमिक्तु (१) । (१) दूदं वर्षः पूर्जन्याय खराजे । हृदे। ऋत्वन्तर्न्त शुंयात । मया भूवीती विश्वक्षष्टयः सम्ब-स्मे । सुप्रिप्पत्ता श्रीषधीर्देवगीपाः (१) । (१) या गर्भमी-

न्याय • यमिष्कतु"(१) इति । हे स्वित्यश्रमानाः 'पर्जन्याय' तृष्ट्यभिमानिदेवाधें, 'प्रगायत' प्रकर्षेष स्वतिं सुद्त । कीदृ• व्याय, 'दिवस्पृत्राय', दिव्युत्पञ्चलात् पुत्रलं । 'मोढुपे' दृष्टिक्षेष सम्बद्ध सेत्रकाय, 'यः' पर्जन्यदेवः, 'नः' सम्बाकं, 'यवसं' समा-दिक्षं भन्द्यं, सन्पाद्यितं 'इष्कतु'॥

श्रथ दितीयामार । (१) "रहं वर्षः • देवगेषाः" (१) रति। ध्वराजे' खत एव राजमानाय, 'पर्जन्याय' पर्जन्यदेवाय, श्रमाभिर्का 'रहं' स्तिरूपं, 'वर्षः', 'इदोऽन्तरमस्' तदीय- चित्ते प्रविष्टमस्त । 'तत्' श्रमदीयं वर्षः, 'युयोत' तिश्वत्ते हे स्विजो मिश्रवत । 'वातः' वायुः, 'श्रमो' श्रमास्, 'मयोधः' सुख्य भावयिता, भवतु 'विश्वत्वष्टयः' सर्वेऽपि मनुष्याः, श्रमास्त मयोभुवः सन्तु । 'श्रोपधीः' त्रीहियवाद्याः, 'सुपि- प्रमाः' श्रोभनफ्लोपेताः, 'देवगापाः' हविदारा देवानां पा- खिद्याः 'सन्तु'॥

श्रय द्वतीयामार । (१) 'चो गर्भमीषधीनां ॰ पुरुषीणाम्" (१) द्वति । 'यः' पर्जन्यो देवः, 'त्रीश्रियवाद्योषधीनां', 'नवां'

# पंधीनां। गर्वां कृषोत्यर्वतां। पूर्जन्यः पुरुवीर्यां (१) ॥ २ ॥ पूर्जन्याय दश्र ॥ अनु० २८ ॥

### श्रय चिंशोऽन्वाकः।

(१)पुनर्मा प्रैत्विन्द्रयं। पुन्रायुः पुन्भेर्गः। पुन् ब्रीह्मणमैतु मा। पुन्द्रेविणमैतु मा(१)। (१)यम्रेऽच रेतः

त्रश्वानां, मनुष्यक्तोषाञ्च 'गभें छणेति'। नेऽसाकं मयो-भूरिति जेषः॥

र्ति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्ने यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके एकानिर्विग्रीऽनुवाकः॥ १८॥

### त्रय चिंबोऽनुवाकः।

कथा: । पुनर्सा प्रैलिति चेति । तच प्रथमासाइ । (१) "पुन-मां प्रैलिन्ट्रियं ॰ पुनर्द्रविषं प्रेतु सा' '(१) इति । धन् 'इन्द्रियं' शेमेव नष्टं, तन् 'पुनः', ऋषि 'मां', प्रति 'प्रेतु' आगच्छतु । 'श्रायुः', ऋषि 'पुनरेतु', अञ्चाण इदं 'ब्राह्मणं' ब्रह्मवर्षमं, तद्षि 'पुनर्मासेतु' । 'द्रविषं' धवसिष, 'पुनर्मासेतु' । एतन् सर्वे सम पुन: पुनर्वर्द्धतासित्यर्थः ॥

षण दितीयामा इ। (१) "यमोऽच रेतः • वर्षसे" (१) इति।

पृथिवीमस्तान् । यदे। वधीर्ष्यसर्खदार्पः । इदं तत् पुन्राद्दे । दीर्घायुक्त्वाय वर्षसे (१) । (१) यक् रेतः प्र-सिच्यते । यक्ष आजायते पुनः ॥ तेनं माम्हतं कुर । तेनं सुप्रजसं कुर ॥ १ ॥

पुनः, हे चं॥ अनु० ३०॥

श्रधासिन् दिने 'मे' मदीयं, 'यहेतः', 'प्रथिवीं', प्रति 'श्रस्कान्' प्रमादेन स्कन्नमासीत्। 'श्रीवधीः श्रिपं, मदीयं 'यत्' रेतः, 'श्रस्त्' 'प्राप्तीत्', श्रीवधीषु स्कन्नमित्यर्थः। श्रम रेतः, श्रापः, श्रस्त्, श्रमु स्कन्नं, 'तिद्दं' रेतः, 'पुनः', श्रिप श्रदं 'श्राददे'। किमधें, 'दीर्घायुस्ताय', 'वर्षसे' श्रायु-र्यद्वये, श्रह्मवर्षस्य स्।

श्रध द्वतीयामाइ। (१) "यको रेतः ० सुप्रजसं जुरू" (१) इति। 'मे' मदीयं, 'यद्रेतः', गभाश्रये प्रकर्षेण 'सिच्यते', 'मे' मदीयं, 'यत्' रेतः, 'पुनः', श्रपि 'श्राजायते' श्रपद्यक्षेणे- त्यस्ते, 'तेन' श्रपत्येन, 'मां' यजमानं, 'श्रस्ततं' सुखयुक्तं, 'जुरू'। 'तेन' श्रपत्यक्षेण रेतसा, 'मां', 'सुप्रजसं' श्रोभनपुन- 'पावादिप्रजायुक्तं 'जुरू'।

रति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकाशे यजुरा-रखके प्रथमप्रपाठके चिश्रोऽनुवाकः॥ ३०॥

# त्रधैकचिंश्रीऽमुवाकः।

(१) त्रुह्मस्तिरोधाऽजीयत । तर्व वैश्रवणः संदा। तिरीधेहि सप्तानः। ये श्रपोऽश्रन्ति केच्न(१)। (१) त्वाद्वी मायां वैश्रवणः। रथ्र सहस्रवन्धरं। पुरु-

# त्रयेकि विशेषां अनुवाकः।

यथ वैत्रवणयश्चमका एकने। तच चतस्भिवैत्रवणमावाद्येत्। तासु प्रथमामाद। (१) अञ्चित्ति शिद्धः कुबेरः सम्बेरप्रेणेऽत्रान्ति केचन (१) इति। श्वचानादिसिद्धः कुबेरः सम्बेरध्रोक्यते। हे कुबेर लया ग्रहीता यः 'वैत्रवणः', वित्रवसे।पत्यं,
स समु 'सदा', 'तव', 'त्रञ्जस्तिरे।धाऽजायत' श्रनुपम्नस्तितानां
लदीयकर्मणां तिरोधायक श्रासीत्। श्रतो वैत्रवणस्य कर्मतिरोधायकलं निवार्थं, तत्रमुखेन 'नः' श्रस्मदीयान् श्रनून्,
'तिरोधिद्दे' विनात्रय, 'केचन' श्रन्थेऽपि, 'श्रपः' श्रस्मदीयानि
कर्माणि, 'श्रश्नन्ति' तिरोद्धति, नाश्रयन्ति, तानपि सर्वांस्लं
'तिरोधिद्दे'॥

श्रय दितीयामार । (१) "लाड़ीं मार्या ॰ यारि ने। बिसिन्"
(१) इति । हे सुबेर वैश्रवणसरितस्तं 'रथमास्याय', 'ने। बिसं'
श्रस्नदीयां पूजां प्रति, 'श्रायारि' श्रागच्छ । कीदृशं रथं, 'सरस्वस्थुरं' श्रराणां सरसं यसिन् चक्रे तचकं सरस्वत् श्रक्षः सर्वसार्थं। श्रास्थाया याहि ना बृ सिं (१)। (१) यसी भूतानि बृ सिमार्वहन्ति। धनं गावे इस्ति हिर्रे स्थम-श्रान् ॥१॥

श्रमाम सुमृता युज्ञियस्य । श्रियं बिधुताऽत्रमुखीं विराजम्(१) । (१)सुदुर्शने च क्रीचि च । मैनागे च म-

तयुक्ताधूर्यस्य रथस्य मे। त्यं सदस्यन्धुरः तादृष्ठं, 'पुद्यक्रं' यद्भवक्रोपेतं, 'सदस्यमं' यदस्यस्याकेरसेदपेतं,। तस्य रथ-स्रोपमायमुत्राते। 'लाहीं मार्थां' यथा लहा विर्मिता मासा स्रास्थ्यंकरी तददास्थंकरं॥

श्रध हतीयामार। (१) "यसी भ्रतानि • विराजम्"(१) दित। 'यसी' खुनेराय, 'भ्रतानि' सर्वे प्राधिनः, 'निसं' पूत्रां, 'श्रावर्षानः' सम्पाद्यन्ति। कीदृशं निसं, धनादिक्षं, 'धनं' मिणमुकादिकं, रिसिशः परितं दिरखं 'इसिरिरखं, 'धनं' मिणमुकादिकं, रिसिशः परितं दिरखं 'इसिरिरखं, 'धनतो' यनु- ग्रह्मुद्धो, 'श्रमतो' श्रव्यास्त भ्रवास । कीदृश्रस खुनेरस, 'श्रमतो' श्रव्यासमुखीं श्रमप्रधानां, 'विराजं' विविधं राजमानां, 'श्रियं' सम्पदं, 'निस्तः' धार्यतः॥

भय चतुर्थीमाद । (४) "सुद्र्यं ने ॰ स्ट्रायें नगरं तव' (४)
द्रति । सुद्र्यं नादिनामकास्त्रयः पर्वताः तसिस्त्रेकैकसिन्
'मदागिरी', यत् 'तव नगरं', तत् 'संद्राये', तत् परित्यस्य

हागिरी । सतदाद्वारंगमन्ता । स्टूहार्यं नगर्न्तवं (१) । (१) इति मन्ताः । कल्पात ज्रध्वं (१) । (१) यदि बिल्ट्र-हरेत् । हिर्ग्यनाभयं वितुद्यं की बेरायायं बंलिः ॥२॥ सर्वस्रताधिपतये नम द्ति । श्रय बलिट्रहत्वापं-

श्वसदनुराष्ट्रार्थमचागक्केत्यर्थः। कीदृतं नगरं, 'सतदाद्वार-गमना' सन्तः, त्रतं वा दाराणि, श्रद्वारः कच्छावित्रेषाः गम-नाः, गमनयोग्या रथ्यावित्रेषाः त्रतमञ्ज्ञाका दार्वित्रेषाः कच्छावित्रेषा रथ्यावित्रेषास्य यस्मिन् नगरे तं नगरं सतदा-द्वारगमना।।

स्रोहबुद्धिसमाधानाधं पूर्वोत्तरवन्धैः विभजते। (१) "इति मन्ताः • जर्ध्वम्" (१) इति । 'इति' एवमुका, श्रद्धासिरोधे-खादयो नगरन्तवेखन्ता मन्त्रा द्रष्टयाः। 'श्रत जर्ध्वं', यदि विसं हरेदिखादियन्थः 'कस्यः' श्रनुष्टानविधायकत्राष्ट्राण्यहपः॥

तिंदिभां दर्भवित। (()) 'चिद विश्वप्रदेत् • इलोपितछेत' (()) इति । 'चिदि' अब्दप्रयोगादि अद्युख्य विकल्पिकमिति
गम्बते । तिसान् विश्वद्यपण दिर्द्योगादि मन्त्रेण विश्वं इला
विद्यासमन्त्रेणोपस्तानं सुर्यात् । सुवेरस्य सम्बन्धी वैत्रवणः
कैविरः, दिर्द्यं नाभी बस्ताची दिर्द्यानाभः सर्वाभरणभवित इत्वर्धः । दिर्द्यं दुर्वभं सुर्वन् सर्वप्राणिना विश्वेषेण
सदिति स्वयंयतीति 'विस्तिदः', यथाक्षागुण्युकाय वैत्रवणाय

तिष्ठेत<sup>(१)</sup>। <sup>(०)</sup>श्चर्च श्चर्च वैश्ववयः। ब्राह्मर्या वयः साः। नर्मस्ते श्रस्तु मा मी हिःसीः। श्रसात् प्रविश्वार्त्वम-होति<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup>श्चय तमिमीद्धीत । यसिन्नेतत्वर्म प्रयुद्धीत<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup>तिरोधा सः। तिरोधा सुर्वः॥ ॥

'त्रयं विक्तः', मया दत्तः, सर्वप्राणिनामिधपतये तसी वैत्रव-णाय 'नमः', त्रस्तु। द्रह्युको विश्वदरणमन्त्रः ॥

(०) ''खचं खचं ० प्रविद्यासमद्भीति''(०) इति। स्रचैकः खनम्बः स्रात् चाचत इति खुत्पस्या पासकलं मूते, दिन्तीयः खनम्बे जातिवाची, स्रयं 'वैत्रवसः', 'खनं खनं' पास्तकः, खनियलजातियुक्तस्य, 'वयं' यममानाः, ब्राह्मणजाति-युक्तास्तेन पासनीयाः 'स्रः', स्रतः 'ते' वैत्रवणाय, 'नमः 'स्रस्य', 'मा मा हिएसीः' हिंसितं मा सुरुतः, यस्राद्यं ब्राह्मखलेन नमस्कर्ष्टलेन च लया पासनीयाः 'स्रसात्' कारणात्, स्रच बिस्साने 'प्रविद्य', 'स्रसं' स्रसाभिर्दन्तं बिस्ह्पं, 'स्रद्धि' भचय। 'इति' स्रसी, उपस्रानमन्त्रः॥

श्रीस्थापनं विभक्ते। (क) "श्रथ तसियमादधीत । प्रयु-श्रीत" इति। 'यसिन' श्री, वैश्रवणवस्थास्यं 'एतत् कर्म', प्रयुक्षते। 'तसियं', पूर्वे क्रिएस्थानानन्तरं असी स्थापयेत्॥

स्वापनीयं मन्त्रं दर्भयति । <sup>(८)</sup>"तिरोधा सः ॰ पत्ये सीदे-ति" (८) द्ति । देत्रग्ने 'स्रस्तिरोधा' स्वर्षीकं स्वतेत्रसास्त्रादय, तिरोधा स्वंः। तिरोधा सूर्भृवः स्वंः। सर्वेषां खाकाना-माधिपत्यं सोदेति(१)। (११) स्त्रय तमग्रिमिन्थीत। यसिन्धे-तत् कर्म प्रयुक्तीत(१०)। (११) तिरोधा सूः स्वार्षा। तिरो-धा भवः स्वार्षा। तिरोधा स्वंः स्वार्षा। तिरोधा सूर्भु-वः स्वंः स्वार्षा(११)। (११) यसिन्स्य काले सर्वा स्नार्षती-र्हुता भवेयुः॥ ४॥

श्रपि ब्राह्मर्यमुखीनाः। तस्मिन्द्रः काले प्रयुक्तीत।

एवं 'भूः', स्रोकः 'स्वः', स्रोकः वा, एकैकशः समुद्रायक्ष्पेणापि सर्वान् व्याप्नुष्टि । व्याय च 'सर्वेषां' एतेषां, 'स्रोकानां', 'श्राधि-पत्थे' श्रधिकपास्तर्निमित्तं, 'सीद' श्रचे।पविश्व । 'इति' श्रस-मग्रिस्तापनमन्तः ॥

समिन्धनं विधत्ते। (१०) "श्रय तमग्रि ॰ प्रयुद्धीत" (१०) इति। पूर्ववद्वाखीयं॥

यमिन्धनमन्त्रान् दर्भयति । (११) "तिरोधा ० तिरोधा यश्चितः सः खाद्या" (११) द्रति । 'खाद्या' यमिदियं खाद्यतमस्त । प्रन्यत् पूर्वत्॥

श्रस्य वैश्रवणयञ्चस्य कालविशेषं दर्शयति । (१२)यसिश्वस्य • सुप्तजनादेपि"(१२) इति । 'श्रस्य' श्राहणकेतुकस्य, सम्बन्धः, 'श्राह्याषमुखीनाः' हद्रो वा एषः यद्ग्निः स एतर्षि जात इत्यादि श्राह्याणप्रतिपादिताः श्रतहरीयाद्यः, 'सर्वा श्रपि', श्राष्ठ-तयः 'धस्मिन् कासे', 'इता भवेषुः', तद्दःसम्बन्धिनि

यरंः सुप्तर्जनाहेपि(१२)। (१२)मा सा प्रमाद्यन्तमाध्याप-वेत्। सर्वाधाः सिध्यन्ते। य एवं वेद। शुध्यन्तिर्द-मजानतां। सर्वाधां ने सिध्यन्ते(१२)। (१४)यस्ते विघा-तुंका स्नाता। ममान्तर्ष्ट्रदेये त्रितः॥ ५॥

तस्मा हुममंग्रपिएडं जुहामि। स मेंऽवीन् मा विर्व-

'तिसान् का खे', वैश्रवणयश्चं 'प्रयुद्धीत', 'वेपि' श्वपि वा, 'सुप्त-जनात् परः', सर्वेषु जनेषु सुप्तेषूत्तरिसान् का खे॥

एतदीयग्रन्थाध्ययने नियमं दर्भयति। (१२) "मा सा प्रमा-यन्तमध्यापयेत् • वर्वार्था न सिध्यन्ते" (१२) इति। 'प्रमा-यमं' प्रमादयुक्तं दुईत्तं पुरुषं, 'इदं' वैश्ववणविस्तर्भा, गुरुमु-खात् 'श्रजानतां', पुरुषाणां 'जुध्यन्' जुध्यतां श्रन्थाभावेव द्रिष्टाणां, 'न', केऽपि कामाः सिध्यन्ति, श्रन्थमपि तैर्नं सभ्यते स्रुतोऽन्यत्कामप्राप्तिरित्यर्थः॥

श्रथ विषय्यमकं दर्शयति । (१४) "यसे विघातुकः •
मिय खाद्या (१४) । हे कुवेर 'विघातुकः ' सर्वेषां हिरण्यसामविञ्नकरणश्रीसः 'ते' तव, 'यः' 'भाता' वैश्ववणः, सेऽयं 'ममाकार्चदये', ध्येयलेन 'श्राश्रितः', 'तसी' वैश्ववणाय, 'दमं', 'श्रयपिण्डं' श्रेष्ठपिण्डं, 'जुद्देशि'। 'सः' वैश्ववणः, 'मेऽर्थान्' मदीयान्
हिरण्यसाभादीन् पृद्द्षार्थान्, 'मा विवधीत्' मा विनाश्यतु,
किन्तु मध्ये सम्पादयतु तद्र्यमिदं खाइतमस्तु॥

श्रधोपद्यानमन्त्रमाइ। <sup>(१५)</sup>"राजाधिराजाय • माते

धीत्। मिं खाई। (१४)। (१४) राजाधिराजायं प्रसद्धाः साहिने। नमें। व्यं वैश्रवणायं कुर्महे। स मे कामान् कामकामाय मद्धां। कामेश्वरा वैश्रवणा दंदातु। कुन्देरायं वैश्रवणायं। मुहाराजाय नमः। केतवा श्रदं-णासञ्च ॥ च्यवया वातर्श्यनाः। प्रतिष्ठाः श्रतधाहि। समाहितासा सद्ध्वधायंसं। श्रिवानः श्रन्तमा भवन्तु। दिव्या श्राप् श्रोषंधयः। सुमृडीका सरंखित। मा ते व्याम संहिष्रं (१४) ॥ ६ ॥

वोमसंदृषि''(१५) द्रति। राज्ञां सर्वेषामधिकलेन यो राज्य-खामी सेयं 'राजाधिराजः', तसी, बसात्कारेण सर्वेषां सामानां योऽभिभविता प्रतिबन्धकः स 'प्रसञ्चसाद्दी', तसी, 'वैत्रवणाय', 'वयं' यजमानाः, 'नमस्कुर्मदे'। 'कामेश्वरः' सर्वेषां कामानां खामी, स 'वैत्रवणः', 'कामकामाय' बस्तभोगार्थिने, 'मस्नं', 'मे कामान्' मद्पेसितान् सर्वान् भोगान्, 'द्दातु'। सुवेरक्-पाय 'महाराजाय वैत्रवसाय', 'नमः', त्रस्त । केतव द्रष्टाः-दिकं पूर्वमेव व्यास्त्रातं। त्रस्त च वैत्रवस्त्रयञ्चस्त्रकते स्वानः प्रयोगो बिद्य स्नातन्त्रमेण प्रयोग द्रस्तुभयप्रकारो विद्यते। तत्र सर्वाञ्जतिहामान्ते वैधासनेन दर्शितं। वैत्रवस्त्रयञ्चो बाह्य-येन व्यास्त्रातोऽस्त्रकामस्य सर्वकामस्य वा पर्विष पर्विष वैत्रवस्त्र-यत्रः। सेक्तरवेदिषु क्रतुषु सिन्नोतेति यत्रा ब्राह्मसम्बादि॥ श्रश्वान्, विष्ः, भुवः, भवेयुः, श्रितः, चं, सप्त चं॥ श्रनु॰ ३१॥

### श्रथ दात्रिंग्रीऽनुवाकः।

(१) संवत्सरमेतं द्रत्ञ्चरेत् । द्वाँ वा मासौ(१) । (१) नियमः संमासेन(१) । (१) तस्मिन् नियमं विशेषाः । चिषवण्मुद्कीपस्पूर्शी । चतुर्थकालपानं भक्तः स्यात् ।

दति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्यप्रकाशे यजुरा-रण्यके प्रथमप्रपाठके एकचिंग्रीऽनुवाकः ॥ ३९॥

### श्रथ दाचिंश्रीऽनुवाकः।

श्रधादणकेतुक पयनाङ्गनतं विधन्ते। (१) "संवत्सरं ० वा मासी" (१) इति । यो श्वादणकेतुक मग्निं चेतु मिच्छिति से। ८ धि-कारिषधर्थमादी 'संवत्सरं', 'वा', मासदयं वा वच्छामाणं 'न्नतं', श्रमृतिष्ठेत्॥

त्रतथन्दार्थमाइ। (१) "नियमः समासेन" (१) इति। योयं 'नि-यमः' खीकारः, तदेव त्रतं। एतच 'समासेन' सङ्घेपेण, दर्श्यतं॥ श्रथ विस्तारं प्रतिश्वापूर्वकं दर्शयति। (१) "तस्मिन् • काष्ड च्ययः" (१) इति। नियमे त्रतमित्येव सामान्यसम्बद्ध-मुक्तं 'तस्मिन्' त्रते, श्रमुष्ठेयाः 'नियमविशेषाः', क्रमेणे च्यन्ते। स्रथते सोमा श्रवेति स्वनं, तत् चिविधं, प्रातमेथ्यन्दिनसायद्वा-स्रभेदात्, तस्मिन् स्वन्त्रये खदकमुपस्रुशेत्, श्रावादित्यर्थः। श्रहरहर्वा भैक्षं मश्रीवात् । श्रीदुम्बरीभिः समि-द्विर्दिशं परिचरेत्। पुनर्मा मैत्विन्द्रियमित्येतेनानुं-वाकेन । उड्डत परिपूताभिरद्भिः कार्यं कुर्वेति ॥ १॥ श्रमस्व्यवान् । श्रमये वायवं स्त्र्याय । श्रम्भागे प्रजा-प्रतये । चन्द्रमसे नंक्षचेभ्यः । ऋतुभ्यः संवंतसराय ।

पानं, चीरादिविषयं, भक्तमन्नं, तद्भयमपि प्रतिदिनं कास-दये खीकियते। तस्रात् दिरक्री मनुष्येभ्यः उपद्वियते। प्रा-तच सायस्रोत्याचात्तलात्, तथा प्रातमुं कवतः सायं दितीयः कासः, परेशुः प्रातःकाससृतीयः, तन्त्रेव सायं चतुर्थः कासः, मधवर्त्तिना दितीयहतीयकाची परित्यच्य तसिं यतुर्घकाचे पानं भन्नं च चस्रासी 'चतुर्घनास्त्रपानभन्नः', तथाविधेर भवेत्। त्रयवा प्रतिदिनं भिचिता तदस्रं भुद्धीत, सेाऽयं पचेा-अक्रविषयः । उदुम्बर द्वजन्याभिः 'सिमिङ्किः', त्रग्रीपरिचर्यां कुर्यात्। तस्मिन् समिदाधाने मन्त्राः 'पुनर्मा मैलिन्द्रियमि-रोतेनानुवाकेन', उक्ताः। स चानुवाकः पूर्वमेव व्याख्यातः। भापः, नदीतडाकादिभ्यः पाचेणोद्भृता वस्त्रेण ग्रोधितास्र, ताभिः पादप्रचासनाचमनादिकं कुर्यात्, न तु नद्यादी, य-कार्यः सञ्चरो भिचापाचादन्यच भच्छादिवस्तरङ्ग्रहः, तद्युक्रो न भवेत्। प्रतिदिनमम्यादित्योदणनाभ्या देवताभ्या हामं कुर्यात्। व्रतसेमिनियुक्तवात् खादाकारोऽर्यक्रम्यः। ततेाऽग्रये सारा वायवे खारेखादया मन्त्राः समद्यन्ते। प्रादि माते वि-

वरणायारणायेति व्रतहोमाः। प्रवर्ग्यवदादेशः। श्र-रुणाः काण्ड श्रवयः<sup>(२)</sup>। <sup>(३)</sup>श्रार्थे ऽधीयीरन्। भद्रं कर्षेभिरिति हे जिपत्वा॥२॥

महानाबीभिरुद्कः संश्स्प्रश्च। तमाचार्ये। दुबात्। शिवा नः श्रन्तमेत्वोषधीरासुभते। सुम्रडीकेति भूमिं।

धीयत इति 'श्रादेशः', श्रनुष्ठेथोऽर्धः, स च 'प्रवार्यवत्', श्रवाव-गम्नयः, प्रवार्णाध्ययगादौ ये धर्मासोऽवाष्यनुष्ठेयाः। ते च प्रव-र्म्यधर्मा श्रापसम्बेन स्वविताः, संवत्यरमेतद्भतं चरेदेतस्मिन् संव-त्यरेऽधीयीत यद्येतसिन् संवत्यरे नाधीयीत पावदध्ययनमेतद्भतं चरेत् संवत्यरे पर्यवेते श्रिते हृदिदंश्वेऽग्निमुपसमाधाय सन्परिसीवं पूर्वविद्यस्य मदन्तीस्पत्यृष्वेत्यादयः। तानेतान् धर्मान् वा चरेत्, श्रद्धास्य श्रव 'काष्ड स्वयः', तेऽपि होतव्या इत्यर्थः॥

त्रधार्णके तु कचयनप्रतिपादितस्य पन्यसाध्यमे नियमान् विधत्ते। (४) "त्रर खेऽधीयीरन् ॰ पुष्टा भवति" (४) इति।
सीयं ग्रन्थः 'त्रर खे', एवाधेतव्यः, न तु ग्रामे। त्रध्ययने प्रक्रमे
ग्रान्यधं 'भद्रं कर्षेभिरिति दे' स्वती, जपेत्। त्रापमापामित्येताभिः 'महानास्तीभः' स्थिभः, त्रध्येतारं माणवकं 'उदकं',
स्पर्ययेत्, ततः 'तं' माणवकं, 'त्राचार्या दसात्' त्रताय नियुद्धीत, ग्रिवा न इति मन्त्रेषाषधीः स्पृष्टेत्। सुस्कीका सरस्वतीति मन्त्रेण 'भ्रमिं', स्पृष्टेत्। यथाध्यनस्रोपक्कमे सर्वमेतदन्ष्टितं, एवमध्यनस्रावसानेऽपि सर्वमेतदन्तिष्ठेत्। क्र-

रवर्मपवर्गे। धेनुर्द्शिखा। कश्सं वासंश्व श्रीमं। श्रन्यंदा शुक्तं। यंश्राष्ट्रितः वा। एवश स्वाध्यायंध-मेंख ॥ श्रारख्यं धीयीत। तपस्वी पुख्या भवति तपस्वी पुख्या भवति() ॥ ३॥

कुर्वति, जिपित्वा, खाध्यायंधमें खु, दे च ॥ अनु॰ ३२॥
भद्रः, स्मृतिः, साकं जानाम, अक्षि, अतिताद्याखि,
अत्युर्धाक्षः, आरोगः, केदम्, अग्निश्च, पविचेवन्तः, आतंनुष, अष्टवानों, वे। सी, अषादित्यस्य,
आरोगस्य, अष्ट वायाः, अथाग्रेः, दक्षिखपूर्वस्यां,
देन्द्रधोषावः, आपंमापां, वे। पां, आपो वे, चतुंष्टयः,
आनुद्धीम्, अग्निं प्रखीय, दमानुंकं, विश्रीष्वीं, पजन्याय, पुनंः, अग्नाः, संवत्सरं दाचि श्यत् ॥ ३२॥

भद्रं, ज्योतिषीप्रतिखोनं, तसिनाजानं, कुग्य-पीत्, सहस्रुटिदंगं, नपुश्सेकम्, श्रृष्टयानीम्, श्रृथाग्ने,य

त्झाध्यमस्य समाप्तावाचार्याय 'धेनुदै चिणा', देवा भेजनाधं कांस्वपाचं देयं, प्रावरणाधं 'चैं। तं, वक्तं देयं। तदमत्री 'मन्यत्' कार्पासमयं, 'मुक्तं', वक्तं देयं। म्रत्यमममत्रोम
'यथामित' किमपि देयं, 'एवं', एवमुक्तेनाध्ययनधर्मेष युक्तः सन्,
'मर्ष्ये', गुद्दमुखाद्गन्यं 'मधीयत', एवमधीयाने। व्रतनियमानुहानात्त्रपेयुक्ते। भवति। भ्रभ्यासेथं मङ्गार्थः॥

ण्वं वेद्, ये नखाः, श्रमौ ये पंख्वच्याः, श्रमृतं वा श्रापः, श्रद्धाः, नवविश्योत्तर्मतं ॥ १२८॥

भुद्रं दंधातु। ॐ श्रान्तिः श्रान्तिः। इरिः

भद्रं कर्णें भिः शृणुयामं देवाः । भद्रं पेश्येमाश्चिन् जेवाः । स्थिरेरक्रें लुष्टुवाः संस्तनृभिः । व्यर्णेम देव हितं यदायुः । खस्ति न इन्द्रें। दृडश्रंवाः । खस्ति नेः पूषा विश्ववेदाः । खस्ति नस्तार्ख्या श्रिरं होमः । खिता नो दृहस्पतिर्द्धातु । अशान्तिः ३॥ हरिः क्रोम्॥ नमा ब्रह्मणे नमा श्रस्वप्रये नमेः पृथिये नम् श्रोषंधीभ्यः । नमा वाचे नमा वाचस्पत्ये नमे। वि-ष्णंवे दृहते करोमि॥ अशान्तः ३॥ क्रोम्॥

दित गायनाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्ने यजुरा-रण्यके प्रथमप्रपाठके दात्रिंगोऽनुवाकः॥ ३२॥ वेदार्थस्य प्रकाग्नेन तमाचादे निवारयन्। पुमर्थास्त्रतरोदेयादिद्यातीर्थमदेश्वरः॥ समाप्तेऽसं प्रथमः प्रपाठकः॥

\* दश्रदश्रत्यनन्तरं प्रतीकमत्र प्रदर्शितं। किन्तु १०६ एकास्याऽस्ट-योनीत्यतः परं खयाच इति प्रतीकपर्यन्तमेकादश्रदश्रतयः सन्ति। एता इस्वानया विशेषारश्रतं दश्रतये। भवन्ति।

# तित्तिरीये चारण्यके

दितीयप्रपाठके प्रथमे। उनुवाकः।

(१)सङ् वै देवानान्वासंराणान्व युग्नी प्रतेतावास्तां वयः खुर्गं खेवमेष्यामा वयमेष्याम इति तेऽसंराः सम्बद्ध सर्वसेवाचरन् ब्रह्मचर्येषु तपसेव देवास्तेऽ-

# तैत्तरीये चारण्यके

दितीयप्रपाठके प्रथमीऽनुवाकः।

णस निः यसितं वेदा यो वेदे भ्योऽस्ति सं जगत्।
निर्ममे तमदं वन्दे विद्यातीर्थमदेयरं॥
प्रपाठके हि प्रथमे विद्यार्थणके तुकः।
सम्यक् प्रेमो दितीये स्थात् स्वाध्याय ब्राह्मणाभिधे॥
तत्राद्ये जुवाकेऽध्ययनाङ्गलेन यद्योपवीतं विधातं तत्प्रभं सार्थमादा वृपास्थानमाद। (९) "सद् वे • पराभावयन्"(९)
दित। 'वयं', एव श्वाधिपत्य निमित्तं 'स्वर्गें', गमिस्थाम द्रत्येवं 'देवाः', यदा विश्वे प्रकृताः तदानामेव प्रस्ताः', श्विष

<sup>\*</sup> दितीये तुरुति तै॰ पाठः। † यथा रुति तै॰ पाठः। ‡ तथा रुति तै॰ पाठः।

सुरा श्रमुद्धार्स्ते न प्राजान्यस्ते पर्राभवन्ते न खर्गं बेाकमायन् प्रस्टेतेन् वै यज्ञेनं देवाः खर्गं बेाकमाय-नप्रस्टेतेन्।सुरान् पर्राभावयन् (१) (१) प्रस्टते। इ वै य-ज्ञोपवीतिने। यज्ञोऽप्रस्टेताऽन्पवीतिने। यत्ति च ब्रा-

तथैवाभिप्रेत्य यश्चे प्रवृत्ताः, तावुभैः 'यश्चीः', 'प्रततेः' विस्तीर्थाः, 'श्वास्तां'। तदानीं तथाविधाः 'श्वस्ताः', 'स्वश्चः' क्षतस्त्राद्याः, 'स्वश्चः' अञ्चलमाचेणैव 'श्वाचरन्' यश्चमारस्वन्तः, 'ते', मिर्छात् ब्रह्मचर्यादिनियमं नादृतवन्तः। 'देवाः', तु ब्रह्माचर्यात् समस्ततपसा युक्ताः सन्तो यथाशास्त्रमनृष्टितवन्तः। 'ते', मूर्छाः 'श्वस्ताः', 'श्वमुद्धन्' मेर्ग्छ्यपार्वस्त्रेन मोद्धं प्राप्ताः, मूढाः सन्तः कर्त्त्रं व्याक्तर्त्तं किमिप 'न प्राञानन्'। तते। यथाशास्त्राननृष्टानाभावात् स्त्रं न प्राप्ताः। 'देवाः', तु 'प्रस्तेन', एव 'यश्चेन', 'स्त्रों', प्राप्ताः, 'श्वप्रस्तेन यश्चेन', युक्तान् 'श्वस्त्रान् प्राभावयन्'॥

त्रथ प्रस्ताप्रस्तयोः खरूपं विभन्नते। (१) "प्रस्तो इ वै

 यज्ञत एव तत्' (१) इति । यज्ञोपवीतयुक्तस्य यः त्र्यं 'यज्ञः', सेऽयं गुणाधिकात्<sup>‡</sup> 'प्रस्तः' प्रकर्षेण दक्त इत्युच्यते। 'त्रनुपवीतिनः' यज्ञोपवीतरहितस्य, 'यज्ञः', गुणहीनलात्

<sup>\*</sup> तथैवाभिप्रेत्व यचे इति पाठकु तै॰ पुक्तके नाकि।

<sup>†</sup> ब्रह्मचरीत्मना तपसा हित ते॰ पाठः।

<sup>‡</sup> गुर्वाधिकववद्यादिति तै॰ पाठः।

मुबे। यंत्रोपवीत्यधीते यर्जत ख्व तत्<sup>(२)</sup> तस्पी-यत्रोपवीत्यवाधीयीत याजयेयजेत वा यत्रस्य प्रस्टेत्या<sup>(२)</sup> (१) त्रजिनं वासी वा दक्षिण्त उपवीत्<sup>\*(४)</sup> (१) दक्षिणं

'त्रप्रस्तः', द्रष्टुच्यते । 'किञ्च', 'ब्राह्मणः', यञ्चोपवीतयुकः सन् 'यत्' किमपि, 'त्रधीते', तत् सर्वे यागानुष्टानसमं भवति ॥ तदेवं यञ्चोपवीतं प्रश्नंस्थाध्यमोपयागं वदम् यञ्चाना । मङ्गलेन विधन्ते । (२) "तस्माद्यञ्चोपवीत्येवाधीयीत • प्रस्त्ये" (२) इति । 'प्रस्तिः' प्रकृष्टगुण्युक्तलं ॥

यश्चोपवीतसाधनं द्रयं विधन्ते। (\*) "म्रजिनं • उपवीत" (\*) रिति। क्रणाजिनवस्त्रयोरन्यतरद्रयं दिचणभागे सम्बमानं क्रलाधीयी तेत्वर्यः। एवमध्ययनादावनेनैव वास्त्रेन विहितस्यापि वश्चोपवीतस्य दर्भपूर्णमासप्रकरणे निवीतं मनुष्याणामित्यन् पृनर्विधानं तदितस्मे तनत्यविश्वेषप्रायस्मित्तार्थं॥

यश्चोपवीतप्रसङ्गात् त्रयाषामपि सचषं दर्भवति। (१) "द-षिषं वाज्यमुद्धरते • संवीतं मानुषं '(१) इति। 'दिषणं वाज्ञं', जिन्नें भ्रतां सच्चे वाच्चे। सम्बमाने सति यदेष्ठनं तत् 'यश्चोप-वीतं'। 'एतदेव विपरीतं' सच्चवाचे। कृष्णं भार्णं दिषण-वादेशिक्ममानश्चेद्ववति तदा वेष्टनं 'प्राचीनावीतं', इत्युष्णते।

<sup>\*</sup> उपनीय इति तै॰ पाठः। † षाध्ययनयजनयज्ञानामिति तै॰ पाठः। ‡ मनुष्याकामिति तै॰ पाठः। § ज्ञाला इति तै॰ पाठः।

बाइमुर्दर्ते वंधते स्वामिति यज्ञीपवीतनेतदेव वि-पंरीतं प्राचीनावीतः संवीतं मानुषं ॥ १ ॥

### ष्यथ दितीयोऽनुवाकः।

(१) रश्चार्थिस इवं पुरात्रवाके तपार्यमित छन्त तान् प्रजापितर्वृरेखापार्मन्त्रयत् तान् वरमेष्टखीतादित्था

बाक्की इस यो र प्रधो सम्बाग यो रंसद यस मं 'संवीतं', तदेतत् 'मानुषं' मनुष्याणां स्वीणा स्व प्रशोपवीतं, देवानां प्रधा 'प्राचीनावीतं', पिद्धणां तदत्॥

र्तत सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः॥ १॥

### श्रथ दितीयाऽनुवाकः ।

प्रथमे यज्ञोपवीतविधानमुक्तं । दितीये सन्ध्योपासनविधान है मुख्यते । तत्प्रश्रंसार्थमादावाख्याचिका माइ । (१) "र्ड्यास इवा पुरेऽनुवाके • नास्त्रसा श्राम्यन्ति" (१) दिता । 'इवा'श्रद्धः प्रसिद्धार्थः, 'पुरेऽनुवाकः' पूर्वकाखः, पुरः, इत्येव पूर्वेरनूखते हैं

<sup>\*</sup> वधत्ते इति तै॰ पाठः। † दितीयकारके इति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> यश्चीपवीवविधानमुक्ता हति तै॰ पाठः।

६ सम्बोपासनविधिरिति तै॰ पाठः।

<sup>॥</sup> बादानुपाख्यानिमिति तै॰ पाठः। ॥ सर्वेरनूयते इति तै॰ पाठः।

ने। याद्या इति तान् प्रजापतिर ज्वी यो धंयध्विमिति तस्मादुत्तिष्ठन्त्र इवा तानि रक्षार्रस्यादित्यं यो धंयन्ति यार्वदस्तमन्वगात्तानि इवा एतानि रक्षार्रसि गायिन-या भिमन्तितेनामीसा शाम्यन्ति (१) (१)तदुं इवा एते

न तिदानीमिति वा पश्चादिति वेाश्यते, एतादृशे पूर्वकाशे रखां खि खलु 'खगं' श्रेष्ठं तीत्रं, 'तपः', 'श्वतिष्ठमा' छतवनाः, तेन तपसा तुष्टः 'प्रजापितः', 'तान्' रखोविश्वेषान्, 'वरेख', 'खपामन्त्रयत' खपश्चिन्दितवान्, ं वरं ष्ठणोध्वमित्युक्षा तान् परितोश्य तपसे निवारितवान्। 'तानि' रखांसि, 'श्रादित्यः', 'नः' श्रक्षाकं, 'थोद्धा', भवतु 'इति' एवं, 'वरं श्रद्धणीत'। 'प्रजापितः', 'तान्', श्रादित्येन सह युद्धं कुदतेत्यनुश्चां दत्तवान्। 'तसात्' कार्षात्, 'तानि' रखांसि, 'खत्तिष्ठमं दत्तवान्। 'तसात्' कार्षात्, 'तानि' रखांसि, 'खत्तिष्ठमं द्वा' खयन्त्रमेव, 'श्रादित्यं', 'योधयिन्त' युद्धे प्रवर्त्तयन्त्रां द्वावत्', श्रयं श्रादित्यः 'श्रक्तमन्त्रगात्' श्रक्षं प्राप्तोति। खद्यमारभ्य ताव-दादित्येन सह युद्धं कुर्वन्ति तदा च युद्धे प्रवत्तानि 'तानि' रखांसि, तत् सवितुर्वरेश्वमित्यनया 'गायश्चा', श्रीभमन्तितं यञ्चक्षमनेव 'श्रास्वन्ति', नलन्येन केनापि॥

द्रत्यनेना म्ब्यानेन ज्लं प्रश्नं सार्थमिभभत्ते । (१) "तद् इवा •

<sup>\*</sup> मायचा हित तै॰ पाठः। † उपदेश्वितवानिति तै॰ पाठः। ‡ हत्यमास्थानेन हित तै॰ पाठः।

ब्रह्मवादिनः पूर्विभिमुखाः सन्धायां गायिषया भिम-निवता आपं कर्षे विश्विपन्ति ता एता आपे। वृद्धीभू-त्वा तानि रक्षार्रसि मन्देशार्थे द्वीपे प्रक्षिपन्ति (१) (१)यत्प्रदक्षिणं प्रक्रमन्ति तेनं पामानमवधून्यन्ति (१) (४)उद्यन्तेमस्तं यन्तेमादित्यमंभिध्यायन् कुर्वन् ब्राह्म-

प्रचिपन्ति"(१) इति । यस्राद्नेन जलेन रचमां प्रान्तिः, 'तदु इ
तै' तस्रादेव कारणात्, 'एते' लेकि दृष्यमानाः, 'ब्रह्मवादिनः'
वेदस्य वक्तारः, 'मन्धायां' प्रातः सन्धाकाले, 'पूर्वाभिमुखाः',
सन्तः गायद्याभिमन्त्रितं जलं 'उध्वें', 'विचिपन्ति', प्रचिपेयुरिखर्थः। 'ताः' च विचिप्ताः †, 'श्रापः', गायचीसामर्थादज्ञक्षं
प्राष्य 'तानि' श्रादिखयुद्धार्थमागतानि, 'रचांपि', मन्देशनामकानां रचमां स्वभ्रते किसिंखिदक्षमान्ति दीपे 'प्रचिपन्ति'॥

श्रथ प्रद्विणावृत्तिं विधत्ते। (२)"यत् प्रद्विणं ॰ पाशा-नमवधूत्र्यन्ति"<sup>(२)</sup> इति। 'प्रद्विणं' प्रारक्षमावर्त्तनं, प्रक्र-मेयुः <sup>§</sup>। तेन च पापचया भवति॥

श्रय धानं विधत्ते। ''(४) उद्यन्तमसंयन्तं • श्रादित्यो ब-श्लोति''<sup>(४)</sup> इति। श्रयं परिदृष्यमानः 'श्रादित्यः', 'ब्रश्लोति', श्रास्त्रतः 'विद्रान्', पुमान् 'उद्यन्तं श्रसं यन्तं', वा 'श्रादित्यं',

<sup>\*</sup> गायन्या इति तै॰ पाठः। † विचित्राः इति तै॰ नास्ति। ‡ स्वयो समिद्योगे इति तै॰।

<sup>§</sup> कुर्युः इति तै॰ खिकाः याठः D पुक्तके तु ।

सो विद्वान् सक्तं भद्रमंश्रुते स् वादित्यो ब्रह्मीति(")
(") ब्रह्मीव सन् ब्रह्माप्येति य युवं वेदं (") ॥ २॥

### श्रय हतीयाऽनुवाकः।

(१)यहेवा देव्हेलनं देवासश्कमा व्यं। श्रादि-

तथा 'धायन', प्रद्विण स 'कुर्वन', वर्त्तते स पुमान् 'सकसं', 'भद्रं' 'त्रञ्जते' श्रेयः प्राप्ताति ॥

वेदमं प्रशंसित । (१) 'मिन्नीव सन् ० य एवं वेद''(१) इति । 'यः' पुमान्, श्रादित्यो बन्नोति 'वेद', स पुमान् पूर्वमजाना-ने । (प ख्रयं वस्तुतः 'बन्नीव सन्', प्राप्तादेदनाद ज्ञानापगमे सित ख्रानुभवेनापि 'बन्ना', श्राप्तोति॥

र्ति सायनाचार्यविरचिते\* माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजु-रार्थ्यके दितीयप्रपाठके दितीयाऽनुवाकः॥ १॥

### श्रय हतीयोऽनुवाकः।

दितीये सन्धावन्दनमुत्रां। त्वतीयादिषु चतुर्वनुवाकेषु पापचयार्थे कुशाण्डचेमाङ्गभ्रता मन्त्रा उच्चन्ते। तत्र त्वतीया-नुवाकगतासु ऋचु प्रथमामादः। (१)"यदेवा देव ॰ मामित"(९)

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> सायमीये हति तै॰ पाठः।

त्यास्तस्रीन् मा मुच्नुतर्तस्यर्तेन् मामित (१)। (१) देवा जी-वनकाम्या यद्दाचान्रतमूद्मि। तस्रीत्र दृष्ठ मुच्नत विश्वे देवाः स्त्रीषंसः (१)। (१) च्यतेनं द्यावाप्टिव-वी क्यतेन् त्वः संरखती। क्यतान्नः पाक्येनसी यत्

इति। 'देवा सः' देवनशीसाः, 'मादित्याः' मदितेः पुनाः, हे 'देवाः', 'देवहेडनं' देवानां कोधकारणं, 'यत्' कर्म, 'वय- ख्रक्रम'। 'तसात्' मपराधात्, यूयं 'मुखतं', मपि च 'खतस्थ' यश्च स्व स्थिना 'खतेन' सत्येन होमेन, 'मां', यूयं 'इत' प्राप्तृत॥

श्रध दितीयामाइ। (१) "देवा जीवनकाम्याः • सञ्जावसः"(१) इति। हे 'देवाः', वयं 'जीवनकाम्याः' जीवनमास्मन इष्क्रमः, 'यदनृतं वाचा ऊदिम' राजसेवादी तिस्मयाधे श्रमृतमुक्त-वम्तः, 'सजोवसः' परस्परमस्माभिष्य समानप्रीतियुक्ताः, हे 'विश्वे देवाः', 'इह' श्रस्मिन् कर्मष्कि, श्रमृष्ठिते सति, श्रस्मात् पापात् 'नः' श्रस्मान्, 'मुद्यत'॥

चय हतीयामार । (२)"चितेन द्यावाष्ट्रियी • अनृतमू-दिम"(२) इति । हे 'द्यावाष्ट्रियी', 'च्यतेन' सत्यवचनेन, 'यत्' पापं, प्राप्तं तथा हे 'सरखति', अनेन 'यत्' पापं, प्राप्तं 'तं

<sup>\*</sup> यूयमिष तै॰ पाठः। † तिल्वायार्थं इति तै॰ पाठः।

किचार्चतमूद्म (१)। (१) दुन्द्राग्नी मिचावर्ष खै। सोमें। धाता रहस्पतिः। ते ने। मुच्चन्वेनसे। यद्न्यर्घतमा-रिम (१)। (१) सञातश्रक्षाद्त जामिश्रक्षाञ्चार्यसः श्रक्षादुत वा कनीयसः। अनीष्टरं देवर्षतं यदेनस्त-

त्रनृतसमानर्तेन' द्यावाष्ट्रियों, चेत्येती यूयं 'क्रतात्', तस्रात् 'एनसः', 'नः' त्रस्रान्, 'पाद्ति' यूयं पातेत्यर्थः । किञ्च 'यत्कि-श्चिद्नृतं', 'ऊदिम' वयमुक्तवन्तः, तस्राद्धेनसः पात ॥

चतुर्थीमार । (४) "रम्हाग्री मिचावर्षी • यदन्यक्त-मारिम" (४) इति । 'यत्' पापं, 'श्रन्यक्ततं' श्रन्येन वश्चयति-रिक्तेन निमित्तेन कतं, 'श्रारिम' वयं प्राप्ताः, तस्मात् 'एनसः', 'ते' रम्हाद्ये। ष्टरसायमाः, 'देवाः, 'नः' श्रसान्, 'मुश्चम्नु'॥

षय पश्चमीमाइ। (॥) "सजातज्ञ सादुतजामि • मुमुन्धि"
(॥) इति। 'सजाताः' समानजन्मानी ज्ञातयः, समानवयस्ताः ससायः वा, तैर्मीय ज्ञतः 'प्रंसः' प्रग्नंसा स्तृतिः, 'उत' ष्रथवा, 'जामयः' जावा भार्याः, ताभिर्मीय ज्ञतः † 'प्रंसः' स्तृतिः, 'ज्यावान्' क्येष्टा स्नाता, तस्त 'प्रंसः' तेन मिय कता स्तृतिः, 'कत वा' श्रथ वा, 'कनीयान्' कनिष्ठाः स्नाता, तस्त प्रंसः

<sup>\*</sup> रहस्पतिपर्यन्ता इति तै॰ पाठः । † वाभिः छत इति तै॰ पाठः ।

सात्तमसात्रीतवेदे। मुमुन्धि (१) ॥ (१) यहाचा यसमेसा बाहुभ्यामूबभ्यामष्टीवद्गार्थ श्रिक्षेयेदच्दतं चक्रमा वृयं। चुनिर्मा तसादेनेसः गार्चपत्यः प्रमुच्चतु चक्रम या-

तेन मिंच इता खितः, 'तसात्' खितिसाम्यात्, प्रमत्तेन" मया
'यनाधृष्टं' केनापि प्रकारेणापि एषायं प्रवसं, 'देवहतं' देव-विषये सन्पादितं, 'यत्', 'एनः' पापं, हे 'जातवेदः', 'लं', 'तसात्', 'यसात्' पापात्, 'मुमुग्धि' श्रस्नान् मुकं खुइ॥

त्राय वहीमाइ। (१) "चदाचा यत् ० दुष्कृता" (१) इति। वागादिभिः 'चत्', 'चनृतं' चयुक्तरूपं पापं, 'वयं', 'चन्नमं क्षतवक्तः, वाचा अवत्याभिधानं गुवादिषु लङ्कारादि चः। 'मनसा', परानिष्टचिक्तनं। 'वाक्तभां', बाह्यधताउनादि। 'जहभां', अगन्याखिङ्गनादि। 'चष्टीवद्यां' जानुभां, धनन्त्रवदेवगमनादि, 'विन्नेः' विन्नेन, चयोनेः रेतःसेकादि, वज्जवचनाच्चुरादीन्द्रिययदः। चजुवा खद्यदर्वदर्जनादि। मोचेष गुद्देवादिनिन्दात्रवर्ष। आस्रोनाभच्यभच्यमित्रादि। 'तस्रात्' सर्वस्नात्, 'एनसः', 'त्रियः', मां 'प्रमुचत्'। 'यानि दुष्कृतानि' यान्यथन्यानि पापानि, 'चन्नम', तेभी-ऽपि 'प्रमुचत्'॥

<sup>\*</sup> सुतिसमानप्रमत्तेनेति तै॰ पाठः। † मां इति तै॰ पाठः।

: चह्वारादि चेति तै॰ पाठः।

नि दुष्कृता (१) । (१) येने चिता अर्थावाकि वेस्रव येन द्वर्यं तमसा निर्मुमार्च । येनेन्द्रो विश्वा अर्जहाद-रातीस्तेना इं ज्योतिषा ज्योतिरानमान आदि (१) । (१) यत् कुसीद्मप्रतीतं मथेइ येनं यमस्य निधिना चरामि । एतत् तदंग्ने अस्यो भवामि जीवस्रेव

श्रथ सप्तमीमाइ। (०) "येन चिता • च्यातिरानशान श्राचि" (०) दिताः 'चितः' नाम कियत् पुरुषः, स च पारोडाधिककाण्डे श्रञ्जारेणादकपावनात् निष्पन्न द्दति श्रुतः स्वतीयमभ्यपान्तयत्, ततिच्ति जायतेति। स च हती 'येन' परमेश्वरच्यानिषा, 'श्रणंवात्' समुद्रसमानात् पापात् 'निर्वश्वव' निर्मृत्तो स्थव। तथा 'येन' च्यातिषा, परमेश्वरः स्वभानुसञ्ज्ञानस्व । तथा 'येन' च्यातिषा, परमेश्वरः स्वभानुसञ्ज्ञानस्व । तथा 'येन' च्यातिषा, परमेश्वरः स्वभानुसञ्ज्ञान् सरेषापादितात् 'तमसः', 'स्वयं', 'निर्मृमोष' निर्मृत्तं छत्वान्। 'द्रक्रः' स्वगाधिपतिः, 'येन' परमेश्वरच्यातिषा, 'विश्वाः' 'श्रातीः' सर्वानिष श्रचून्, 'श्रश्वदात्' च्यान्नाश्वतवान्, 'तेन' च्यातिषा, 'श्रष्टं', 'श्रानशान' सर्वता व्याप्नुवं, 'च्यानिष्ठान् ।।

श्रवाष्ट्रमीमाइ। (म)''यत् सुबीद्मप्रतीतं ॰ प्रति तत्ते द्धामि''<sup>(म)</sup> द्रति। 'द्रह्' श्रस्तिन् वक्ति, 'मया', स्तीक्ततं

<sup>\*</sup> स च प्रविध दार्श्वकाखे चन्नारेबोद्यातमामिषु उत्पन्न इति सुत इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> ततः चितः येनेति तै • पाठः।

प्रति तत्ते द्धामि()। (८)यमयि माता यदा पिषेष य-दन्तरिष्टां यदाणसातिकामामि चिते देवा दिवि जाता यदापं दमं में वर्षा तत्त्वायामि त्वन्ने। श्रमे स त्वने। श्रमे त्वमंग्रे श्रयासि(८)॥१॥

मुमुग्धि, सप्त च ॥ श्रनु॰ ३॥

'चत्', 'खुषीदं' ऋणं, 'श्वप्रतीतं' केनाणाखस्यादिना खत्त-मर्णेश्वे न प्रत्यर्पितं, 'यमस्य' दृष्टशिचाधिकारिणः, निधि-स्थानीयेन प्रत्यर्पयितयोन, 'येन' ऋणेन, युक्तोऽइं 'चरामि', 'एतत्' एतेन होमेन, 'तत्' तस्यात् ऋणात्, मुक्तोइं 'श्रनृणः', श्रुयासं 'जोवक्रेव', 'ते' तव प्रसादात्, तादृशं 'प्रतिद्धामि' प्रत्यर्पयामि, श्रनेन होमेन तुष्टस्तं श्रसिक्रेव जन्मनि मां प्रत्य-र्पणसम्धं सुर्विति भावः॥

त्रथ नवमीमार्भ्य एकविंग्रतिपर्यन्तानान्त्रयोदश्चानां म-न्त्राणां प्रतोकानि दर्शयति। (८)"यद्मयि माता ० लमग्ने श्रयासि"(८) दति। एते मन्त्राः सर्वेष्यनेनैवाभिप्रायेणाच्छिट्र-काष्ड्रेयद्देवा देवहेडनमित्यनुवाके व्याख्याताः॥

इति सायनाचार्यावर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रारुष्यके दितीयप्रपाठके व्रतीयोऽनुवाकः॥ ३॥

<sup>\*</sup> ऋबिमिति तै॰ पाठः।

# त्रय चतुर्चे। उनुवाकः ।

(१)यददीव्यसृणम्हं बस्रवादित्सम्बा सञ्जगर् जर्ने-भः। श्रुप्तिमा तस्मादिन्द्रेश्व संविदानी प्रमुश्चतां(१)। (१)यद्वस्ताभ्यां चकर् किल्बिषाख्यक्षाणां वमुमुपिजद्ये-मानः। जयम्पस्या च राष्ट्रभ्च तान्येप्रसावनुदत्ता-

#### श्रथ चतुर्थाऽनुवाकः।

चतुर्घानुवाकोक्तास्त्रृचु प्रथमामा । (१) "यददीयन् ० मंविदानी प्रमुद्धतां" (१) दति। 'श्रहं', 'श्रदीयन्' पुत्रादि-रचणक्रपं यवदारं कर्तुमसमर्थः सन्, 'यत् ऋषं', 'बश्चव' प्राप्तवानिसा, यदा तदृणं 'जनेभ्यः' उत्तमर्थेभ्यः, 'श्रदिसन्' प्रत्यपंथितमन्दिक्कन्, 'सञ्चगर' सम्यग् भिचतवानिसा, ' 'श्रिप्तिक्क्यं', 'संविदानी' परस्परमेकां गता, मां 'तसात्' ऋणात्, 'मुद्धतां'॥

श्रथ दितीयामार । (१) "यद्धसाभ्यां ॰ तान्यप्रसावनु-दत्ताम्यणानिः" (१) इति । यानि 'किन्निषाणि' पापानि द्रव्याप-रुरणादीनि, 'इस्ताभ्यां', श्रष्टं क्रतवानिसा । 'श्रवाणां' चनु-रादीन्द्रियाणां, 'वगुं' वचनापगन्तव्यं, † क्रपादिविषयमित्यर्थः । तं विषयं 'उपश्रिममानः' उपस्तं सुर्वन्, श्रधमेष्टेतुं सुर्वन्,‡

<sup>\*</sup> सन्धामितवानिस इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> वर्जनीयं गन्तव्यमिति ते॰ पाठः।

<sup>🗜</sup> षाधम्मी इतं कुर्वे विति तै॰ पाठः।

मृणानि<sup>(२)</sup>। <sup>(२)</sup> उग्रम्पश्चे राष्ट्रं धृत् किल्बिषाणि यद्-श्चर्यं तमनुदत्तमेतत्। नेस्नं ऋणाकृणवृ इत्संमाना यमस्यं क्षोके अधिरज्जुरायं<sup>(२)</sup>। <sup>(१)</sup>श्चवंते हेड उद्ग-

'यत्' पापं, ज्ञतवानसि, तानि पापात्मकानिः 'च्यणानि', 'उगम्प्रशाच', 'राष्ट्रसृच', इत्येतन्नामधारिष्टीः 'त्रप्रसैगे', 'त्रनुदत्तां' त्रानुकूखेन प्रत्यर्पयतां। पापद्धपष्टणं यथास्माकं न भवति तथा कुद्तामित्यर्थः॥

श्रथ हतीयामाइ। (१) "जग्रमसे • लोके श्रधिरक्तुराय" (१) इति। हे 'जग्रमसे', हे 'राइस्त्', 'किल्विषाणि'
चणक्ष्पाणि यानि कतानि, 'यत् श्रचहत्तं' यत् द्यूते पणादिक्षं प्रतिश्रृतंः श्रप्रणीतं, 'एतत्' सवें, 'श्रमुदत्तं' श्रमुकूले युवामेव दत्त्वत्या, 'खणान्' खणयुक्तान्, 'नः' श्रस्तान्, 'समानः'
सह्गः जत्तमणेः. 'श्रधिरक्तः' बन्धनार्थं श्रधिकरक्त्रयुक्तः
सन्, 'श्राय' श्रस्तानादाय, सध्या 'नेदृणवः' नेव खणयुक्तः,
खणप्रयुक्तं बन्धनं कुर्यादित्यर्थः। कुत्रेति तद्चते, 'यमस्य
लोके' मरणादूर्धभाविनि गन्तये स्रोके। दित्रीयः 'इत्'श्रब्द एवकारार्थः सन्, 'श्राय' इत्यनेन सम्भ्यते, श्रादायैक
रक्त्रिभिर्वध्येत्यर्थः॥

<sup>\*</sup> पातकानीति तै॰ पाठः। † किष्विधाबि चेति तै॰ पाठः।

<sup>🗘</sup> यचाच्चरतं चच्चयूतपगादिरूपमप्रतिश्रुतिमिति तै॰ पाठः ।

मिममों वर्ष तस्वीयामि त्वे श्रे स त्वे श्रे श्रे स त्वे श्रि श्रे । (१) सक्षुंसुके। विकुंसुके। निर्मु ये निखनः। ते येऽसात् युक्षमनीयसो दूराहूरमंशी सतं(१)। (१) नि-

चतुर्धीमारस्य नवमीपर्यंकानां षषास्त्रां प्रतीकानि दर्भवति। (१) "स्रवते हेड ० स बस्ने। स्रग्ने रित। "स्रवते हेड उदुक्तमम्" इति दयं वैश्वानरे। न इत्यन व्याख्यातं। "दमं मे वहण तत्त्वायामि" इति दयं इन्द्रं वे। विश्वतस्परीत्यन याख्यातं। "बं ने। स्रग्ने स बं ने। स्रग्ने" इति दयं स्रायुष्ठ सायुर्दा स्रग्ने दत्यनुवाके व्याख्यातं॥

त्रध दश्रमीमाइ। (१) ''सक्कुसुको विकुसुको ॰ दूराहूरमचीचतं''(१) इति। 'सक्कुसुकः' सक्किपेष परापवादनश्रीखः, है
'विकुसुकः' परापवादनस्य विस्तारियता, 'निर्म्हथः' क्रोशस्य
प्रापयिता, 'यस्य', 'निस्तनः' पिश्चनः, 'ते' तादृशा ये वयं, †
स्म, 'ऋसात्' तेभ्ये। इसकः, 'यस्तं' रोगनिमिक्तं पापं, 'श्रमागरः' पापरिता देवाः, 'दूराहूरं' श्रतिश्रयेन दूरं यथा
भवति तथा, 'श्रचीचतं' चोतयन्तु, विनाशयन्त्वत्यर्थः॥

श्रधिकादशोमाइ। (९) "निर्यक्षमची चते ॰ तमसी प्रस्वा-मसि" (९) इति। तेन 'यद्धां' रोगनिमित्तं पापं, 'निरची चते'

परापवादस्य विस्मर्यावता इति तै॰ पाठः ।

<sup>†</sup> ताहचा वयमिति तै॰ पाठः। ‡ यचामित्वेव तै॰ पाठः।

र्यक्षमचीचते कृत्यान् निर्चितिच ॥ तेन् ये। त्स्मत् स-स्टेच्छाते तमसौ प्रसुवामिति । (°)दुः श्रूर्मानुश्रूर्मा-भ्यां घणेनानुघणेने च । तेनान्योस्मत् सर्यच्छाते त-मसौ प्रसुवामिति (°)। (°) सं वचिमा पर्यसा सन्तनूभिर्ग-

निष्कृष्य निश्चयेन वा चाभचयामि नाषयामि, "क्षत्यां' पाप-रेगगदिकामसस्त्रीश्व नाषयामि। 'यः' प्रसुः, 'श्वस्नात्' श्रस्मास, 'तेन' कृत्यादिना, 'सम्बस्काते' विनाशमासरेत्, 'श्रस्मै' ष्रववे, 'तं' यस्नादिकं, 'प्रसुवामसि' प्रेर्यामः॥

त्रथ दादशीमाइ। (०)"दुःश्रथानुश्रथास्यां ० प्रसुवामिस"(०) दित। ‡'दुःशंसः' श्रस्यदीयस्य दुष्कृतस्य शंक्षिता कथयिता, 'श्रनुशंसः' श्रन्येषामग्रेऽसादीयस्य दुष्कृतस्य पुनः पुनः
शंक्षिता, 'घणः' इननशीलः, 'श्रनुघणः' तस्यैवानुविधायकः, 'तेन'
तैर्दुःशंशादिभिः, सइ 'श्रन्यः', श्रिष थः श्रनुः ६ 'श्रसासम्बद्धाते'
श्रसास्य विनाशमाचरेत्। 'श्रसी' विनाशकाय, 'तं' यस्त्राणमस्नाकं॥, 'प्रसुवामसि' ग्रेर्यामः॥

<sup>\*</sup> निष्कृष्य निस्रयेन वा चातयामि विनाशयामी खर्थे इति तै॰ पाठः।

<sup>† &#</sup>x27;क्रवां' नरात्यादितां, 'निर्ऋतं' अनचािचेति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> यद्यारागनिमत्तिमति तै॰ खधिकः पाठः।

<sup>§</sup> यः कश्चिदिति तै॰ पाठः।

<sup>🏿</sup> तसी विनाभाय रतं यच्यादिकमिति तै॰ पाठः।

ना हि मनेसा सःशिवेने। त्वष्टी ना अन् विद्धातु रायोऽनुमार्षु तन्वाक यदिविष्टं ॥ १॥ कत्यान् निर्फेतिन्द्व, पर्चं च॥ ४॥

श्रथ वयोदशीमाइ। (०) "सं वर्षमा प्यसा ० तन्ते । एवमनेन कर्मणा निर्धूतपापा वयं 'वर्षमा' बसेन, 'सम्पयमा' चीरादिना, 'सम्तनू भिः' श्रोभनेः श्ररीरैः, 'मनमा' चाणपि तेन "समनका' हिंसां गता ऋयासा। 'श्रव' कर्मणि, 'लष्टा', देवः, 'नः' श्रसाकं, 'रावः' धनानि, 'विद्धातु' समाद्यतु । 'यत्', च 'विखिष्टं' खर्चं पापं, 'तत्रः' श्रसाक्रं रोस्थः समन्ति विद्यते तद्पि 'श्रमुमार्षुं' 'लष्टा', श्रोधयतु॥

दति सायनाचार्यविर्चिते माधनीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रारच्यके दितीयप्रपाठके चतुर्थाऽनुवाकः॥ ४॥

<sup>\*</sup> वा स्खितिनेति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> तन्वे। सात्मनम्बारीर विषयमिति तै॰ पाठः।

# श्रय पश्चमाऽनुवाकः।

(') त्रायुष्टे विश्वते। द्धदयम् प्तिर्वरे एवः। पुनस्ते प्राण त्रायाति पर् । यक्षार् सुवामि ते (')। (१) त्रायुदी त्र्रं प्रे इविषे तुषाणे घृतप्रतिका घृतये निरेधि घृतं पीत्वा-

### श्रथ पञ्चमे। (नुवाक:।

पश्चमानुवाकप्रेषिक्षं प्रथमामा । (१) श्वायुष्टे ० सुवासि ते"(१) इति । हे यजमान 'ते' तुम्यं, 'वरेष्यः' श्रेष्ठोऽयमग्निः, 'विश्वतः श्वायुर्देधत्' सम्पूर्णमायुर्देधातु, श्रवसृत्युनिस्हिते।-ऽपि 'ते प्राषाः', 'पुनः', श्वस्यानुग्रहेष † 'श्वायाति' लहेहे समा-गच्छत्। 'ते' तव, 'यद्धां' याधिं, 'परा सुवामि' विनाश्चयामि॥

त्रथ दितीयामा । (१) "त्रायुर्दा • पुत्रमिभर चतादिमं" (१) दिति । हे 'त्रग्ने', लं 'त्रायुर्दाः', मन् 'एधि' यजमानखायुः प्रदो भव । की दृष्णः लं, 'हिविषा जुषाणः' त्राच्यं मेवमानः, 'घृतप्रतीकः' घृतोयक्रमः, त्राघारादीनां घृतेन इत्यमानलात् । त्रवसाने ऽपि घृतमेव चो निर्ज्वाक्षोत्पत्तिकारणं
यसामे 'घृतयोनिः', तादृशस्यं। 'मध्' सादुतमं, 'चाद्द'

<sup>\*</sup> यसमानुवाकप्रोक्षास ऋचु इति तै॰ याउः।

<sup>†</sup> खनुग्रहादि तै॰ पाठः।

<sup>‡ &#</sup>x27;बायुर्दा रुधि' यजमानस्थायुःप्रदेश भवेति तै॰ पाठः ।

मधु चार् गर्थं पितेव पुचम्भिर्स्तादिमं (१)। (१) इसम्प्रा श्रायुंषे वर्चसे क्षि तिगमेगां वर्षे सःशिशाधि। मातेवास्मा श्रदिते शर्मं यक्क विश्वदेवा अर्रदृष्टिर्य-यासंत् (१)। (४) श्रम् श्रायू श्रीष पवस् श्रासुवार्श्वसिषं श्र

ब्रोधितलेन निर्मसं, 'गयं घृतं पीला', 'पिता पुत्रमिव', 'इमं' यजमानं, श्रभिता रच॥

श्रय हतीयामाइ। (१) "इममग्ने • जरदिष्टर्यथासत्" (१) इति। हे 'श्रग्ने', 'इमं' यजमानं, 'क्रिध श्रायुषे वर्षसे' दीर्घायुषे बखाय च समर्थं कुद। हे 'वद्षा', 'तिसां' तीत्त्र्षां, 'श्रोजः' बखं, पुनर्पि 'स्शिशाधि' नियमितं कुद। हे 'श्रदिते' पृथिति, 'मातेव' माह्वत्, 'श्रसें', सुखं प्रयच्छ। हे 'विश्वेदेवाः', ममायं यजमानः 'जरदिष्टर्यथासत्', तथा कुर्वन्तु, जर्या श्रष्टिर्थाप्तिर्यस्थां 'जरदिष्टः' बास्त्रे यौवने च मर्षर्दितः, जरामायुः समूर्त्तिपर्यन्तां यथा याप्नोति तथा कुर्वित्यर्थः॥

त्रथ चतुर्थीमार। (४) "त्रग्न त्रायू १ व • दुच्हुनां" (४)

<sup>\*</sup> सम्बन्धिति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> संभातिमिति ते॰ पाठः।

<sup>‡</sup> यद्यायं यजमाना जरदिखरसदिति तै॰ पाठः ।

<sup>§</sup> जरामायुःसम्पत्तिपर्यन्तासिति तै॰ पाठः । - 2 c <sup>2</sup>

मः। श्रारे नाभस्य दुष्टुर्नां(")। (")श्रम्भे प्वस्व स्वपी श्रासी वर्षः सुवीर्थः। दर्धद्वयिं मियु पार्षं(")॥१॥

(<sup>()</sup>श्रुग्निर्फ्राविः पर्वमानः पार्श्वजन्यः पुराहितः। तमीमहे महाग्यं<sup>(()</sup>। <sup>(०)</sup>श्रम्भे जातान् प्रशुंदा नः सु-

इति। हे 'त्रग्ने', 'त्रायूंषि' त्रसादीयजीवनानि, 'पवसे' यथा वर्द्धनों नथा ग्रोधयमे। 'जजें' चीरादिरसं, 'इषं' त्रसं, 'च', 'नः' त्रसाकम्, 'त्रास्तव' त्राभिमुख्येन प्रेरय, 'दुच्छुनां' उपद्रवं, 'त्रारे' दूरे नीला, 'बाधस्त्व' विनाग्रय ॥

श्रथ पश्चमीमाइ। (१) 'श्रग्ने पवस • मिर्च पेषं''(१) इति। हे 'श्रग्ने', श्रोभनमपः कर्म यस्त्राची 'सपाः', तादृश्रस्त्तं, 'श्रद्धे' श्राभनमामर्थञ्च, 'पवस्त' श्रोध्य, वर्द्धयेत्वर्थः। धनं पृष्टिश्च 'मिर्च', 'द्धत्' स्थापय॥

श्रध षष्ठीमार। (१) "श्रिश्चितिः । मरागयं"(१) द्रति। यः 'श्रिशः', 'स्विः' श्रतीन्द्रयज्ञानवान्, 'पवमानः' श्रोध-नश्रीसः, निषादपञ्चमा वर्णाः, पञ्च जनाः, तेषु भवः 'पाश्च-जन्यः', 'पुरोहितः' सर्वकर्मसु पुरस्तान्त्रिस्तिः, 'तं' एवंगुष-मग्निं, 'मरागयं' मरागृषं, 'द्रेमस्' प्राप्नुमः॥

भ्रथ सप्तमीमाइ। (१)"भ्रग्ने जातान् • स्थामनिवद्ध्य उद्गी"

<sup>\*</sup> वर्धनते इति तै॰ पाठः।

पत्नान् प्रत्यजीताञ्चातवेदे। नुद्ख । श्रुसो दीदिहि सुमना श्रष्टं ड्र मेन्ते स्थाम चिवरूष जुद्दी (०)। (०) स- इसा जातान् प्रशुंदा नः सपत्नान् प्रत्यजीताञ्चातवे- दे। नुद्ख । श्रीधं ने। ब्रुहि सुमनस्यमाना वयः स्थाम

(°) इति । हे 'श्रग्ने', 'नः' श्रस्माकं, 'जातान्' 'सपत्नान्' चे पूर्वमृत्पन्नाः श्रचवस्नान्, 'प्रणुद्' प्रकर्षेण नाश्रय, हे 'जात-वेदः', पूर्वमृत्पन्ना इतःपरमृत्पित्तप्रमृत्मात्त्रमृत्माः तान् 'जा-तान्', श्रचून् 'प्रणुद्ख' जत्पत्तिप्रतिवस्थेन," निराक्षः । 'समनाः' श्रस्मदन्पहित्तः,† लं 'श्रहेडन्' श्रक्तुध्यन्, 'चिव-रूपः'प्राप्त्वंश्रयदेशहृष्ट्विद्धान्यूपःग्रहच्चे।पेतः,'उद्गा'उद्गित्, श्रमुष्टेयकर्मीत्पाद्कः । सन्, 'श्रस्मे दीदिहि' श्रस्मान् प्रका-श्रय, 'ते' तव, प्रसादात् 'श्रमंन् स्थाम' सुख्वान् भवेयं॥

श्रयाष्ट्रमीमारः। (०) 'सरसा जातान् • सपत्नान्' (०) द्रति। 'सरसा' बखेन, जातानित्यादि पूर्ववत्। 'सुमनस्यमानः' श्रसासु सामनस्यं प्राप्तः सन्, 'नः' श्रसान्, 'श्रधिवृद्धि' श्रतुम्थे।धिकान् वृद्धि। 'वयं', श्रपि लदनुग्रसद्धिकाः 'स्थाम', 'नः' श्रस्माकं,॥ 'सपत्नान्' श्रत्यून्, 'प्रणुद्'॥

<sup>\*</sup> उत्पत्तिप्रतिबन्धनेनेति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> सानुग्रहचित्तः इति तै॰ पाठः।

<sup>🕽</sup> प्रविद्धीनास्थेति तै॰ पाठः।

<sup>🐧</sup> चनुष्ठेयधर्मे। त्यादक इति तै॰ पाठः।

<sup>∥</sup> अस्मदीयान् इति तै॰ पाठः।

प्रणुंदा नः सपतान् (०)। (८) श्रमे या ने भिता जने हिने वारे वारे जिया स्ति। स्ता स्त्वं हे च हु जि व्यवसार्थमाः भर् (८)। (१८) श्रमे या ने भिदासंति समाना यश्र निष्यः। तं वय समिधं कृत्वा तुर्श्यम् प्रेपं द्धासि (१९)। (१९) या नः श्रपाद्यं पते। यश्र नः श्रपंतः श्रपात्। उषाश्र तसौ

श्रध नवसीमाइ। (८) "श्रग्ने यो ० वखसम्यमाभर" (८) दित। हे 'श्रग्ने', 'यः', श्रनुजनः, 'एकः' एकसदृशः, श्ररण्या यथोपद्रवं करोति तथोपद्रवकारोत्यर्थः। श्रतप्व 'वारः' श्रस्तिद्वावहारस्य निवारकः सन्, 'श्रिभतः' 'सर्वतः, 'नः' श्रसान्, 'जिघाएसित' इन्तुमिक्कति। हे 'एचइन्' वैरि-घातिन् श्रग्ने, 'लं', तान् एकवदुद्वातुकान्, 'जिष्ट' मार्य। 'श्रस्तमंग्ने', तु 'वसु' धनम्, 'श्राभर' सम्पाद्य॥

श्रध दश्रमीमाह। (१०) 'श्रियो यो ने सिदायति ० दश्रियं (१०) इति। हे 'श्रियो', 'यः' प्रबन्धः श्रद्धः, 'नः' श्रस्तान्, 'श्रिभदायति' हिनस्ति, 'यश्र' श्रन्यः, 'समानः', सन्\* 'निष्ठ्यः' नित्यं श्रद्धं नेति हिनस्ति, 'हनस्ति। 'वयं', 'तं' हिंसकं, 'सिमधं' समित्यदृशं, 'हाला', हे 'श्रयो', 'तुम्यं' लद्धं 'श्रिपं', 'दश्रियं' प्रचिपामः॥

ऋषैकादशोमाच । (११)"चा नः ग्रपादग्रपतः ॰ पापः समू-

<sup>\*</sup> समानवत्तः सन्निति तै॰ पाठः।

निमुक्च सवें पापः समूहतां (११)। (१२) या नेः सपत्ने। या रखे। मर्तें। ऽभिदासंति देवाः। इधास्येव प्रक्षायेते। मा तस्योच्हेषि किञ्चन (१२)। (१२) यो मां देष्टि जातवेदे। यं

इतां"(११) दति। 'श्रमपतः' श्रनाको मतः, 'यः' मनुः, 'मपात्' भपित, श्रिधिविचपित, 'यस्य' श्रन्यः मनुः, 'मपतः' श्रधिविचि-पतः, 'नः' श्रसान्, 'मपात्' प्रत्यधिचिपित, 'तसी' तद्धें तसि-स्वसापितः, 'उपास निमुक्च' उदयास्तमयदेवा, श्रदे। रावदेवा वा, 'सर्वे पापं', श्रसादीयं 'समूहतां' सङ्गतं द्यता तसिस्नेवास्त्रापयतां॥

त्रथ दादशीमाह। (११) "यो नः ० किञ्चन" (११) दति। हे 'देवाः', 'यः' 'मर्नः' मनुष्यः, श्रक्षाकं 'सपत्रः' श्रनुः सन्, श्रमधं चिन्तयित 'यः', च श्रक्षाभिः सह 'रणः' युद्धकारी सन्, 'श्रभदासति' उपचपयिति 'तस्य' उभयविधस्य, समन्धि 'किञ्चन' धनादिकं 'भोच्छेसि' श्रविश्वष्टं मा कुर्त, किन्तु सर्वे विनाशयत। यथा 'प्रचायतः' प्रकर्षेण चीयमा- एस, दश्चमानस्य, 'द्रभस्य' काष्टस्य, न केऽयंशोऽविश्यते तद्दत्॥

त्रथ चयोदशीमाइ। (१६)"यो मां देष्टि ॰ देशि ये च

<sup>•</sup> उदयास्तमयदनी इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> उपच्चयति इति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> सदनादिकं इति तै॰ पाठः।

चाइं देषि यश्च मां। सर्वाह्मतानंग्रे सन्दर्घ याह्याइं देषि ये च मां (११)। (१४)या श्रुस्मर्थं मरातीयाद्यश्च ना देषेते अनंः। निन्दाद्यो श्रुस्मादिस्याद्यं सर्वाह्मतान्यं-

मां" (१२) इति । हे 'जातवेदः', 'यः' श्रचुः, 'मां देष्टि', 'श्रहञ्च', यं 'देशि', दिविधा देषः प्रत्यचः पराच्यः । तत्र प्रत्यच उभय-कर्षको देष चित्राहतः, पराचमुभयकर्षकं देषं स्वचितुं यसमामिति पुनक्तिः । एवञ्च देखे। देष्टा च, दे। प्रत्यची दे। च पराची 'तान्' चतुर्विधान्, 'धर्वान्', हे 'श्रग्ने', 'सन्द्रं' सम्यग्भसीकुर । यो मुख्या देष्टारा तद्दारा तदीया श्रन्येऽपि देखा देष्टार्थ ये सन्ति तान् सङ्गृहीतुं याः श्वाहमिति पुन-क्तिः । तान् सर्वां स्व सन्द्रहेति पूर्वचान्त्यः ॥

श्रथ चतुर्दशीमाइ। (१४) "या श्रसामं ० तानाश्रवा कुर्"
(१४) इति । श्रव्यक्तिविधाः, श्ररातयो देविणो निन्दकास्रोति।
तच दातव्यलेन प्राप्तं धनं यो न ददाति सेाऽयमरातिः।
कार्यविघातं यः करोति स देवी। वाग्दीर्जन्यमाचं यः करोति
स निन्दकः। इन्तुकामस्रतुर्थः। तच 'यः', 'श्रसाम्यम्',
'श्ररातीयात्' श्ररातिलिमिक्किति, 'यस जनः', 'नः' श्रसान्,

<sup>\*</sup> खसान् दिशाचेति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> तत्र प्रत्याचाः प्ररोक्षस्य उभयक्ष्यं प्रत्यक्षः प्रत्यक्षां उभयक्ष्यं कदेव इति ति॰ पाठः।

षाषा कुरु (१४)। (१४) सः श्रितं में ब्रह्म सः श्रितं वीयें बर्छ। सः श्रितं ख्रषं में जिष्णु यस्याइमिस्सं पुराहितः (१४)॥
(१४) उदेवां बाह्म श्रितिरमुद्दची श्रियो बर्छ। श्रियोमि

'देवते' कार्यनाभ्रेन वाधते, 'यः', श्रथन्यो जनः, 'निन्दात्' देश्जिन्यात् निन्दति । यञ्चाऽपरोऽस्मान् 'दिपात्' दिश्वतुं हिंसितु निक्केत्। 'तान्' 'सर्वान्' जनान्, 'मश्रवा कुद' पूर्वन-भस्मीकर्षादिजन्यस्य श्रन्दस्थानुकर्णं, मश्रवेति, पूर्विक्रय भस्मीकुर्वित्यर्थः॥

श्रय पश्चदश्रीमार। (१५) "स्थातं ॰ पुरोहित:" (१५) इति। 'मे' मदीयं, 'म्रद्धा' म्राष्ट्रां, 'स्थातं' सम्यक् तीच्छो छतं, भ्राष्ट्रीयं, 'म्रद्धां के स्वाचिमार्गेषा हतमित्यर्थः। तथा 'वीयें' दिल्यमितः, 'ब खं' मरीरदर्यः तदुभयं 'संभितं' सम्यक् खस्य कार्यचमं छतं, तथा 'बस्य' खनस्य राजाः, 'श्रद्धं', 'पुरोहितः', 'श्रस्थि', 'मे' मदीयं, तत् 'स्वं', 'जिष्णु' जयनशोसं, इयथा भवति तथा 'स्थातं'॥

श्रथ षे। जभी माद । (१९) "उदेषां ॰ श्रदं" (१९) द्रति। 'एषां' सकीयानां राजन्ना श्राणादीनां मध्ये, एकैक स्व 'बाह्र' 'उदित-रं' उत्कर्षेष वर्द्धितवानस्मि । स्वीकिको क्रिरियं, स्रोके दि ये। ऽ-न्यसात् उत्कृष्टी भवति, तं जना एवमाइः सकीयं दस्त-मुपरितनं क्रतवानिति । 'वर्षः' कान्तिः, तामपि 'उदितरं',

कार्यनाभ्रनेनेति तै॰ पाठः। † भाष्त्रीयमार्भवर्त्तिति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> श्ररीरश्रक्तिः इति तै॰ पाठः। § जयशोनमिति तै॰ पाठः।

ब्रह्मणाऽमिचानुर्द्धयामि स्वां ३ श्रहं (१)। (१०)पुनर्मनः पुनरायुर्म श्रागात् पुनश्रह्यः पुनः श्रोचं म श्रागात् पुनः प्राणः पुनराक्षतं म श्रागात् पुनश्रितं म श्रागात् पुनश्रितं म श्रागात् पुनश्रितं म श्रागात् पुनश्रितं म श्रागात्। वैश्वानरा मेदेशस्तनूपा श्रवंबाधतां दुरि-तानि विश्वा(१०)॥ ३॥

पे। षं, दधासि, पुरे। हिंतः, चृत्वारिं च ॥ ५ ॥

'श्रथो' श्रिष च, 'बलं' ग्ररीरश्वितः, तामि 'खदितरं' उल्लेषें ग्रापयामि, 'ब्रह्मणा' मक्त्रसामर्थेन 'श्रमित्रान्' श्रतृन्, 'बि-स्रोमि' चीसान् करोमि। 'स्नान्' स्वकीयान् पुरुषान्, 'श्रदं', 'खस्रयामि' उल्लेषें प्रापयामि॥

श्रथ सप्तद्योमाइ। (१०) "पुनर्सनः ० दुरितानि विश्वा" (१०) द्रित । मनःप्राणादीनां पापेन योपचयः प्राप्तः तस्य पापस्थानेन कर्मणा विनाश्चितलात् में 'मनः', 'पुनः', श्विं 'श्रागात्' श्रस्मिन् करोरे समागच्छतः। एवमायुरादयोऽपि समागच्छनः। 'श्राकृतं' सङ्ख्यतं कार्ये। 'श्वित्तं' मनोजन्वं श्वानं। 'श्राधीतं' साकस्थेन पिठते। वेदः। एतेषां सर्वेषा-मागमनार्थे 'वैश्वानरे। में', 'विश्वा' सर्वाणि, 'दुरितानि', 'श्रवसाधतां' विनाशयतः। कोदृशो वैश्वानरः, 'श्रद्भः' केनाष्यद्वितः, 'तनूपाः' मदीयश्ररीरपासकः॥

इति सायनाचार्यविर्चिते साधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रण्यके दितीयप्रपाठके पञ्चमेऽनुवाकः ॥ ५ ॥

# त्रय षष्ठीऽनुवाकः।

() वैश्वानराय प्रतिवेदयामा यदीन्त्रणः संक्रुरे। दे-वर्तास्। स ग्तान् पाणान् प्रमुचन् प्रवेद् स ने। मुख्या-तु दुरितादव्द्यात्()। (१) वैश्वानरः पर्वयातः पृविचै-

# त्रय षष्ठीऽनुवाकः।

श्रथ षष्ठानुवाकोक्तासु श्रमु प्रथममा दे । (१) "वैश्वानराय व दुरितादवद्यात्" (१) इति । 'यदोनृषं' यदेव प्रसिद्ध स्रषं, 'देवतासु' 'सङ्गरः' प्रतिश्वारूपेण स्रात्या सम्पादितः सङ्गरणब्दः प्रतिश्वावाची। प्रतिश्वा चैवं श्रूयते। विभिर्श्यणं वा जायते श्रमुचर्येण स्विभ्या यश्चेन देवेभ्यः प्रजया पिष्टभ्य इति। तदेतदृष्णं चिविधं 'वैश्वानराय' श्रस्तत्सामिने, 'प्रतिवेदयामः' विश्वापयामः। तत्र देवताग्रब्देन श्वषयः पितरश्चोपस्यिताः, 'सः' वैश्वानरः, 'एतान्' श्वणवयरूपान्, 'पाश्वान्', 'प्रमुचन्' प्रमीकृं, 'प्रवेद' प्रकर्षेण जानाति। 'सः' श्रभिश्वा वैश्वानरः, 'नः' श्रस्तान्, 'दुरितात्' परस्वाकविरोधिनः पापात्, 'श्व-धात्', इत्र स्वोके निन्दादोषाच 'मुञ्चात्' मुक्तान् करोतु॥ श्रय दितीयामाद। (१) "वैश्वानरः ० सुवानि''(१) इति। 'वैश्वानरः', देवः, 'नः' श्रस्तान्, 'प्रविनैः' श्रुद्धिहेतुभिः

<sup>\*</sup> वस्रानुवाको प्रथमामाहेति तै॰ पाठः । २ p 2

र्यत् संक्रुरम्भिधावाम्याशां । श्रनाजानन् मनसा या-चमाना यदचैना श्रव तत् स्वामि (१)। (१) श्रमी ये सुभगे दिवि विचृता नाम तार्यके । प्रेहास्तस्य यक्कतामे-

होमादिभिः, 'पवयात्' श्रोधयत्। 'यत्' येन श्रोधनेन, 'सङ्गरं' श्रुत्युक्तां प्रतिज्ञास्ण चयक्ष्णां, 'श्राधां' स्वापि प्रत्य-पंणीयलेन श्रासनीयां, 'श्रीभधावासि' श्राभिमुख्येन श्रीष्रं प्राप्तानं कुर्यादित्यर्थः। 'श्रनाजानन्' ख्रणीनिमीचने।पायान् सर्वान् श्रपि श्रजानन्, 'सनसा याच-सानः' श्रनृणो स्वयासमिति सर्वदा प्रार्थयमाने।ऽस्ति। 'सन' ख्रपायापिश्चाने, 'यत्' 'एनः' पापं, श्रस्ति तत् पापं 'श्रव-सुवासि' वैश्वानर्प्रसादेन विनाद्यासि॥

त्रथ हतीयामाइ। (१) "त्रमी ये ० तद्वक्रमी चनं" (१) इति। 'दिवि' चाकामे, 'विच्ता नाम' विच्नामयुक्ते, दे 'ता-रक्ते' खाके मघामन्देन व्यवित्रयमाणे, 'सुभगे' सीभाम्ययुक्ते, 'म्रमी' चम् प्रत्यचेषासाभिद्धियमाने ये विश्वेते ते खभे, 'इइ' कर्मण, 'म्रस्तस्य' चणापाकरणक्रपमस्तं सुखं, 'प्रय-क्कतां', 'एतत्' तारकाम्यां दक्तमस्तं सुखं, बद्धकस्य मम भीचनं क्रणमीचनसाधनं, चणवयेण या बद्धः स एव वा

<sup>\*</sup> तादृषं पावनभिति तै॰ पाठः।

तदं बक्ते नार्चनं (१) । (१) विजिष्ठी घे खे बाकान् क्रीध बन्धान् मुंच्यासि बद्धकं। योनेरिव प्रचुता गर्भः सवीन् पृथो श्रमुष्ठ । (४) स प्रजानन् प्रतियभ्गीत विद्यान् प्रजापे-

त्रयमकुतिसतलाइ द्वक इत्युच्यते। पिट्टदेवताकाभ्यां मघाभ्यां तारकाभ्याचाम द्वन्यादि प्रकात्रनेन तस्मादृष्यच्यात् मुको भ-वामीत्यभिप्रायः॥

श्रथ चतुर्थी माद । (४) "विजिद्दीर्थ क्षोकान् । श्रनुख' (४) दित । श्रव मन्त्रद्रष्टा कि सिदृषिर धमणे सम्नेध्य द्रूते । हे श्रध-मर्थ 'विजिद्दीर्थ' विदर्जु मिक्क, पारतन्त्र्यरादित्येन सुख-सद्दारी विद्दारः, तत्सिद्धार्थं 'क्षोकान् क्रिथि' पुष्णानुष्ठानेनो निम्मक्षेत्रान् सम्पाद्य, 'बद्धकं' ष्ट्रणेन कुत्सितेन बद्धं श्रा-त्यानं, 'बन्धात्' ष्ट्रणवयक्षपात्, 'मुद्यासि' मुक्तं कुद । बन्धा-दिमोको दृष्टानाः । 'योनेः प्रच्युते। गर्भ द्रव' उदरमध्ये सर्वा-वयवसद्दी चेन निर्वद्धमाने। गर्भा योनेविद्धः पतिते। यथा निर्वन्थात् मुक्ते। भवति । तदत् तदृष्णवयात् मुक्तस्वं 'सर्वान्', 'पयः' पुष्प्रक्षोकमार्गान् 'श्रमुख' सेवस्वेत्यर्थः ॥

श्रथ पश्चमीमार। (१) "स प्रजानन् । तन्तुमनुसञ्चरेम" (१) रिता 'सः' 'प्रजापितः', श्रसाभिर्दः रिवः 'प्रतिग्रभणीत' प्रतिग्रम्भीत, खीकरोत् । की दृष्ठः प्रजापितः । 'स्टतस्य प्रथमजाः' सत्यस्य परत्रह्मणः प्रथमः पुत्रः । किं सुर्वन्, 'प्रजानन्' श्रस्मत्-

तिः प्रथमुजा चृतस्य । श्रुसाभिर्द्तं जरसः पुरस्तादः चित्रं तन्तुमनुसर्चरेम<sup>(४)</sup>॥१॥

(र)ततं तन्तुमन्वेके अनुसर्चरन्ति येषीं दुर्ग पित्युमार्यनवत्,। अनुमध्येके दर्दत प्रयच्छाहा-

प्रार्थनां प्रकर्षेण निरूपयन्। 'विदान्' सर्वार्थसाधनाभिन्नः, तस्य प्रजापतेः प्रसादेन 'जरसः परसात्' वयादाने इसें, 'ऋष्कि सं'तन्तुव च्छेदनरहितं पुचपाचादिसन्तानं, 'त्रनुसय-रेम' त्रनुप्रविद्या सम्यग्रणनिर्मुको वित्रक्षेण चरेम॥

श्रथ षष्ठीमाइ। (() "ततं तन्तुमन्ते व खर्ग एषां" (() दिता। 'एके' पुद्धाः केचित्, 'ततं पुत्रपात्रादिक्षेण विकाण, 'तन्तुमनु' खकीयं सन्तानमनुप्रविद्ध 'श्रनुस्चरिन्त' पुष्णको-काननुक्रमेण प्राप्तुवन्ति। दिविधा दि पितुर्विषदः पुत्रद्धाः खात्मद्दपेशे प्राप्तुवन्ति। दिविधा दि पितुर्विषदः पुत्रद्दपः खात्मद्दपेशे लोकाम्तरेषु सच्चरति। एतदेवाभिप्रेष्ट तैन्तिरी-योपनिषद्धाः। सेखायमात्मा पुष्येग्यः कर्मभ्यः प्रतिधीयते। श्रवाणनिषद्धाः। सेखायमात्मा पुष्येग्यः कर्मभ्यः प्रतिधीयते। श्रवाणायमात्मा प्राप्तेदेन तन्तुमनुप्रविद्येति पुष्यक्षेकाननुसञ्चरतीलुभ-ष्यप्रपद्यते। 'येषां' पुद्धाणां, 'पिद्यं', स्वणं, 'द्रायमवद् मं' श्रायममानमः श्राक्तं तदस्यास्तीत्यायमवत् यथा श्राक्तं दत्त-मित्यर्थः। पित्रयमित्येतत्, श्रव्ययोद्दपद्धां ख्रेणयोद्दपद्ध स्व

तुम्बेच्छ्रमुवार्ष्तः खर्गं रेषां । (१) त्रारंभेष्यामनुसःरभेषाः समानं पन्धामवथा घृतेने । यद्या
पूर्वं परिविष्टं यद्ग्री तसी गोर्चायेष जायापती सः-

तत् खणचयं येर्दत्तं तादृशाः केचिदमुसञ्चरन्तीति पूर्वचान्ययः।
'एके' त्रपरे केचित् पुरुषाः, 'त्रबन्धु' पुचपाचादिबन्धुरिषताः
सनाः, पिद्यस्यमपाकर्त्तुं मश्रक्ता त्रपि, 'ददतः' धनदायिन
उत्तमर्षस्य, 'प्रयक्कात्' प्रयक्कन्ति, तद्भनं प्रत्यपंयन्ति। ते
पुरुषाः 'दातुं', 'श्रक्कवांषः' श्रक्कवन्तः स्तेत्, 'एषां' पुरुषाणां,
'स स्वर्गः', भवति 'एव'। पुचात्पत्तेर्देवाधीनलेऽपि॰ स्टिशतं
धनमवश्चं प्रत्यपंथीयमेवेत्यर्थः॥

श्रथ सप्तमीमाइ। (०) "श्रारभेषामनुष्ट ० संरभेषां" (०) हिता है 'जायापती' कर्माधिकारिषी, 'इह' जन्मिन, 'घृतेन', द्रखेष, 'श्रारभेषां' कर्मारमं सुद्तं, 'श्रनुसंरभेषां' परस्पर-मनुकूसी सङ्गती कदाचिद्यवियुक्तावेव मनता तथादभयाः 'समानं' साधारणं, 'पन्यां' पुष्यक्षेतिमानं, 'श्रवधः' रचतं। 'वां' युवयाः, 'यत् पूर्त्तं' पित्वस्था दक्तमञ्जादि, 'यद्ग्री', 'परि-विष्टं' परिप्रापितं हितः, 'तसीं' तदिक्हेदेन ष्या क्रियेते- खेवमधे, 'संरभेषां' लरेषां, न तु द्वष्णीमासाथां। तक्र

मुचात्पत्तिलेऽपीति तै॰ पाठः ।
 चन्ते। परस्परमिवयुक्ती इति तै॰ पाठः ।

रंभेशां । (॰) यद्न्तरिक्षं पृष्टिवीमृत शां यमातरं पितरं वा जिहिश्सिम । श्रिमिमा तसादेनेसे। गा-र्षंपत्य उन्ना नेषहुरिता यानि चक्रम<sup>(०)</sup> । (८) सूमि-मीतादितिनी जनिषं सातान्तरिक्षम्भिश्सेत रनः।

'गोचाय', उपयुष्यते, गोचसमावाः पूर्वे परे च से सन्ति तेषां सर्वेषामिदमगुष्टानमुपयुष्टे ॥

श्रधाष्टमीमाइ। (०) "यदमारिषं • यानि चक्रम" (०) इति। वयं ये 'श्रमारिषं', 'जिहि श्रिम' हिंसितवन्तः, इति 'यत्' पापं, श्रिख तथा 'प्रियवीं', 'जिहिंसिम', इति 'यत्', श्रिख 'खत' श्रिप च, 'यां', 'जिहिंसिम', इति 'यत्', श्रिखा। खोकचयव- चिंनां प्राणिनां श्रपकारः हिंसा। तथा 'मातरं पितरं वा', 'जिहिंसिम', इति 'यत्', श्रिखा। तथा 'मातरं पितरं वा', 'जिहिंसिम', इति 'यत्, श्रिखा। तथा। 'यानि' श्रिका, 'खनेवत्' खन्नयतु, पापादुद्गतान् करोति। 'यानि' चान्यानि, 'दुरितानि चक्रम', तेभ्ये। उपस्वत्यतु॥

श्रय नवसीमाइ। (<) "स्विमंतादितिः • खोकान्"(<) इति। येयं 'स्विः', येयं 'नः' श्रयाकं, 'माता' खोकानां सर्वेषां निर्माची 'श्रदितिः', देवी, 'जनिचं' जननीखानीया, श्वसिर्चेतना निवासाधिकारणस्ता, तद्भिमानिनी देवता चार्नः पिता पितृयाक्तभेवासि जामि मित्वा मा वि-वित्सि खेाकान्()। (१०)यचं सुद्दाईः सुक्तता मदन्ते वि-द्दाय रागं तुम्बारुष्ट् स्वायां। श्रुक्कोणाक्रीरह्नता स्वर्गे

श्रदितिः । चिद्दं 'श्रम्मिर्चं' तद्साकं 'भ्राता' श्राह्म ह्या-नीयं, यत् 'एनः', श्रस्नाभिः छतं तत् 'श्रभिश्रसः' श्रृ कु ह्यानीयं। येयं 'दीः', मेयं 'नः', 'पिता' पिह्म्झानीया, यथा परमेश्वरेण सम्पादितः सर्वसाधारणेऽयं सन्धुवर्गः, तथा हे यजमान सन्धुवर्गसम्पादनाथं लं 'पिह्यात्' पिह्लिमिक्क्न, 'श्रम्भवासि' सुद्धं प्राप्नोषि, ऐहिकामुश्रिकसुखसिद्धये पुत्रा-नृत्पादयेख्यथः। 'ज्ञामि मिला' श्राष्ट्रस्तेन पुनेत्पत्तिर्दित एव सन् स्टला 'खोकान्' स्थानयरहितानां योग्यं खोकं, 'मावि-विक्षि' नैव ख्रश्यसि॥

त्रथ दश्रमीमाइ। (१०) "यत्र सुहार्दः ० पितरं च पुत्रं "(१०) दति। 'यत्र' यस्मिन् पुष्पक्षे के स्थिताः, 'सुहार्दः' श्रोभन इद्योपेताः, 'सुक्तः' पुष्पकर्माणः, 'खायान्नन्नां' ख-कीये ग्रदीरे, 'रे।गं', 'विहाय' परित्यच्य, 'मदन्ते' इष्यन्ति, 'श्रश्लोषाष्ट्रः' श्लोषो रे।गविश्रेषः तद्रहितेर् श्लेः युक्ताः, 'श्रइ-ताः' के।टिखार् हिताः केमचिद्यविद्यताः सर्वे वयं, 'तत्र स्वर्गे', स्थिता 'पितरं पुत्रस्थ', 'पश्लेम', तादृशं जना भ्रया-दित्यर्थः॥ तर्च पश्चेम पितरं च पुचं (१०) ॥ (१९) यदक्मद्मार्खतेन देवा दास्यक्षदास्यकुतवा करिष्यन्। यहेवानां च-सुष्यागाः चित्ता यदेव किच्चं प्रतिजगाइम्प्रिमा त-स्नादनृषां क्षेणातु (१९)। (१९) यदक्मिद्मा बहुधा विरूपं वासा हिर्ग्यमुत गामजामितं। यहेवानां चसुष्यागा

यथैकाद शीमाइ। (११) "यद समझ गृतेन ० हा थो तु"(११) इति। हे 'देवाः', यहं 'दाख सदा छन्' प्रत्य पंणं चिकी पुंर चीकी पुंवां, तत्का खिकेन सर्वेषा प्रत्य पंथि खामी त्येता हु सेन 'यन त्वनेन,' धनमादाय 'यद सं', 'यद्वि' भच्चामि, यथवा कि खिलायें परकी यं करि खामी त्य ने ना नृतेन वचनेन धनमादाय तत्कार्यं 'यक रिखामी त्य ने ना नृतेन वचनेन धनमादाय तत्कार्यं 'यक रिखामी त्य ने ना नृतेन वचनेन धनमादाय तत्कार्यं 'यक रिखामी त्य ने ना नृतेन वचनेन धनमादाय तत्कार्यं 'यक रिखानं, 'यद समि श्वां, 'यत्, अपि 'देवानां', 'च चुवि' दृष्टि विषये, मया कतं 'या गः', पापं, 'यित', यादित्या भिमुख्येन मूच विषयोदि। तथा च स्वर्यते, प्रत्यादित्यं प्रत्य निस्तं प्रतिगाञ्च प्रतिदिजं। मे हिन्त ये च पापिष्ठा-स्ते भवन्ति गतायुष इति। 'किञ्च,' 'यदेव' किञ्चिक्कूद्रादिधनं, 'प्रतिजयाह्र' प्रतिग्रहीतवानस्ति, 'तस्सात्' सर्वसादेनसः, 'प्रतिजयाह्र' प्रतिग्रहीतवानस्ति, 'तस्सात्' सर्वसादेनसः, 'विमुख्यायं 'यितः', 'यन् वं' स्वस्ति स्वस्ति, करोति॥

श्रथ दादशीमाइ। (११)''यदस्रमिदा ॰ छणातु''(११) इति। 'बद्धधा विरूपं' द्रव्यदीवात् कर्द्यदेशवादेशकाखदेशवादिना वा श्रक्ति यदेव किर्च प्रतिजयाहम्मिम् तस्तीदनृणं ही-बोतु (१२) । (१२) यम्मया मनसा वाचा कृतमेनेः कदा-चन। सर्वस्तात् तस्तीन् मेडिता माग्धि त्वर दि वेत्यं यवातयं (१२) ॥ २॥

चरेम, पुचः, षर् च ॥ ६ ॥

यज्ञप्रकारेण क्रास्त्रनिषिद्धं, 'यदस्रमिद्धा', तथा वस्त्रादीनिपि निषिद्धान् स्त्रीकरोर्मि । यहेवानामित्यादि पूर्ववत्॥

त्रथ चयोदगीमाइ। (१२) "यन्नया ॰ ययातयं" (१२) इति। 'मया' कर्ता। 'कदाचन' इइ जवानि जवान्तरे वा यदा कदाचिदिपि, 'मनमा वाचा', वा 'यदेनः इतं', हे चग्ने त्रसाभिः 'ई जितः' खतस्वं, मां 'तसात् मर्वसात्', एनमः 'मेश्यि' मुझ, 'हि' यसात् कारणात्, हे त्रग्ने लं 'यथातयं', 'वेत्थ' वस्तुनस्त्रथालमनतित्रस्य यथातयं यस पापस्य यः प्रतीकार-स्थ तत् सवें जानसि, तसान्नां पापास्त्रस्य॥

दति सायनाचार्यविरिचिते साधवीये वेदार्थप्रकाणे यजु-रारच्यके दितीयप्रपाठके षष्ठाऽनुवाकः॥ ६॥

## श्रथ सप्तमारनुवाकः।

(र)वार्तरश्रमा इवा ऋषयः श्रम्णा जर्ध्वमेन्थिने। बेभूवुत्तान्द्रषेये।ऽर्थमाय्यस्तेऽनिसायमचर्यस्तेऽनुप्रवि-श्रः क्रथ्माण्डानि तायस्तेष्ठम्वविन्दञ्कुष्ठया च तपसा

# श्रथ सप्तमोऽनुवाकः।

षष्ठेऽनुवाके क्रूक्षाण्डहोमाङ्गमन्ताः समापिताः। सप्तमे स होमो विधीयते । तद्र्यमाख्यायिकामाइ। (१) "वातर्ज्ञना • तपसा च''(१) इति। पूर्वप्रपाठके तते।ऽहणाः केतवे। वा-तर्क्षमा ऋषय उद्तिष्ठिति चिविधा ऋषयो ये आख्याताः, तन्त्रध्ये ये 'वातर्क्षनाख्या ऋषयः', 'श्रमणाः' तपिख्नः, 'ऊर्ध्वमन्यिनः' ऊर्ध्वरेतसः, 'बस्दुः', 'तान्'वातर्क्षनाख्यानृषीन, प्रयान्ये केचित् 'क्षपयः', 'श्रप्यमायन्' श्रप्ययितुमागताः, तं हत्तान्तमाद्विवागत्य किमक्रक्षमेते करिष्यन्ति इति निश्च-यर्हितास्ते 'वातर्क्षनाः', 'श्रनिखायं' कुचिद्नहिताः, 'श्रवरम्' श्रम्तर्द्वामखानं विचार्य योगसामर्थात् स्रद्धाप्र-रोरा भ्रता क्रुक्षाण्डाख्यानि मन्त्रवाक्यानि श्रनुप्रविष्टाः, इतरे तु महर्षयः श्रद्धापूर्वकेन 'तपसा', श्रद्धचित्ताः । सन्तः

<sup>\*</sup> कूप्रसाख्या यहाममन्ताः समाम्राताः । सप्तमे होमविधि रचते इति ते॰ पाठः।

<sup>†</sup> युक्तिचित्ता इति तै॰ पाठः।

च्(१) (१) तान्य वं यो ज़िवन क्या निकार्यं चर् थेति त च्र-वीन ज़ुवन्तमा वास्तु भगवन्ते।सिन्धी बि केने वः सप-र्यामेति तान्य वयो ज़ुवन प्रविचे स्नो ज़ूत् येना रेपसे स्या-मेति त युतानि सुक्तान्धेपस्यन्(१) (१) यह वा देव हेर्डनं

धानेनाम्बीच्याते 'तेषु' क्रुक्साण्डमम्बेषु, श्रविद्याताम् वातर-प्रनास्थान् 'तान्' ऋषीम्, प्रत्यचेण किस्न श्रपस्यन्॥

त्रय तेषामुभयेषां परस्परसंवादं दर्भयति। (१) "तानृषयः • स्रक्तान्यपद्यन्" (१) इति। 'तान्' वातर्भनान्, 'ऋषयः',
इतरे 'त्रज्ञुवन्', हे वातर्भनाः 'कया' केन हेतुना, 'निलायं' निलीय, 'चर्थेति', 'ते' च वातर्भनाः, तैः प्रष्टाः सन्तसानुपचिरतिमदं 'त्रज्ञुवन्', हे 'भगवन्तः' ऐत्रर्थाद्षिद्गुणयुक्ताः, 'वः' युष्प्रस्ं, नमस्कारः 'त्रस्तु', महात्माना यूयमस्पदिये
'धास्ति' समागताः, त्रतेऽत्र 'केन' साधनेन, युष्पान् परिचरेमेति ततः 'तान्' वातर्भनान्, इतरे 'त्रज्ञुवन्', 'येन'
साधनेन, 'त्ररेपसः' पापरहिताः, 'स्थाम', तादृभं 'पविचं'
ग्रुद्धिकार्णं, त्रसाभ्यं 'त्रूतेति', 'ते' वातर्भनाः, त्रप्रयासेन सहसा ग्रुद्धिप्रदं विचार्यं 'एतानि' वस्त्यमाणानि, 'स्रक्तानि' तेषां कथनयोग्यानीति निश्चितवन्तः॥

त्राच तदुक्तं प्रयोगक्रमं दर्भयति । (१) 'च देवा • मे । च्छा घ्व

यददीव्यन् न्यम् बस्वायेष्टे विश्वता द्धदित्वेते-राज्यं जुड्डत वैश्वानराय प्रतिवेदयाम् इत्युपितिष्ठत् य-देवाचीनमेना सूण्डत्यायास्तस्नान् मोस्थ्य्व इति(१) (१)त एतेर् जुड्डवुस्ते ऽरेपसीऽभवन्(१) (१)कर्मादिष्ठेते-जुड्डयात् पूता देवकाकान्समंश्रुते(१) ॥ ७॥

इति''<sup>(२)</sup> इति । श्रदमुवाक त्रयेण हेामः । त्रत्यर्था मुवाके ने ाप-स्थानं । वेद त्रयविद्वास्त्राणः 'भूणः', तदीय हत्याया श्रवी चीनं यत् पापं, 'तस्रात्' सर्वस्रात्, मुका भविष्यचेति॥

इतरमद्द्यित्तानामाद । (४) "त एतेरजुद्दुक्षेऽरेपक्षे-ऽभवन्" (४) इति । 'श्ररेषयः' पापरदिताः॥

इदानों विधक्ते। (५) "कर्मादिखेतैः • समस्रुते" (५) इति। प्रारक्षमाणकर्मप्रारक्षेषु क्रूग्याण्डहामेन पूतस्य देवस्रोकप्राप्ति-भवति॥

इति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाच्चे यजुरा-रणके दितीयप्रपाठके सप्तमोऽनुवाकः॥ ७॥

<sup>\*</sup> मदृष्टपुक्तकत्रयेषु दश्रतिसङ्घायिका रेखा न सन्ति। प्रतीक-सङ्ग्रहोऽपि नाक्ति।

#### त्रचाष्ट्रमाऽनुवाकः।

(१)क्रुग्माएडँ जुँह्याद्या पूत इव मन्येत्(१) (१)यथा-लेना यथा भूण्डैवमेष भवति याऽयानी रेतः सिम्बति(१) (१)यदेवाचीनमेना भूण्डत्यायास्तसान्

## त्रयाष्ट्रमाऽनुवाकः।

सप्तमे कूमाण्डहोमः कर्मादिषु विहितः। म्रष्टमे दीचा-दिकं विधीयते। तचादा कर्मादियतिरिक्तस्थले होमं विध-त्ते। (१) "कूमाण्डैः ॰ इत मन्येत" (१) इति। 'यः' पुमान्, सन्दिम्धेन पापेन खस्य पूतलं नासीति मनसि मञ्चते स पुमान् कूमाण्डहोमेन पूता भवति॥

षय महापातकसमस्य पापस्य निवृत्त्यं होमं विधन्ते। (१) "यथास्तेनः ॰ रेतः सिञ्चति" (१) इति। 'श्रयोनी' प्रतिषि-द्वयोनी, 'यो रेतः सिञ्चति', 'एषः' सुवर्णसेयकारिणा स्रू-पह्याकारिणा च समा भवति, सेऽपि 'क्रूसार्ण्डेर्जुङ्गयात्'॥

तेने क्षिन हो मेन यथे क्षापापित हित्तं दर्भयति। (१) "व-द्वीचीनं • मुख्यते" (१) इति। भूणह्यासमसापि मुख्य-भूणह्याया अर्वीचीनलात्तेन हो मेन निष्टत्तिर्युज्यते॥

<sup>\*</sup> सुवर्षे इारिया इति तै॰ पाठः।

मुच्चते (१) (४) यावदेनी दीक्षामुपैति दीक्षित एतैः संतित् जुहाति (४) संवत्सरं दीक्षिता भेवति संवत्सरा देवात्मानं पुनीते (१) (१) मासं दोक्षिता भेवति या मासः स संवत्सरः संवत्सरादेवात्मानं पुनीते चतुर्वि १ श्रानीः ति राचीदीक्षिता भेवति चतुर्वि १ श्रातर्थमासाः संवत्सरः संवत्सरादेवात्मानं पुनीते दार्श्य राचीः

तेन श्रूषहत्याया त्रवीचीनानामि तारतम्येपेतत्वात् कयमेकेन हेमिन निष्टत्तिरित्यात्र द्या दीचातारतम्येनेत्युत्तरं
दर्शयति। (४) ''यावदेन: ॰ जुहोति''(४) दति। त्रक्षं महदा 'यावदेन:', भवति तदनुषारेणाच्यां महतीं वा 'दीचां', क्रता तस्थैनस उपचिते कासे प्रतिदिनं 'जुहोति', तच तारतस्थेन
यस्भेदाः ।।

तत्र प्रथमं दीचाभेदं दर्भयति । (१) "संवस्तरं ० पुनीते"
(१) इति । न माश्रमश्रीयादिति नियमाचरणं दीचायाः,
पापाधिको सति 'संवस्तरं दीचितः', भूला तस्मिन् संवस्तरे
प्रतिदिनं जुड्डयात् । तया संवस्तरदीचया खात्मानं भोधयति॥
पापश्रासानुसारेण दीचायाः पचान्तराणि विधन्ते।(१) "मासं
दीचितः • पुनीते"(१) इति । पापशाङ्क सति संवस्तरनियमेन

<sup>\*</sup> कथमेकविध होमेन इति तै॰ पाठः।
† षड्विधा दीचाः इति तै॰ पाठः।

देशियते। भेवति दादंश् मासीः संवत्सरः संवत्सरा-देशात्मानं पुनीते षद्राचीदीश्चितो भेवति षद्या ऋत-वेः संवत्सरः संवत्सरादेवात्मानं पुनीते तिस्रो राची-देशियते। भेवति चिपदा गायची गायत्या एवात्मानं पुनीते (०) नमा समम्श्रीयान स्वियमुपेयान्नोपर्या-सीत अगुंचेतान्देतात् (०) (०) पर्या ब्राह्मणस्य वृतं ये-वागूराञ्च्यस्यामिश्चा वैश्वस्य (०) (०) श्राष्ट्री सौग्ये-

षा ग्रुद्धिः पापाष्यते सा ग्रुद्धिर्मासमाचेष समायते । एव मुत्तरेव्यपि । त्रतः सर्वेषां संवत्यरसाम्यं । गायचीपादानां निवसाम्येन चिराचदीचाया गायचीवात् तयैव ग्रुद्धिर्भवति ॥

त्रय नियमान् विधत्ते। (<sup>०)</sup>"वमाः समस्रीयात् • जुगु-भेतानृतात्''(<sup>०)</sup> इति। 'खपरि' खट्वादे। सष्टमन्यत्॥

त्राध वर्षभेदेन दीचादिनेषु भेशजनद्रव्यविश्रेषं विधत्ते। (<sup>E)</sup>"पर्या न्नास्त्रवस्य • वैश्वस्य"<sup>(E)</sup> दति। 'न्नतं' भेशजनसि-त्यर्थः॥

तदेतद्वतं प्रश्नंसति। (९) "त्रथा साम्ये • त्रूबात्" (९) इति। त्रपि च न केवसं क्रूयाण्डहासकर्मध्येवैतद्वतं, किन्तु

<sup>\*</sup> अथ जाति भेदेन दीक्षादिवसेषु हति तै॰ पाठः।

ष्येष्वर एतद्वतं ब्र्यात् (१) विद् मन्धेतापृद्स्या-मीत्याद्नं धानाः सक्तून् घृतमित्यनुं बतयेदात्मना-नुपदासाय (१) ॥ ८॥

से। मयागेऽपि 'एतत्', एव दीचा 'व्रतं', \* कर्ण्यमित्येव 'ब्रुवात्'। यसान् महत्यपि यज्ञे व्रतमिदमपेचितं तसा-दिदं प्रवस्तं॥

श्रमकं प्रति कश्चिदिन्नेषं विधन्ते। (१०) "यदि मन्येत ० श्रात्मनानुपदासाय" (१०) इति । दीचिते। यथाक्रवतेन 'उप-दस्मामि' उपचीयो भवामि, इति 'यदि मन्येत', तदानीं यथाक्रदीचादिवतमनुग्र रीरस्थापचयपरि हारार्थमोदनादिकं यत्किस्तित् 'अनुवतयेत्' भुस्तीत, 'धानाः' स्ट्रयवतष्डुसाः, 'सक्तवः' तत्पिष्टानि, 'इति'ग्रब्देन ईदृग्रमन्यद्पि विव-स्थिते॥

द्ति सायनाचार्यं विर्चिते माधवीये वेदार्घप्रकाते युषु-रारु एके दितीयप्रपाठकेऽष्टमीऽनुवाकः ॥ ८॥

<sup>\*</sup> सामयाग्रेऽप्येतदुवं दीचान्तमिति तै॰ पाठः।

## त्रय नवमाऽनुवाकः।

(१) श्रुजान् हु वै पृत्री श्रेत्तपस्यमानान् ब्रह्मं स्वयं सयम्भ्यभ्यानेष्त् तहष्याऽभवन्तहषीणाचिष्त्वन्तां देवतामुपातिष्ठन्त युज्ञकामास्त एतं ब्रह्मयुज्ञमपस्यन्त-

## श्रय नवमाऽनुवाक।

श्रस प्रपाठकस्य स्वाध्ययमाद्यापिति समास्यानात् स्वाधाय एवाच प्राधान्येन विधेयः। तसिंस् ग्रुद्धः पुमानधिकारी। श्रतः ग्रुद्धिहेत्वन् यञ्चोपवीतमन्ध्यावन्दनकृष्णाण्डहामानिभधाय स्वाध्यायं विधात् मुपास्थानमा ह। (१) "श्रजान् •
तेनायजन्ता" (१) इति। कस्पादावेव ब्रह्मणा स्रष्टाः न श्रसदादिवत् कस्पमध्ये पुनः पुनर्जायन्ते तस्मात् 'श्रजाः'। ते च
'श्रयः' ग्रुक्काः, स्वरूपेणैव निर्मस्वाः सन्तोऽपि, पुनस्वप शापरन्। तदीयेन तपसा तुष्टं 'स्वयम्भू', 'ब्रह्म' जगत्कारणलेन
स्वतः सिद्धं परब्रह्मवस्तु, काश्चित्रकृत्तिं श्रता 'तपस्यमानान्',
तानृषीननुग्रहीतुं 'श्रम्थानर्षतं श्वाभिमुस्थेन प्रत्यचमागक्तत्।
ततस्ते मुनयः स्विधात्यंविषयतात् 'स्वयोऽभवन्'। तसादन्येषामिष 'स्वषेणां', श्वनयैव युत्पत्या 'स्वितं', सम्पन्नं।
ततस्ते मुनयः सर्वकामप्रदं कश्चिषशं कामयमानाः स्वयभू
ब्रह्मस्पं 'तां देवतां', उपासितवन्तः । तद्देवतानुग्रहात्ते

<sup>\*</sup> चनुग्रहहेतारिति तै॰ पाठः । † उपस्थितवना इति तै॰ पाठः।

मार्चर्न्तेनीयजन्त् (१) । (१) यह चे ध्वागीषत् ताः पर्यं त्रा-हत्या देवानीमभवन्य चजूरेषि घृताहेतचे। यत्सामी-नि सोमी हतये। यदर्थवी किरसे। मध्यी हतये। यद्गी-ह्याबानीति हासान् पुराबानि कल्पान् गार्था नारा-

मुनयः 'एतं' वस्त्यमाणं, 'ब्रह्मयश्चं', सर्वकामहेतं 'श्वपस्तन्' दृद्धा च, 'तं' यशं, 'श्वाहरम्' श्वनुष्ठितवन्तः । 'तेम' यश्चेन, देवामपूजयन्त ॥

त्रच्च वेदः तस्या ध्यममेव सम्यादितं । न तु यञ्चलमिति । मिति वार्यितुं तचा छतीः सम्यादयित । (१) "यदु चे ध्यमीवत । स्वायुष्यस्वयोऽ गच्छन्" दित । पादबद्ध सन्त्राः 'द्यचः', 'ता अध्यमीवत' ये ते स्वयोऽधीतवन्त इति यदिस्त ता अध्ययक्तियाः, 'देवानां', चीरद्रया छतयः 'अभवन्', तदा छत्या या तृष्टिः सा तेवा स्वमध्ययने न सम्यक्षा । एतदन्यचापि यो खां। अध्यविभरिक्षरोभिष्य दृष्टा सन्त्राः 'अध्यविक्षर्यः' । 'त्राञ्च-प्यानि' कर्मचोदना, वाययः अतमास्वभेतेत्यादयः । 'इतिहासाः' सहाभारतादयः । देवा सुराः संयक्ता आसन् द्रायादयः । आत्रातादयः । प्रातादयः । प्रातादयः । प्रातादयः । आत्रा वा इदमेक एवाय आसी सैवेह किञ्चनाय

<sup>\*</sup> ब्रह्मयञ्चला- इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> प्रशानिवारियतुमिति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> रवमुत्तर चापि योज्यमिति तै॰ पाठः।

<sup>§</sup> त्रशास्त्रादिनियमा इति तै॰ पाठः।

श्रश्तीमेंदाष्ट्रतये। देवानीमभवन्ताभिः श्रधं पाषान्-मर्पाघ्रवर्षचतपाषाना देवाः खर्गं खेाकमायन् ब्रह्म-षः सार्युज्यसर्वयाज्यस्क्त्रन्(१)॥ ८॥

द्रत्यादीनि स्वादिप्रतिपदकानिः 'पुराणानिः'। 'कल्पाः' कल्पस्वाणि प्रयोगप्रतिपादकानि। 'गाणाः' गायति चेदिता मल्यविशेषाः, योस्य केष्ठितेत्यादयः। यमगाणाभिः परिगाय-तीति विधानात्। 'नाराशंधीः' नाराशंखः, होता यच्यल-राशंपित्याणाः। श्राल्वाणालपितानामिप पुनद्किः फला-तिप्रयणालाः। श्राल्वाणालपितानामिप पुनद्किः फला-तिप्रयणालाणां। 'मेदाक्रतयः' मांचाक्रतयः, 'ताभिः' पाक्र-तिभः, देवाः खुद्रूपं 'पाप्रानं', विनाधितवन्तः। खाध्याय-वन्यद्रप्याः खुद्रूपं 'पाप्रानं', विनाधितवन्तः। खाध्याय-वन्यद्रप्याः खुधं विस्ततवन्तः ततः खुद्रूपपापर्हिताः 'देवाः', सखमनुभवितं 'खगं', गताः। 'ऋषयः' च पूर्वेक्ताः, प्रध्यय-नेन ब्रह्मयश्चेन अगत्कारणस्य 'ब्रह्मणः', १ 'चायुक्यं', प्राप्ताः। ब्रह्मज्ञानेत्यादनदारा मुक्तिहेत्वलं ब्रह्मबद्यस्य युक्तं। प्रतप्तयः श्वामस्यभेषु प्राथस्येन वेदानुवचने वाजसनेयिनः समासन-क्ति, तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिष्ठक्ति खन्नेन दान्यनेति।।

रति सायनाचार्यविर्विते साधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके नवसीऽनुवाकः ॥ ८.॥

<sup>\*</sup> इदं वा अग्रे नैव विश्वनासीदिलादिक्छिप्रविपादकानि इति

<sup>†</sup> गायन्ति इति तै॰ पाठः। [तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> साधायसक्तिजन्यहाया इति तै॰ पाठः।

<sup>§</sup> परत्रश्चाय इति तै• पाठः।

#### त्रय दन्नमाऽनुवाकः।

(१) पच्च वा एते महायुद्धाः संतृति प्रतायन्ते सतृति सन्तिष्ठन्ते देवयुद्धः पितृयुद्धाः भूतयुद्धाः मनुष्ययुद्धाः ब्रह्मयुद्ध इति (१) । (१) यद्भाः जुहात्यपि सुमिधं तहेव

## श्रय दत्रमाऽनुवाकः।

नवसे अञ्चयक्षविधिप्रसावार्धमुपाख्यानमुकः । इदानीं
तिदिधिप्रसङ्गेन पद्म महायक्षान् विधन्ते। (१) "पद्म वा ॰
अञ्चयक्ष दिति" (१) इति। एवं चक्षानां पाठतः पद्मलं । न
तु खरूपविस्तारेण। 'सतित' सततं दिने दिने, 'प्रतायनो'
अनुष्ठीयनो : 'सतित' प्रतिदिनं, 'सिन्हन्ते' समाप्यन्ते, यस्मिन्
दिन उपक्रमस्तस्मिन्नेव दिने तत्समाप्तिः न तु चक्षान्तरवदिनान्तरापेषा। देवयक्ष देत्यादीनि तेषां नामानि॥

तच देवबञ्चस्य खचणमाद । (१) "यद्ग्री • यन्ति हते" (१) दिता । 'तत्' पुराजाबादि हिनः, मुख्यं तदखाभे 'यमिधं',

<sup>\*</sup> रुषामिति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> यज्ञानां पाजता महत्वमिति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> चनुतिछन्ते इति तै॰ पाठः।

इतपुरोडाणादिङ्गविरिति तै॰ पाठः।

यद्रः सन्तिष्ठते<sup>(२)</sup>। <sup>(२)</sup>यत् पित्तभ्यः स्वधाक्रोत्यप्यप-स्तत् पित्रयद्भः सन्तिष्ठते<sup>(२)</sup>। <sup>(१)</sup>यद्भृतेभ्यां बिष्टः इर्तत् तद्भृतयद्भः सन्तिष्ठते<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>यद्भीष्यायभ्योद्धं दद्गित् तस्र-नुष्ययद्भः सन्तिष्ठते<sup>(६)</sup>। <sup>(१)</sup>यत्स्वीध्यायमधीयीतैकामप्यृषं

चिप 'च्रामा', देवानुहिमन् 'जुहाति', इति 'चत्', मेायं 'देवयज्ञः', स च सङ्क्रोममाचेण समायते\*॥

पिष्टयज्ञस्य सम्बद्धमाइ। (२) "यत् पिष्टभ्योः • सन्तिष्ठते" (२) इति। तच पिष्डदानासस्यवे चलामानमपि पिष्टभ्यः स्वधा-स्विति स्वधाज्ञस्त्रेन 'यत्', द्दाति सेऽयं 'पिष्टयज्ञः', तावतैव समायते॥

् अतयज्ञस्य सचणमार । (४)''यद्वृतेभ्वा ॰ सम्मिष्ठते''<sup>(४)</sup> रैति । वैत्रदेवानुष्ठानादूर्ध्वं वर्ष्ट्वित्रे वाचसादिभ्यः 'ऋतेभ्यः', 'यत्', बस्तिप्रदानं सेऽयं 'ऋतयज्ञः', तावतैव समायते॥

मनुष्ययज्ञस्य सचणमार । (१) "यद्वाञ्चाणेभोत्रं ॰ मनुष्ययज्ञः यन्तिष्ठते"(१) इति । वैश्वदेवादूष्टें रुन्तकाराष्ट्रास्त्र‡व्यतिरिक्ष-मस्त्रं त्रितिथिभ्यस्ववरेभ्यः 'ब्राञ्चणेभ्यः', 'यत्', दीयते स 'मनुष्ययज्ञः', तावतेव समायते ॥

<sup>\*</sup> सन्तिष्ठते इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> ऋदिपिखदानाभावेऽपि इति त॰ पाठः।

<sup>🛊</sup> चतुर्थात्र इति तै॰ पाठः।

यजुः साम वा तद्वेद्धायज्ञः सन्तिष्ठते (१)। (१) यह चाधीते पर्यसः क्रूच्या अस्य पितृन् ख्वधा श्रभिवेद्दन्ति वद्य- जूरेषि घृतस्य क्रूच्या यत्सामानि सोमं एभ्यः पवते यद्येवीकि रसो मधाः क्रूच्या यद्वाद्धाणानीति हासान् पुराणानि कल्यान् गार्थानारा श्र्रसी में देसः क्रूच्या श्रस्य पितृन् ख्या श्रभिवेद्दित् (१)। (१) यह चोधीते

महायश्व सच्यमा । (() "यत् खाध्ययं • महायशः सिना हते" (() इति । खयमाधारण लेन पिट्ट पिता महादिपरन्यर्या प्राप्ता वेद शाखा 'खाध्ययः'। तत्र विद्यमान स्टमादीना मन्यतम मेक मि वाक्य मधीयीत इति 'यत्', से । उयं 'महायशः', तावतैव समायते॥

तच विश्वेषाकारेणाथ्ययनं प्रथक् प्रथक् प्रशंसति। (०) "य-दृषोधीते ॰ श्वभिवहन्ति" (०) दति। कूखमईमीति 'कूछाः' महानदः, साम्थयनेन चीरपूर्णा महानदः खधाकारेष दण्णं हिर्मेता 'पितृन्', श्वभिखच्य 'प्रवहन्ति'। तथा यजु-रथ्ययनेन घृतपूर्णा महानदीप्रवाहः सामाध्यवनादिभः पितृभ्यः सोमी धार्या युक्तः 'पवते' प्रवहति, एवमचर्वाङ्गि-रसामध्ययनेन मधुपूर्णा नद्यः 'प्रवहन्ति'॥

नाञ्चणाच्थ्ययनेन मांससम्बन्ध नीर्सप्रवादः पित्रदृष्ट्या

पर्य श्राष्ट्रतिभिर्वेत तहेवाश्क्तंपयित यद्यजूश्वि घृताष्ट्रितिभर्यत्सामानि सोमाष्ट्रतिभिर्यद्येवी किरसो
मध्याष्ट्रतिभिर्यद्वी ह्याणानी तिष्टासान् पुराणानि कस्थान् गाया नाराश्रश्सोमें दाष्ट्रतिभिरेव तहेवाश्क्तंपंयति त एनं तृप्ता श्रायंषा तेर्जसा वर्षसा श्रिया यर्श्वसा ब्रह्मवर्षसेना नारों न च तर्पयन्ति (६) ॥ १०॥

मञ्जयश्चं प्रश्नं देवह्यापि प्रश्नंसित । (म) "सद्द्रचेशिते ॰ तर्पयिन्ता" दिता । श्वमध्यमं यदस्ति तेन चीरा इतिसमाना देवानां हित्र भेवति । एवमुत्तरचापि योख्यं। 'ते' देवाः, 'हतः', सन्तः 'एनं' यजमानं, श्रायुरादिभिः 'तर्पयिन्तः' 'तेजः' श्ररीरकान्तिः, 'वर्षः' सलं॥

र्ति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके दममाऽनुवाकः॥ १०॥

#### त्रय एकादग्रीऽनुवाकः।

(ेब्रह्मयद्वेनं यश्यमाणः प्राच्यां दिशि यामाद्व्यंदि-देशे उदीच्यां प्रागुदीच्यां वादितं त्रादित्ये देक्षिणत उपवीयीपविष्य इस्तावविनच्य चिराचामेद्दिः परि-सच्यं सक्षद्रेपस्प्रश्य शिर् यश्चंषी नासिके श्रोचे हृद्य-मालभ्य (१) (१) यित्र राचामिति तेन ऋचः प्रीणाति यद्दिः परिस्त्र तेन यजू देष यत्सक्षद्रेपस्प्रश्रति तेन सा-मान यत्सव्यं पाणि पादे। प्राष्ट्रित यक्ष्रियश्चंषी ना-

## श्रथ एकादभाऽनुवाकः।

दशमे ब्रह्मयश्चीऽभिष्तिः। एकादशे तत्प्रयोगोऽभिधीयते। (१) "ब्रह्मयश्चेन ॰ ष्ट्यमास्था" (१) इति। यः पुमान्
ब्रह्मयश्चं करियाति से। उयं 'ग्रामात्', प्राचीमुदीचीं ऐशानीं वादिशं गच्छेत्"। यष्ट्योपरि श्वाच्छादनार्थानि स्वणकटादीनि
क्दीं वियावति दूरे तानि न दृश्यन्ते तावदूरम् 'श्वच्छदिदंश्वः',
तत्र गला सर्वे श्रभुदिते सति प्रथमानुवाको क्रप्रकारेण यश्चोपवीतं कला । ग्रद्धप्रदेशे 'खपविष्य', ष्टस्तद्यं पूर्वे श्रद्धमधेतदङ्गलेन पुनः प्रचान्धोदकं निः पिषेत् (दिः परिस्टच्य',

<sup>\*</sup> गच्छन् इति तै॰ पाठः। † ग्रहीला इति तै॰ पाठः। ‡ ततः चोस्टी इत्यधिकः तै॰ पाठः।

सिंके श्रोचे हृद्यमालभेते तेनार्थवीकिरसी ब्राह्मणा-नीतिहासान् पुराणानि कल्पान् गार्था नाराश्रद्रसीः प्रीणाति (१) (१) दर्भाणां मृहदुपस्तीर्थे पृत्वा प्राङा-

ग्रुह्मर्थमुदकेन तदा इसां प्रचाखयेत्, तत त्रोष्टी 'सक्रदुपसृग्धा', विरःप्रस्तीन् इदयपर्यमानवयवान् क्रमेष स्पृष्ठा दर्भाषां महदित्यादिना वच्छमाणेन सहान्वयः॥

श्रधाचमनादीन् प्रश्नंसति । (१) "यत् चिराचामति • प्री-षाति" (१) इति । श्रच सव्यपाणिपादयोः प्रेष्चणकयनादेव । प्रोचणविधिद्येतवाः॥

इदयस्प्रांनोक्तरभाविकर्त्तयं विधक्ते। (१) "दर्भाणां ॰ कुरते" (१) इति। 'दर्भाणां', समन्धि 'महत्' प्रभ्रतं, यथा भवति तथाऽऽसनं 'प्रास्तीर्यं', तस्रोपरि 'उपस्रं छला', उपस्र- यस्द प्रासनविशेषं श्रूते, प्राकुञ्चितस्य सस्यज्ञानुन उपरि दिचणपादप्रचेपे सति यत् सुस्रावस्थानं भवति तत् छला। प्राकुष्यः 'प्रासीनः', सकीयां श्राखामधीयानः † दर्भाणामपां- रसलमन्यवास्रातं, तासां यन्नोधं यज्ञियः सदेवमासीत्, तद-पेरद्भामत् ते दर्भा प्रभवित्ति। 'प्रोषधीनां', मध्ये श्रुद्धि- देत्रलात् सत्सारलं तता दर्भासनलादधीयानं में 'श्रुष्ठ सरसं', भवति॥

<sup>\*</sup> प्रश्नंसावकादेवेति तै॰ पाठः । † शाखामधीयीत इति तै॰ पाठः । ‡ श्रुद्धिचेतुलादपारकां तद्भीसनेऽधीयमानमिति तै॰ पाठः । 2 G 2

सीनः खाध्यायमधीयीतापां वा एव श्रोषंधीनार् रसे। यहुभाः सर्रसमेव ब्रह्मं कुरुते (१) (१) दक्षिणे त्री पाणी पादी कृत्वा सप्विचावीमिति प्रतिपद्यत एत-

यत्रममकरं" हिता दिख्णः पाणिक्तरो यथोसी 'दिख्योत्तरी' वामं पाणि दिख्णजानुन कर्ष्ममृत्तानं क्रवा तस्थोपरि दिख्णक्समवासं कुर्यात्, तादृष्टी च "पाणी', पवित्रयुक्ती
कार्थीं, तथा दिख्णपादोऽपि वामपादस्थोपिरस्थापनीयः। एवं
क्रवा 'अभिति' प्रणवेश्वारणेनोपक्रमं कुर्यात्, योऽयमोमित्येवं
क्रिपे चर्जुमेन्त्रः स 'चर्यो विद्यां', 'प्रति' वेदच्चस्य प्रतिनिधिक्पः
यत्रप्व प्रणवगतानामकारोकार्मकार्माचाणां । वेदच्यक्रिपेणाध्ययनं श्वार्थां क्रियां चाममित्त, तस्य इ वे प्रणवस्य पूर्वा
माचा पृथ्यियकारः, स स्विभ स्ववेदोऽय दितीयान्तरिचं॥ स
सकारः, स यजुर्भियं जुर्वेदस्वृतीया द्याः, स मकारः, स सामिनः
सामवेदैरिति। किस्व 'एषा' प्रणवक्ष्पा, सर्वा 'वाक्', द्विपि।
स्वत्यव कन्दोगा स्वामनिन्त, तद्यथा प्रकृता सर्वाणि पर्णानि

<sup>\*</sup> तावुभा चेति तै॰ पाठः।

<sup>† &#</sup>x27;काला', इति तै॰ पाठः।

<sup>🗅</sup> प्रमावगताकारीकारमकाराज्ञमाचामां इति तै॰ पाठः।

<sup>§</sup> रूपलेन ध्यानं इति तै॰ पाठः।

<sup>॥</sup> स ऋग्भिर्यधान्तरिचं हति तै॰ पाठः।

है यजुंस्त्रयी विद्यां प्रत्येषा वागेतत् पर्ममृक्षर्'(१) (१)तदेतहचार्श्यंक्तं(१) (१)कृचा अक्षरे पर्मे ब्यामन् य-

संद्रषान्येव मो द्वारेष सर्वा वाक् संद्रणेति प्रयत्यपने हुम्यमानास्त्र नृषद्भावयवाः इद्धावः, तैर्यथा क्रत्नानि पर्णाति
याप्तानि, तददे द्वारेष सर्वा प्रिया वाग्याप्ता। ऐतरेयास्त
प्रवादेरकारस्थेव सर्ववाग्याप्तिमामनिना। प्रकारो वे सर्वा
वाक् सेषा स्पर्णाम्भर्याच्यामाना सङ्घी नाना रूपा भवतीति।
प्रतप्त माहकामन्त्रे सर्वानिप ककारादीन् वर्णानकारिप्ररस्कानेव पठिना। यसायुक्तं प्रणवस्य सर्वात्मकलं, किञ्चेतत्
प्रववस्त्र प्रमुक्त हमचरमितन सरं सर्ववेदान्तवेद्यं प्रवृद्धा वस्तु।
प्रतप्त पिष्पलाद प्रास्तायामधीयते, एतदे सत्यकामं परं
पापरञ्च ब्रह्म यदो द्वार दृति। कठाञ्च पठिना, एतदेवाचरं
ब्रह्म एतदेवाचरं परिमिति। तस्मात् प्रणवेनेव स्वाध्यायप्रारक्षा युक्तः॥

प्रणवं प्रश्नं स्थापराम्हच मवतारयति । (१) "तदेत हृचा भुकां"(१) रित । 'तदेतत्' पर ब्रह्माख्य रूपं प्रणवाचरं, कथाचित् 'ऋचा', खष्टम्, 'उक्तं'॥

तास्टचं दर्भयति । (९) 'च्हेचे श्रचरे • समासत इति' (९) इति । या एताः 'च्हचः', ताः सर्वाः 'परमे' उक्क हे, 'यो मन्'

<sup>\*</sup> अकारादिश्रिरसानिति तै॰ पाठः।

स्मिन् देवा श्रिध विश्वे निषेदुर्यस्तन वेद किम्बा करिष्यति य इसिंदुस्त इमे समासत् इति (१) (१) ची-

विज्ञेषेण रचके, 'त्रचरे' प्रणवे, 'निषेदुः' श्रात्रिताः। श्रत एव कठशाखायामधीयते। सर्वे वेदा यत्पदमामनिन तपांचि वर्गाण च यददन्ति। यदिच्छनो ब्रह्मचे चरन्ति तत्ते पदं सङ्गुरेण व्रवीम्थामित्येतदिति। न केवसम्बद्ध एव तिसान् प्रणवे समात्रिताः किन्तु 'विश्वे' सर्वे, 'देवाः', श्रपि 'यस्मिन्' प्रणवाचरे, 'त्रधिनिषेदुः' श्रधिकलेन निष्णाः। श्रतएवात्तरतापनीये देवानां परमात्मधानार्थं प्रणवपर्य-वसाममुक्तं, त्रात्मानमनुष्टुभान्विया प्रणवेनेव तस्मिन्नवस्थिता इति। श्रमेनैव प्रकारेण ऋची देवास 'यस्मिन्' प्रणवे, 'नि-षेदुः', 'तत्' प्रणवाचरं, 'यो न वेद' स पुमानधीयामाऽपि 'च्छचा किं करियाति', न खलु टषरिंदतां केवलां ऋषिं के चित् प्रार्थयन्ते। 'य इत्' ये पुनर्भ द्वातानः, 'तत्' प्रच-वाचरं, 'विदुः', 'ते' महर्षयः, 'द्रमे' परिदृश्यमानाः पर्म-इंसाः, 'समासते' सम्यगवतिष्ठनो । ऐहिकाम्भिकविषयक्केश-रिहताः सुखिना वर्त्तनो। तांसु परमदंशम् जावासका-खाधायिन उदाहरिना। तत्र परमहंशा नाम संवर्भका-**६** णिश्वेतकेतुदुर्वासामुनिदास्जाडभरतदत्ताचेयरैवतकप्रस्तय

<sup>\*</sup> सम्यवसधीतयापि इति तै॰ पाठः।

नेव प्रायं क्ष्म सूभंवः स्वेरित्या हैत है वाचः सत्यं यदेव वाचः सत्यं यदेतत् प्रायुक्त<sup>(०) (०)</sup>श्रयं साविचीं गायचीं विरन्वाह पुच्छे।ऽर्हचेंशोऽनवानः संविता श्रियंः प्रस-

इति। इत्याङ्गिरसमन्त्रेण प्रश्चलात् प्रणवस्य वेदचयप्रति-विधिलं युक्तं॥

तेन प्रणवेन प्रारम्य पञ्चात् पठनोयान् मन्त्रान् दर्शयति।

(०) "नीणेव ० तत् प्रायुक्त" (०) दति। 'सूर्मुवः खः' दति यद्यादित्रचयं, तस्नोकचयात्मक म्रह्मप्रतिपादकं, तत् 'म्राइ' पठेत्। तेन
चीनेव वेदान् प्रयुक्तवान् भवति। व्याद्वतीनां वेदचयसार लेन
प्रोक्तलात्"। एतच क्रन्दोगा मधीयते, स एतां चयों विद्यां
मध्तपत् एतस्यास्त्रप्यमानाया रसान्यावदत् स्वरित्युग्भ्या भुव
दिति युक्तभ्यः स्वरिति सामभ्य द्वति वेदचयसार लेन वाचःसमन्धि सत्यस्वरूपिमत्युच्यते। मतस्तत् सत्यमेव प्रयुक्तवान्
भवति॥

वाह्यतिचयादूर्धं पठनीयं दर्शयति। (म) 'म्रथ साविचों'
गित्रपद्यते 'में' द्रति। द्रति 'म्रथ' व्याह्यनन्तरं, 'साविचों'
स्विद्यदेवताकां, गायची च्छन्द्स्कां तत्स्वितुरिखादिकास्ट्यं
ह चिः पठेत्। तचायं प्रकारः, प्रथमं 'पाद्यः' पादे पादे

<sup>\*</sup> प्रजापतिने। सालात् इति तै॰ पाठः। † रसान् पाप्तवान् इति तै॰ पाठः।

विता श्रियमेवामोत्यया पुजातयेव प्रतिपदा छन्दार्र-सि प्रतिपद्यते (०) ॥ ११ ॥

विरम्य, पठेत्। ततः 'मर्धर्चमः' एकैकिस्मिस्नर्द्धे विरम्य, पठेत्।
ततः 'मनवानं' विरामरहितं यथा भवति, तथा पठेत्।
तस्माम्यचि प्रतिपाद्यो यः 'मिवता', से। द्यं 'म्रियः', 'प्रेरकः',
भिता मह्मयज्ञानुष्टायी 'म्रियं प्राप्तोति', एव। एवमेकस्मिस्नहिन विधानमुक्तं 'म्रथोः' भननारं, तदा दिवसेषु प्रज्ञातयैव 'प्रतिपदा' पूर्वस्मिन् दिवसे किस्मित् पठिला परेखुरनुष्टानायायमुपक्रम हित या प्रतिपत् प्रज्ञाता यः प्रारस्भप्रदेशे।
सुद्धी स्थापितः तथैव प्रतिपदा प्रारस्भप्रदेशेन, 'क्रन्दांसि'
वैदावयवान्, परेखुः 'प्रतिपद्यते' प्रारस्ते। पूर्वेषुधावद्वावसितं
तत एवारस्थान्तरेखुरधीयीत न तु विप्रयुक्तं किस्वदेदसागं॥

द्दति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्घप्रकान्ने यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके एकादशोऽनुवाकः॥ १९॥

#### श्रय दादशोऽनुवाकः।

(१) त्रामे मनेसा खाध्यायमधीयीत दिवा नर्तं वा(१) (१) इति ह साह श्रीच श्रीक्रियः(१) (१) उतारं खेऽबर्स

## श्रथ दादभोऽनुवाकः।

यत् पूर्वमुक्तं प्राच्यां दिशि यामाद्विषित्यादि। तचाश्रक-स्थानुक स्पं विधत्ते। (१) "यामे मनसा ॰ नक्तं वा' '(१) दति। यदा बिर्मन्तुमश्रकः 'यामे', त्रधीते तदा 'मनसा', एव 'त्रधीयीत', उदित श्रादित्ये प्रारम्भुमश्रकस्रोत् 'दिवा नक्तं श्रधीयीत'॥

कखिकार्रोमंते मुखा एवायं पचे। ऽपीति दर्शयितमे-तस्वमुदार्शत। (१) "इति र सार ॰ श्राक्तेयः" (१) इति। शुचिनामकस्य मर्र्षे: पुनः 'श्रीचः', इति। श्रक्तिमंश्रिताया मातुः पुनः 'श्राक्तेयः', मर्राष्टं 'इति र सार' ग्रामे मन्से-त्यादिकमपि मुख्यपचमें वेत्यार॥

नियमान्तरेष्वप्रक्रामुक्तव्यान् विधन्ते। (१) "उतार्षे ॰ खाध्यायमधीते" (१) इति । ग्रामे मनसाध्ययनमुक्तं "प्रर्षे, प्रपि 'प्रवत्तः' प्रप्रक्रस्ते, मनसाधीयीत । तमेवावतं प्रति उत्त वाच इति पचान्तरमुख्यते। उद्देरधेतुमग्रकः केवलेन मनसा यदा निद्रालखिचादिकं भवति तदानीं 'वाचा'

<sup>\*</sup> मनसा खाध्यायमुक्तमिति तै॰ पाठः। † खन्नक्षेद्रामेधीयीतेति तै॰ पाठः।

ज्त वाचात तिष्ठं सुत वर्ज सुतासीन ज्त गर्याने। प्रधी-यौतेव स्वाध्यायं तपंस्वी पुर्ण्या भवति य एवं विदा-न्त्रकाध्यायमधीते (१) (१) नमो ब्रह्मेणे नमी श्रस्वप्रये नमेः पृथियो नम् झोर्षधीभ्यः। नमी वाचे नमी वा-चस्पत्रये नमे। विष्णेवे ब्रह्ते करोमि (१) ॥ १२॥

जिक्कास्यन्दनमाचेण, 'श्रधीयीत'। दर्भे व्यासीन इति व्यदुक्तं त-चासननिर्वश्चे श्रक्तिरहितस्य उत त्रजित्यादयः पचाः। श्राखस्य परिहारायेतस्ततः श्रनेः 'त्रजन्', वा किचिदेव तिष्ठन्या नियम-मन्तरेण खेच्छयेवीपविष्य वा 'श्रयानः', वा खशक्तनुसारेण 'खाध्यायमधीयीतेव'। न लङ्गक्कोपानुसारेण प्रधानस्य कोपा न्यायः, तादृशस्याध्याययुक्ते। पि 'तपस्वी भवति', श्रध्यनफलं प्राप्नोति, 'पुष्यः' पङ्किपावनस्य, 'भवति'॥

एतस्य ब्रह्मयश्वस्थाङ्गस्रतं कश्विन् मन्तं प्रदर्भयति। (४) 'नमा ब्रह्मणे ॰ इहते करोमि''(४) इति । ब्रह्मशब्देन वेदः प्रजापतिवीच्यते। वाक्शब्देन सरस्वती, 'वाचस्यतिः', दह-स्वतिः। प्रश्चस्वतात् 'विष्णुः', 'इहत्'। श्रस्य मन्त्रस्य विनियोग उपरिष्टाद्वविख्यति ।॥

इति सायगाचार्यविर्चिते साधवीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रार्च्यके दितीयप्रपाठके दादशेऽगुवाकः ॥ १२॥

<sup>\*</sup> प्राग्रासीन इति तै॰ F च पाठ।

<sup>†</sup> विनियोगमुपरिष्ठादक्षति इति तै॰ पाठः।

## श्रथ त्रयोदशोऽनुवाकः।

(१)मध्यन्दिने पुबल्मधीयोतासी खलु वा वैष श्री-दित्यो यद्वीद्वाणस्तस्मात्ति तेद्व्यिष्ठं तपति तदेषा-भ्यंक्ता(१)। (१)चिचं देवानामुद्गादनीकं चर्म्यं स्थित्वस्य वर्षणस्याग्नेः। श्रामा द्यावाप्रियवी श्रान्तरिक्ष्य स्थि

## श्रय चयादशोऽनुवाकः।

तचैव ब्रह्मयश्चे कञ्चिद्ग्यं विश्वषं विधत्ते। (१) "मथ्यन्द्नं १ तदेषाभुका" (१) इति। मथ्यन्द्निकाले 'प्रवलं' उच्चतरं यथा भवति तथा, 'प्रधीयीत'। येथं ब्रह्मयज्ञानुष्ठाता ब्राह्मणेखि यः 'एषः', 'प्रमा' दिवि दृश्यमानः, " 'प्रादित्यः', एव तत्प्राप्ति-येश्यलात्, यस्मादादित्यरूपः 'ब्राह्मणः', 'मथ्यन्दिने प्रवलमधीयीत', 'तस्मात्', तदात्मक प्रादित्येपि 'तर्षि' मथ्यन्दिने काले, 'तेन्त्रिष्ठं' प्रतिप्रयेन तीन्त्र्णं यथा भवति, तथा 'तपति'। 'तत्' एतदादित्यमाद्यात्यं प्रति, काचित् स्वक् 'प्रभुक्ता'।

तामेतासचं दर्भयति । (१) "चित्रं देवानामुदगादनीकं • वगतस्त्रस्युषस्रेति" (१) दिता । 'देवानां' दीयमानानां रस्मीनाम्, 'त्रनोकं' समूहं नानारूपमादित्यमण्डसं, 'चित्रं' कासभेदेना-

<sup>\*</sup> दिवि विद्यमान हित तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> काचित् ऋगणुदीरिता इति तै॰ पाठः।

श्रातमा जर्गतः स्तस्युष्येति (१) (१) स वा एष युद्धः सद्धः प्रतीयते सद्धः सन्तिष्ठते तस्य प्राक्यायमवभृषः (१) (४) नमे। ब्रह्मां सु इति परिधानीयां चिरन्याह (४) (४) श्राप

रणग्रुक्तादिवर्णापेतलात् चित्रं, तादृशं मण्डलम् 'उदगात्' पूर्वस्यां दिश्यदयं प्राप्तात्, तच मण्डलमन्धकारनिवारणोप-युक्तलात्\* मिचादीनां चलुस्थानीयं। तदर्घमेव स्नोकत्त्रयम् 'त्राप्राः' रिक्षाभिरापूर्यं वर्त्तते, तन्मण्डलवर्त्ती स्वर्यद्भपः पर-मात्मा 'जगतः' जङ्गमस्य, 'तस्युषः' स्थावरस्य, 'त्रात्मा' जीवद्भपेष गरीरेस्ववस्थितः। 'दति' त्रनेन मन्त्रेष, त्रादित्यमा द्वाय-मवगन्तस्यं॥

ब्रह्मयज्ञस्य इतरयज्ञवैस्वच्छं दर्भयति। (१) "स वा एषः ॰ प्राक्षायमवस्यः" (१) इति। त्रयं ब्रह्मयज्ञः यसिन्न्वहिन प्रारम्थानुष्ठीयते तसिन्नेवाहिन समायते नतु यज्ञान्तरविदत-रिकेच्चनुगच्छति तसात् 'प्राक्' प्रातः काले, प्रारम्थस्य तस्य यज्ञस्य 'सायं', 'त्रवस्यः' समाप्तिः॥

समाप्तिकाखे मन्त्रविशेषं विधत्ते। (१) 'नमी ब्रह्मणे ॰ चिरन्वाइ''(१) इति। परिधीयते समायते यया सेयस्टक् 'परि-

<sup>\*</sup> निवारखेने। पकारितलात् इति तै० पाठः।

र्षप्सप्रयं गृहानेति तते। यत्तिच् ददाति सा द-र्षिणा(\*) ॥ १३॥

#### श्रथ चतुर्दश्रीऽन्वाकः।

(१)तस्य वा एतस्य यज्ञस्य मेघी इविधीनं विद्युद्गि-वृषेः इविस्तनयित्वुविषट्कारा यदवस्फूर्जिति साऽन्-

धानीया', सा चाच पूर्वानुवाकी श्रास्ताता, ॐनमी ब्रह्माष रखेषा, तां 'चिः', पठेत्॥

तत्पाठादूधें कर्त्त्वतां दर्भयति । (६) 'श्वप उपसृष्य • सा दिषा''(६) इति । सेयं 'दिषणा', ग्रह एव मचारण इत्यर्थः ॥

द्रति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्घप्रकाशे यजु-रारच्यके दितीयप्रपाठके चयादशोऽनुवाकः ॥ १३ ॥

### त्रय चतुर्दशीऽनुवाकः।

यहणाध्ययने यान्यनधायकारणानि तानि ब्रह्मयज्ञाध-यने स्वाध्यायं न निवारयन्तीति वक्तुन्तेषामनधायकारणानां यज्ञाङ्गतामुपचरति। (१)"तस्य वा एतस्य ० स्विष्टकृत्"(९)

अनध्ययनकारणानि इति तै॰ पाठः।

वषटकारे। वायुरात्माऽमीवास्था स्विष्टकत्(१) (१)य एवं विद्वानभेषे वर्षति विद्यातमाने स्तनयंत्यवस्फूर्जिति पर्व-माने वायावमावास्थायाः स्वाध्यायमधीते तपं एव तत् तथाते तथे। हि स्वाध्याय इति(१) (१) उत्तमं नाकः

इति। श्रनधायहेतूनापसम्बो दर्भयति। विद्युत् सनयितुर्षृष्टिश्वापत्ती यत्र सन्निपतेयुक्यहमनधाय इति। सीयमकासमेषी यहणाध्यने निषिद्धोऽपि ब्रह्मयज्ञाध्यने स्वीकार्य एव। यथा से। सथागे 'हविधानं', न थागविरोधि तथा
तत्र 'मेघः', श्रपि। एवं विद्युदादी द्रष्ट्यं। † श्रकासे महानुत्यातक्रो। 'वायुः'। 'श्रात्मा' यजमानस्थानीयः। स्रष्टमन्यत्॥

श्रनधायहे ह्याः वर्जनीयलं निवार्य उपादेयलं दर्शयति।

(१) "य एवं ॰ खाध्याय इति" (१) इति। मेघादया विरोधिना
न भवन्तीति 'या विदान्', सायं सत्स्विप मेघादिनिमित्तेषु
'खाध्यायमधीयीत', तदा 'तपः', तप्तं भवति। यस्तादयं ब्रह्मयश्चः
'खाध्यायः' क्रच्कृचान्द्रायणादिवत्तपो रूपः, तसास्त्र सन्यनधाः
याः। निद्य चान्द्रायणादिकं मेघादिषु वर्ष्यते॥

कदाचिद्यवर्जनेनानुष्टितस्य ब्रह्मयञ्चस फसं दर्भयिति। (१)"उत्तमं ॰ सायुज्यं गच्छति" (१) इति। त्रनेन ब्रह्मयज्ञेन

खाध्यायमधायोतित तै॰ पाठः ।

<sup>† &</sup>quot;खियः" यामयहादिदाहकः, इति तै॰ 🛭 च खिकः पाठः।

<sup>‡</sup> खय खनध्ययन हेतुना इति तै॰ पाठः।

रे इत्युत्तमः संमानानां भवित यावन्तः इ वा इमां वित्तस्य पूर्णां ददत् खर्गं लेवां जेयित तावन्तं लेवां जेयित सूयार्थं चाष्यं चापं पुनर्खत्युष्ट्रीयित ब्रह्मणः सायुंच्यं गच्छति (२) ॥ १४ ॥

मरणादूधें 'उत्तमं' खर्गम्, 'त्रारोहित', जीवनवेलायां पिक्किपावनलात् 'समानानां', मध्ये 'उत्तमो भवित'। उत्तमः खर्ग एव प्रपद्धाते। वित्तेन 'पूर्णां', पृथिवीं ब्राह्मणेश्यः 'द-दत्', पुद्धः 'यावन्तं', 'खर्गे', त्रानेकभागोपेतं प्राप्तोति, 'तावन्तं', त्रामे प्राप्तोति। ततो 'श्वयाए सं' श्वधिकमिष, प्राप्तोति 'श्व-ख्यं' पुनराष्ट्रत्तिरहितञ्च, 'लोकं', प्राप्तोति। तत्प्राप्तेद्धं 'पुनः', 'स्त्र्युं', न प्राप्तोति। किन्तु परक्रह्मणः 'सायुद्धं' मेर्चं, 'गच्छति'॥

इति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्घप्रकान्ने यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके चतुर्दमोऽनुवाकः॥ १४॥

## श्रथ पञ्चदन्नीऽनुवाकः।

(')तस्य वा गृतस्य यज्ञस्य दावनध्याया यदात्माऽ ग्रुचिर्यद्देशः(') । (')सम्दे द्वितानि(') । (')य गृवं वि-दान् मेहाराच उषस्युद्दिते व्रज्यस्तिष्ठवासीनः श्रयी-नारख्ये ग्रामे वा यावन्तरसः खाध्यायमधीते सर्वां

#### श्रथ पञ्चदश्रीऽनुवाकः।

ग्रहणस्वाधाये यानि कारणान्यनधायस्य तान्यनापाद्य का-रणान्तरमनधायस्य दर्भयति । (१) "तस्य ॰ यद्देशः" (१) इति । एकस्य ब्रह्मयञ्चस्य 'दावनधायी', विद्येते 'श्रात्मा' ब्रह्मयञ्चस्य कत्तां, स्वयं 'श्रद्धत्तिः', यदा भवति तदानीमेकोऽनधायः । 'देशः', वा मूचपुरीषादिभिः 'श्रद्धत्तिः', भवति, स दितीयोऽन-धायः । न त कस्चित् हतीयोनऽध्यायदेतुरस्ति॥

श्रथ तस्य यज्ञस्य सुलभलं दर्शयति। (१) "सम्दक्षिरैंव-तानि'' (१) इति। 'सम्दक्षिः' सामग्री, सा च यज्ञान्तरेषु द्रयार्जनादिना सम्पाद्यते। इष्तु 'दैवतानि,' एव सामग्री, नतु वाञ्चसाधनं किञ्चिदपेचितमस्ति॥

ब्रह्मयज्ञेन तुष्टेषु दैवतेषु फलं भवत्येव तस्मादेवं भृते काला-दिवैक ल्या प्रदां \* परित्य ज्य यज्ञानुष्टाने फलसिद्धं दर्भयति। (१) "य एवं • एषा भुका" (१) इति। त्रस्य यज्ञनिमित्तदययति-

<sup>\*</sup> तसादश्रभूतकाचादिश्रश्वामिति तै॰ पाठः।

बाकान् जयित सर्वान् खाकानं त्यानुसम्बर्ति तद्-वार्थिका<sup>(२)</sup>। (१) श्रुकृषा श्रिक्षित्रं स्तृ-तीर्वे खाके श्रीकृषा स्वाम । ये देवयाना उत पितृया-

रेकेणानध्यायकारणं नास्ति, सामग्री च न प्रथाससम्पाद्या विद्यते इति 'एवं', 'विदान्', पुमान् काखविषये त्रासना-दिनियमविषये देशविषये च त्रद्धाजाद्यं परित्यच्य 'याव-चरसं' यावद्वखं यथाक्रिक, 'खाध्यायं', त्रधीयानः खापे-चितान् 'सर्वान् स्रोकान्', प्राप्नोति, तन तच स्रोके पुद-षान्तरवद्वुष्णयुक्तो न भवति। किन्तु 'त्रमृणः', एव 'त्रमु-पद्मरति', 'तत्' तस्मिन्ननृषस्थानुसद्यारे, काचिद्दक् च 'उका', विद्यते॥

तामेतास्ट्यं दर्शयति । (व) "अनृषा ॰ आचीयेमेति" (व) दित। 'श्रीसन्' स्वस्ताने, 'परिसन्' अन्तरीचे च, 'हतीये' गुन्नोके च, ब्रह्मायश्च चात्" 'अनृषा स्थाम'। स्वषेऽपाक्षते सित 'देव-यानाः' पन्यानः उत्तरमार्गविश्वेषाः, 'पिहृयाषाः' पन्यानः दिष्यमार्गविश्वेषाः, स्वषाभावेत प्रतिबन्धाभावात् 'सर्वान्', श्रिप मार्गान् सर्वतः प्राप्त्रयाम । स्वीषास्ट्षं बद्धायश्चेनापा-यत दिति तावत् सर्वेषां सम्पतं । देविपह्कार्ययोत्समर्थस्य तद्भयविषयमनृषमनेनैवापे। स्वतं । अत्र एव स्वर्थते । अयोनैव त संसिद्धेद्वाञ्चणो नाच शंसयः । कुर्यादन्यस्र वा सुर्यान्

<sup>\*</sup> पाचात् इति तें । पाठः।

णाः सवीन प्या श्रंन्या श्रासीयमिति()। (र)श्रुप्तिं वैजातं पामा श्रंगाह तं देवा श्राष्ट्रीतिभः पामान्मपी-घुकाहतीनां युत्रेनं युत्रस्य दक्षिणाभिदेश्चिणानां

मैचे। ब्राष्ट्राण<sup>®</sup> उच्यत इति । ततः सर्वान् पद्या त्रनृणा त्राची-चेमेत्येतदुपपस्रं ॥

तदतदनृषलं समावियतं पापसर्पराहित्वेन खाध्यायं प्रमंति। (१) "प्रमितं वे व तदेषास्यका" (१) इति। येथं 'प्रमिः', स्ट्यावृत्यन्नः तमृत्यन्नमाचमेव सर्वः 'पाप्रा', 'ज्याह्', प्रमित्ति पापिणां पापप्रोधनाय समृत्यनः। श्रत एव स्प्रितिकाराः भाण्डादीनां पुनःपाकेन ग्रुद्धं नुवते। यथा खोकेऽत्यन्तमः खिनं वक्तं श्रस्यज्ञकेन यदा प्रचास्यते तदानीं वक्तमाखिनं सर्वे जले प्रविश्वति, तथा श्रोधनीयवस्त्रगतः पाप्रा श्रोधनेकेऽग्रीः प्रविष्टः 'तं' श्रिश्चगतं पापं, 'देवा श्राञ्जतिभिः', विनाजितवन्तः। तदाञ्जतिगतं पापं कत्नं 'यश्चेन', यश्चगतस्य पापं 'द्चिणाभिः', दचिणागतस्य पापं प्रतिग्रहीना 'न्नाञ्चालेन', न्नाञ्चणगतस्य पापं तत्त्वक्तं तर्वाद्योभः, इन्दोन्गतस्य पापं स्वकीयशाखाक्यपेष 'खाध्यायेन'। न चास्र खाध्यायगतस्य पापं स्वकीयशाखाक्यपेष 'खाध्यायेन'। न चास्र खाध्यायगतस्य पाप्रमे। निवर्त्तकान्तरमन्त्रेष्ट्यं। तस्नात् 'श्रप्रमास्यायायास्य पाप्रमे। निवर्त्तकान्तरमन्त्रेष्ट्यं। तस्नात् 'श्रप्रमास्यायास्य पाप्रमे। निवर्त्तकान्तरमन्त्रेष्ट्यं। तस्नात् 'श्रप्रमास्य खाध्यायः,' न खलु कस्वदिपि पाप्रा खाध्यायं स्त्रप्रु-

<sup>\*</sup> मन्मनाषाय रित तै॰ पाठः। † श्रीधनी प्री रित तै॰ पाठः।

श्राह्मखेने श्राह्मखस्य छन्दे भिन्छन्देसाः स्वाध्यायेना-पंडतपामा स्वाध्याये देवपविचं वा एतत् तं योऽनूत्-सृजत्यभागा वाचि भवत्यभागा नाके तदेषाभ्यंक्ता (१)। (१)यिक्तित्यात्रं सिखविद्र सर्खायं न तस्यं वाच्यपि

मीहे वसात् 'एतत्' खाष्यायखक्णं, देवानामि श्रोधकं। देवा हि पूर्वसिन् जन्नानि मनुष्या भूला खाष्यायमधीत्य तदर्थश्चानुष्ठाय शुद्धाः सन्तो देवलं प्राप्ताः। 'तं' रें हुत्रं खाष्यायं,
'यानु द्वृत्रं यः पुरुषः प्रारम्य पश्चात् त्यजति, स पुमान्
'प्रभागो वाचि भवति' वाङ्माचिनषाद्यलेनाप्रयासिद्धं खाष्यायाध्यमं तथाविधायां प्रयासर्हितायां महाफलहेतुभतायां वाच्यि भाग्यं तस्य परित्यनुनीस्ति, महाप्रयासिनयाद्ये ज्योतिहोमादिसाध्ये स्तर्गे भागं नासीति किम् वक्तवं।
यो हि पाणिस्थिश्चितामिष्मिश्चमध्ये प्रचिपति स भाग्यहीन
रत्यसिन्नर्थे न कोपि विप्रतिपद्यते। 'तत्' तसिन्, चिन्तामषिपरित्यागसहृशोऽयं खाध्यायपरित्याग दत्यसिन्नर्थं, काचिहुक् 'प्रभुक्ता'॥

तामेताम्हचं दर्भवति। (() "विस्तिष्याज • पन्यामिति"(() इति। 'यः' पुमान्, वेदस्य वाष्ट्रात्रनिष्यासमध्ययनं
करोति तं पुमांसं वेदः समसापापचयदारेष मेाचपर्यन्तो-

<sup>\*</sup> त्रषुमोच्ड इति तै॰ पाठः।

## भागो श्रस्ति। यदीः शृणोत्युखकः शृणोति निर

क्तमगतिप्रदानेन प्रियं 'सखायं'. इवातिसे हेन पास-चिति, तसादधेतारं सखायं वेत्तीति 'संखिवित्' खाधायः, खयञ्च 'तस्य' पुरुषस्य, यखा त्रात्यमान्नेहेन कदाचिद्यमणा-यात्। निह निरम्तराधायिनं स्नाधायः कदाचिदपि परि-खजिति, किन्तु दिने दिनेऽतिष्रयेन तस्याधीना भवति । तादृशं 'मखिविदं', श्रिप 'मखायं', 'यक्तित्याज' परित्यक्तवान् 'तद्य' परित्यकुः, 'वाच्चपि', 'भागे। नास्ति' भायासरहिते महाफर्के पाठेऽपि भाग्यं नास्ति, किमु वक्तम्यं महाप्रवासमा-ध्वे (मुष्ठाने 🖰 तत्पत्ते वा। 'घरीं' यद्यपि, खाध्यायत्यागी करा-चिद्विद्वत्यभाषामुपविष्य बद्धनि बास्त्वाणि 'ध्रणे।ति', तदानीं 'त्रस्रकं' त्रसीकमनृतमेव, 'ग्र्णोति', पुरवार्थपर्यवसानाभा-वात्। निष् काद्यनाटकास्त्रस्तारादित्रवर्णेन स्थायः चयम-क्तरेण कञ्चित् पुरुषार्थं पम्यामः। श्रत एव वाजसनेयिनः यमामनिना। नानुष्यायादक्ष उद्धन्दान् वाचा विम्बापनं रि तदिति। वेदयतिरिक्षयः प्रब्द्जालसः कष्टग्रोषमाचपर्यवषा-वित्रमेव प्रपाद्यते। घसाद्यं वेदत्यागी 'सुकृतस्य पन्यां' पु-ष्यानुष्ठानमार्गे, न नानाति तस्नात् कष्टश्रीषमात्रपर्यवसानं।

मेाच्चपर्यन्तोत्तरोत्तरगतिपदानेनेति तै॰ पाठः ।

<sup>†</sup> दिने दिने खितश्यो भवति इति तै॰ पाठः।

<sup>🗅</sup> महाप्रयाससाध्ये खर्गे हति तै॰ पाठः।

<sup>§</sup> कार्यक्रोषमात्रपर्यवसानलमेव इति तै॰ पाठः।

# प्रवेद सङ्गतस्य पन्यामिति (°) तस्मात् स्वाध्यायाध्येत-

दिविधं हि पुरुषेणार्थते ऐहिकजीवनमामृश्विकी च भागमोत्ता। तच जीवनस्य कार्यादेरिप छिषवाणिज्यादिकमेव महत्
साधनं, त्रामृश्विकमार्गन्तु वेदमन्तरेण सर्वते। न जानाति, त्रतः
प्राच्चान्तराणि प्रदूखतः कण्डभाष एव परिभ्रियते। न केवसं
सुद्धतन्त्रानंमाचाभावः, प्रत्युत दुरितञ्च महत् सम्पद्यते। त्रतः
एव मनुना स्वयंते। योऽनधीत्य दिजो वेदानन्यच क्रुदते
मति। स जीवस्रेव प्रदूरतमाग्रु गच्छति साम्वय इति॥

द्यं खाध्ययपित्यागे याधं दर्णयिला तदनुष्ठाने ग्रेथा

दर्णयित । (०) "तस्रात् ० तदेषाभ्युक्ता" (०) दित । यसात्

साध्याययितरे केष स्कृतमार्गी न शायते 'तस्रात्', 'स्राध्या
योऽध्येतयः', दित ग्रह्णाध्ययनं ब्रह्माध्ययनश्च कर्मायं । एत
स्रोभयं परमपुरुषार्थलेन साधनमिति उपनिषदि पुरुषोप
निषदि सङ्गास्थीणां मतभेदे। पन्यासप्रसङ्गेन विस्पष्टमा
सातं । स्वाध्ययप्रवचने एवेति नाको मीद्रस्यः, तद्धितपद्य
द्भित्पः दित । स्यावदनमेव परमपुरुषार्थसाधनमिति राधा
कारस्य मतं । स्वाध्ययप्रवचने एवेति नाको मीद्रस्यः, तद्धितपद्य
स्रित्पः दित । स्यावदनमेव परमपुरुषार्थसाधनमिति राधा
कारस्य मतं । स्वाध्यस्य स्वाध्यक्ति तप्रस्य स्वाधिनात् तदे
तदुभयमुवाच । तच ग्रहणार्थमध्ययनं ग्रह्मितस्य वेद्स्य

<sup>\*</sup> इत्यध्ययनं त्रस्ययचाध्ययनचेति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> खाध्याया यच्यार्घमध्ययनं इति तै॰ पाठः।

## व्या यं यं क्रतुमधीते तेन तेनास्येष्टं भवत्यग्रेवीयारी-

प्रकर्षेण प्रतिदिनं ब्रह्मयश्चर्षेण वचनं प्रवचन । उभे एवा-त्तमे पुरुषार्थमाधने सत्यादीनामचार्थसिद्धलात्। यो चि नि-र नारं खाध्यायं पठित तस्थानृतवदने कः प्रसङ्गः। तपाऽष-चार्चिस्ट्रं निषिद्धविषयप्रवणानामिन्द्रियाणां वस्रचयदारे-णे। द्धतलं वार्यितं क्रक्कृतान्त्रायणादिना प्ररीर वे बहुपं तपः क्रियते। खाधायपरस्थ तु विषयमाचित्रनीव नास्ति कतो दुष्टविषयेषु प्रदक्तिः। तिचिन्नापूर्व्यकतं प्रदक्तेभैगवते। प्रां। ध्यायतो विषयान् पुंबः सङ्गस्तेषूपजायते। सङ्गात् सञ्चावते कामः कामात् क्रीधेाऽभिजायते। क्रीधाद्भवति समीदः समी-षात् स्रातिविश्वमः। स्रातिश्वंगादुद्धिनाचा बुद्धिनाचात् प्रष-श्वतीति । विषयधाननिवृत्त्वर्धमेव चित्तवृत्तिनिरोधक्षं योगं वक्षं क्रत्सं योगमास्तं प्रवृत्तं। सा च खविषयथान निवृत्तिः साधायनिरतसाप्रयासेनैव सिद्धा। तच किमनेन योग-अधिकोण क्राच्छ चान्द्रायणादिमा तपसावा। त्रात एवाभित्रा त्राजः। त्रर्के चैकाधु<sup>†</sup> विन्देत किमधै पर्वतं त्रजेत्। द्रष्टसा-र्थाय संसिद्धी के विदान् यक्ष माचरेत् इति । एतत् सर्वमिभिः प्रेता माइनान्त्रितपस्तितप इति प्रसिद्धिवाचकेन हिष्ठव्देन वीपाचा च खाध्यायप्रवचनयोरत्यादरं दर्भयति। न च सा-

<sup>&</sup>lt;sup>‡</sup> निविद्धविषयत्रथातामिति तै॰ पाठः ।

<sup>🕆</sup> अत्र चेन्मधु इति तै॰ पाठः। 📫 संसिद्धेरिति तै॰ पाठः।

दित्यस्य सायुंच्यं गच्छित् तदेषाभ्युंक्ता (०)। (०)ये अवी-कृत वा पुराखे वेदं विद्याः संमुभिता वदन्यादित्यमेव ते परिवदन्ति सर्वे अग्निं द्वितीयं तृतीयं च इःस-

धायपाठमाचेष योगानुष्ठानाभावात् न पुरुषार्थ इति प्रक्षनीयं। श्रयमध्येता श्रमिष्ठोमवाजपेयराजस्याश्वमेधादीनां
मध्ये 'यं यं' क्रतुभागं 'श्रधीते', तस्वाध्येतुः पुरुषस्य 'तेन
तेन' क्रतुना, 'इष्टं भवति',। चिविधी हि यागः। कायिको
वाचिको मानसिकस्रेति, तचाध्येत्रवीचिकस्य निष्यस्ते। नास्त्रेव
विवादः। यद्यध्येतार्थमपि जानाति तदाध्ययनकास्ते तदनुसस्थानात् मानसे।ऽपि निष्यद्यते। कायिकस्य नास्ति मास्तु
नाम द्रव्यार्जनरहितस्याधिकाराभावात्। यस्य लिधकारः
कायिकमप्यसे करोति इतरस्य तु वाचिकनेव तत् फसं
सभ्यते। तस्ताद्यमध्येताम्यादीनां सायुक्यं गक्किति। 'तत्'
तिस्तिन् वेदविदे। माद्यास्ये, काचिद्वक् 'श्रभुक्ता'॥

तामेतास्य दर्शयति। (म) "ये त्रवीकुत वा ॰ इप्समिति" (म) इति। 'त्रवीकु' त्रवीक्षं, इदानींतनमनुष्यं त्रधेद्वक्षं, 'खत वा पुराषे' त्रयवा पुरातनं व्यासविश्वहादिक्षं, 'वेदं विद्वांसं' पाठाद्धी व वेदतत्त्वाभिश्चं महात्मानं, 'ये' मूर्खाः, 'त्रभितो वदिना' तत्र तत्र निन्दिना, 'ते' मूर्खाः, 'सर्वे', त्रिप 'त्रादित्य-

यचानुखानाभावात् इति तै॰ पाठः ।
 कायिकचेत्राच्ति इति तै॰ पाठः ।

मिति()। () यावतीर्वे देवतास्ताः सर्वा वेद्विदि ब्रा-ह्मणे वंसन्ति तस्तीद्वाह्मणेभ्या वेद्विद्वी द्वि दिवे नर्मस्तुर्धान्तास्त्रीस्त्रीत्रेयेदेता एव देवताः प्रीणाति() ॥ ॥ १५॥

भेव', निन्दिन्त । तता 'दितीयमग्निं', निन्दिन्त ततः 'हतीयं', 'इंग्नं' गमनशीसं, 'वायुं,' निन्दिन्त । श्रस्य वेदविदेाऽग्निवा-व्यादित्यसायुष्ययेग्ग्यलादेतसिन्नेव निन्दा । तेषां निन्दा इत्य-नेनैव मन्त्रेषादित्यादिरूपलस्चणं वेदविकाशास्यं दर्शितं॥

प्रस्त मन्त्रस्य तात्पये दर्भयति। (१) "यावतीः । प्रीषाति"
(१) इति। प्रश्चित्वमा देवतानां विष्णुः परम इत्युक्तलादश्चिप्रस्तयो विष्णुपर्यन्ता यावत्यो देवताः यन्ति ताः यर्वाः पाठते। प्रश्चेतस्य वेदविदि 'म्राम्चाणे वयन्ति' एकैकिस्मिन् मन्त्रे एको
देवः प्रतिपाद्यते। ते च मन्त्राः यर्वेऽध्येतुर्वाचि प्रध्येतुर्मनिस च
वर्त्तन्ते प्रतो वेदविदां ब्राम्चाणानां यर्वदेवतात्मकलात् तेभ्यः
प्रतिदिनं 'नमस्तुर्यात्', 'प्रस्नोचं' तदीयमग्रुभं किमिषः विद्यमानमविद्यमानं वा न कीर्त्तयेत्। एतेन वेदविदः ब्राम्चाणस्य
सक्तारेण सर्वा प्रधेता 'देवताः' परितेषयिति॥

इति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रारुखके दितीयप्रपाठके पश्चदमाऽनुवाकः॥ १॥॥

<sup>\*</sup> कि चिद्पि इति तै॰ पाठः।

#### श्रथ षाडशेर्जन्याकः।

(१) रिच्चेत इव वा एष प्रेव रिच्चते या याजयति प्रितं वा युक्काति याजयित्वा प्रतियुद्ध वानंश्रुन्तिः स्वी-ध्यायं वेदमधीयीत(१)। (१) चिराचं वा साविचीं गा-

## श्रथ षाडशाऽन्वाकः।

त्रथ कर्णि द्याच्यस्य याजने तथा कस्य चिद्याग्यस्य पुरुषस्य द्याप्रतिग्रहे च प्रायस्थित्ततेन स्वाध्यायं विधन्ते। (१) "रिचात दव वेदमधीयीत''(१) द्रित। 'यः' पुमान, स्वयमापद्रहिताऽपि द्रयस्रोभाद्याच्यं 'याजयित', निषिद्धं द्रय्यं 'वा प्रतिग्रहाति', स पुमानि ह स्रोक्ते 'रिच्यत दव' की त्तिंग्रह्न्य दव भवित, त्रही दुरात्मायसेवन्धनिकोऽपि सन् द्रयस्रोभादन्याचं करोतोति सर्वे जनास्तं निन्दन्ति तदिद्मिष्ट स्रोक्ते रिक्तसं। तथा 'प्रेव रिचाते' परस्रोकेऽपि प्रकर्षेण रिक्त दव भवित, पुष्यस्रोकाभाव एव रिक्तसं, व्याजनप्रतिग्रह्योजीविका रूपेण प्रास्तेऽभ्युपनत-स्रात्, निषद्धयाजनप्रतिग्रह्योजीविका रूपेण प्रास्तेऽभ्युपनत-स्रात्, निषद्धयाजनप्रतिग्रह्योजीविका रूपेण प्रास्तेऽभ्युपनत-स्रात्, विषद्धयाजनप्रतिग्रह्याजीविका रूपेण प्रास्तेऽभ्युपनत-स्रात्, विषद्धयाजनप्रतिग्रह्याचा', 'चनस्रन्' भोजनर्हितः, 'स्राध्यायं' चिवारं स्वधाखाध्यम् स्पं वेदं, जपेत्"॥

तवाश्रमस्य पचान्तरमाइ। (१) "चिराचं वा ॰ रेचयित

<sup>🝍</sup> ष्यधीयीतेति तै॰ पाठः।

यचीमन्वार्तिरेचयित् (१) । (१)वरे दिर्ह्यणावरे ग्रैव वरः प्रियात्यात्मा हि वर् :(१) ॥ १६ ॥

(९) इति। पूर्वे काप्रकारेण रिक्तं खमास्मानं श्ररिक्तं करे।ति श्रपकी सिं पुरुषच्य चनिवर्त्तयेदित्यर्थः ॥

पचदचेऽपि दिचणां विधत्ते। (१) "वरी दिचणा • स्पृणीत्यात्मा दिवरः "(१) दिता। गैवि वर दित स्वकारेणे कात्त्त् गैरिवा 'दिचणावरेण', श्रेष्ठेन गाद्रचेण, 'वरं' श्रेष्ठं ब्राह्मणं, 'स्पृणीयित' प्रीणयित, यसात् 'वरः' गैरात्मेव, तसात् स्वेन समानवात् तथा दिचणया स्वात्मानमेव दत्त्वानिति काला तत्पापनिवृत्त्तियुंका॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके दितीयप्रपाठके षाउशे।ऽनुवाकः ॥ १६॥

<sup>\*</sup> गायत्रीच्छन्दकां सविद्धदेवताकां तत्सवितुर्वरेण्यमित्वेतां ऋचं भाजनरिक्तो दिनचयं 'रेचयित', पूर्वीक्षप्रकारेखावर्त्तयेदित्वर्णः। इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> ग्रीरचेति तै• पाठः।

#### त्रय सप्तद्शोऽनुवाकः।

(१)दु है ह्वा एष छन्दा है सि या याजयंति स येने य-जकतुना याजयेत सारंख्यं परीत्यं शुनौ देशे स्वाध्याय-मेवेनुमधीयनासीत(१)। (१)तस्यानर्शनं दीक्षा स्थानस्प-

## श्रय सप्तदशोऽनुवाकः।

पूर्वमनापदि दुष्टयाजनस्य प्रायस्तिम् मुक्तं। इदानीमापदि तस्वाजनस्य पूर्वस्वादस्यं प्रायस्तिमं विभ्रत्ते। (१)"दुई इवा

• ऋधीयत्रासीत"(१) इति। 'यः' पुमान्, धनाभावे जीवनाभावात् प्राणरचणाय श्रयाज्यमपि पुरुषं 'याजयेत्'। एतस्र
वाजसनेयके दर्शितं, प्राणस्य वे सम्राट् कामेश्य श्रयाच्यां याजयत्यप्रतिग्रद्यस्य प्रतिग्रसातीति। ईदृशः पुमान् 'क्रन्दांसि',
तव प्रतिग्रद्दे कियान् मन्त्रान् रिक्तोकरोति फलर्हितान्
करोति तत्परिहाराधें 'येन', 'यज्ञकतुना', याजितवान् 'एनमेव' कतुभागं, 'स्राध्यायं', स पुमानर्ष्ये गला पठन् 'श्रासीत',
तेन प्रायस्तिनं सन्पाद्यते तत् सन्भावनाधें ध्यानाचें वा॥

तत्र यज्ञावयवान् समादयित । (१) "तस्रानयनं • सस्-द्धृतरः" (१) इति । 'तस्य' प्रायिष्यत्तार्थं वेदभागमधेतुः पुद्वस्र, तावित कास्त्रे यो भोजनपरित्यागः स्व 'दोचा' । यदतस्त्रुद्ध-

<sup>\*</sup> अज्ञाभावे प्रावरचावाय इति F पाठः।

<sup>†</sup> समाट् समायायायाच्यं इति तै॰ पाठः।

<sup>2</sup> K 2

सद् श्रासंनः स्त्या वाग्जुद्धर्मनं उप्षत्धृतिर्भुवा प्रा-णो इविः सामीध्वर्युः स वा एष युद्धः प्राणदेश्विणोऽने-न्तदक्षिष्ः सम्वेहतरः<sup>(९)</sup> ॥ १७ ॥

देशक्षं 'क्यानं', ता एव 'खपमदः', यत् तत्रीपवेशनं मैव 'सुद्धा' मेमाभिषवः, येयमस्य 'वाक्', सेयं 'जुद्धः', यत् 'मनः', मैव 'खपसत्', या 'धृतिः', त्रनुष्ठेयार्थावधारणा, मैव 'भुवा', यः 'प्राणः' तदेव 'इविः', यत् 'माम' गायनं, म एव 'त्रध्वयुंः', से।ऽयं भावनाक्ष्पः 'यज्ञः', प्राणद्विणः' देशने प्राणप्रित्याग एव द्विषास्त्रानीयः, त्रते।ऽनन्तद्विणसाद्यं यशे।ऽतिश्रयेन सम्दुः, अत्रयज्ञसमाप्तीः प्रभृतमस्रं देयमिति तात्पर्यार्थः॥

इति सायनाचार्यविर्विते साधवीये वेदार्थप्रकाग्ने यजुग-रण्यके दितीयप्रपाठके सप्तदग्रीऽन्वाकः॥ १७॥

<sup>\*</sup> सेयं भावना याग एव दिन्नस्थानीयः 'प्रासः', स्रती स्वनन्त-दिन्नस्वादयं 'यद्यः सम्बद्धतरः'। प्रास्थो द्वानन्तः सर्वेभ्योऽपि वसुभः स्वतिप्रयेन प्रियत्वात् सेयं भावनारूपसम्प्रस्थ दिन्नस्थातः। स्थवा प्रायस्थितार्थं पाठरूपतस्य 'स एव यद्यः', 'प्रासदिन्नसः', प्रासस्थिति-हेतुरस्रमेव तत्र दक्षिमा एतत् सर्वेरपेत्वातत्वादनन्तामस्युचते। सनन्तद्त्तिस्वादेव स्थमतिष्रयेन सम्बद्धः, उक्षयद्यसमाप्ती च प्रभूत-मन्नदं देशमिति तात्यर्थार्थः। इति तै॰ पाठः।

#### श्रथ श्रष्टादशोऽन्वाकः।

(१)कृतिधाऽवंकीणि प्रविश्वति चतुर्धेत्याहुब्रह्मवा-दिना मुरुतः प्राणीरिन्द्रम्बलेन बहुस्पति ब्रह्मवर्चसे-नाऽग्निमेवेतरेण सर्वेण तस्यैतां प्रायंश्वित्तिं विदार्च-कार सुदेवः काश्यपः(१)। (१)या ब्रह्मचार्यविकरेदमा-

#### श्रथ श्रष्टादशोऽन्वाकः।

प्रायसिक्तार्थस्वाध्यायप्रमङ्गादवकी र्षिप्रायसिक्तमुख्यते ।
तिस्धानार्थमादी प्रस्तिति । (१) "कितिधावकी र्षो ॰ सुदेवः काष्यपः" (१) दिति । श्रवकी र्षे भग्नमतं मह्मचारियो रेतस्कध्रवादिकं तद्यस्यास्ति सः 'श्रवको र्षी', तादृगः पुमान् स्वकीध्रेरेवावयवैर्देवान् 'प्रविम्नति' देवास्तदीयानवयवान् विनाश्रयन्ति, तच कितिभः प्रकारे रेवं प्रविम्नति स्वस्य प्रमः ।
तचाभिष्ठाः 'म्रह्मवादिनः', स्वुर्भिः प्रकारे रित्यक्तरमाद्यः ।
त एव प्रकाराः स्पष्टी क्रियन्ते । स्वकी यैः 'प्राणे मंद्तः', देवान् 'प्रविम्नति' । 'स्वेनेन्द्रं प्रविम्नति', 'म्रह्मवर्षमेन', 'स्रह्मसितं', 'प्रविम्नति' । 'दत्रेष 'सर्वेष' वागादिना 'श्रिममेव प्रविम्नति' ।
भक्दाद्योऽस्य प्राणानपहरक्तीत्यर्थः । कम्यपस्य पुत्रः सुदेवास्तः कस्निद्विस्त्रस्थेतस्य देवस्य प्रायस्तिनं निस्नितवान् ॥

तदिदं प्रायिच नं विधन्ते। (९) "थे। ब्रह्मचार्यं ॰ मात्मन्-

वास्यायाः रात्याम् मिं प्रणीयापसमाधाय दिराज्येस्याप्यातं जुहाति कामावकीर्णास्म्यवकीर्णास्मि काम्
कामाय स्वाहा कामाभिद्रुग्धे।स्म्यभिद्रुग्धे।स्मि काम्
कामाय स्वाहत्वस्तं वा श्राज्यमस्तमेवात्मर्थते (१) ह्त्वा प्रयंताञ्जलाः कवातिर्थक्षिम्भिमंन्त्रथेत (१) ।
(१) सं मासिञ्चन्तु मृहत्ससिन्द्रः सं बहुस्पतिः । सं मायम्प्रिः सिञ्जलायुषा च बलेन चायुषानां करोत

धन्ते"(१) इति । 'त्राम्यक्षेषिघातं' श्राम्यमुपहत्वोपहत्य यस्त् यसदादाय 'दिर्जुहोति'। तत्र प्रथममन्त्रस्यार्थः । हे 'काम-देव', 'श्रवकीर्षोऽसि' लत्पेरणया त्रतसंत्रश्वसम्बद्धः प्राप्तोऽस्ति । पुनक्तिरमृतापप्रकटमार्था । श्रवकरपरिहारार्थे 'कामाय', देवाय स्वास्ततमिदमस्त । 'त्रभिद्रुग्धः' व्रतसंत्रस्य-प्रमिश्रोषं स्तवान्, 'श्रस्ति', श्रन्यत् प्रथममन्त्रवत् । श्राम्य-प्रशंसनमत्र श्राम्यस्य देविप्रयत्नेन श्रम्यतलात् तद्धोमेनावकर-परिहारक्षं 'श्रम्यतं', स्नात्मनि सम्पाद्यति ॥

जत्तरकर्त्तं विधत्ते। (९) "ज्ञता प्रयताञ्चलिः ● मन्त्र-येतं' (९) इति। करयोः सम्पुटीकरणमञ्जलिः तस्य प्रयतत निञ्क्ट्रिलं 'कवातिर्यक्' देवत्तिरश्चीनप्ररीरः, नात्यन्तमि-मुखानापि पराञ्चाखः श्वरिष्तु पार्श्वेस्थितः॥

त्रभिमक्त्रणे मक्तंदर्भयति। (४) "सं मासिञ्चन्तु • करीत

मेति<sup>(४)</sup>। (१)प्रतिष्ठासौ म्हतः प्राणान् देधति प्रतीन्द्रो बसं प्रति रहस्पतिक्रीस्मवर्षसं प्रत्यग्निरितरः सर्वः संवी-तनुर्भूत्वा सर्वमायुरिति<sup>(६)</sup>। (१) चिर्भिमन्त्रयेत चिषेत्या हि देवाः (१)। (१) या पूत इव मन्येत् स इत्यं जुहुयादि-त्यम्भिमन्त्रयेत् प्रनीत य्वात्मान्मायुरेवात्मन् धेत्ते (१)।

मेति"<sup>(8)</sup> इति । 'मरूतः', देवाः प्राणैर्विशीर्णं 'मां', 'त्रासिञ्चन्तु', पुनः सम्भूय सिक्तमाणायितं कुर्वन्तु । एवमिन्द्रादिषु योक्यं । किञ्च 'त्रायुषा, 'बस्नेन', वयःसंयोक्य सन्पूर्णायुर्युकां कुर्वन्तु ॥

श्रमेनोपस्थानेन पूर्वे करोषसमाधानं दर्शयति। (॥) "प्रति-हासी • सर्वसायुरेति" (॥) द्वति। 'श्रसी' यजमानाधें, 'महतः', देवाः 'प्राणान् प्रतिद्धति' प्रतिष्ठापयन्ति एविम्ह्राद्योऽपि। तते। उयं 'सर्वतनुः' समूर्णसर्वावयवः, 'स्ता', समूर्णम् 'श्रायुः', प्राप्तीति॥

त्रभिमक्तपस्थातृत्तिं विधत्ते। (<sup>९</sup>)"विरभिमक्तयेत • विषत्या हि देवाः"<sup>(९)</sup> हति। त्रिवारानुष्ठाने सत्यमिदं न तु कपटरूपमिति वित्रासी येषां देवानान्ते 'विषत्याः'॥

लक्षं प्रायस्थित्तं पापान्तरेऽणितिदिश्वति । (०)'शे।पूतः ० श्रात्मन्धन्ते"(०) इति । निश्चितस्थावकरस्थाभावे कस्थापि पा-पस्य सम्भावनयार्षं 'श्रपूतः', इति 'यः', श्रद्धते 'सः', श्रपि पूर्वी-

<sup>\*</sup> पुनर्पयन्ति इति तै । पाठः।

(<sup>६)</sup>वरे<u>ग</u> दक्षिणा वरें खेव वर १ स्पृणोत्यातमा हि वर्रः (<sup>६)</sup>॥ ॥ १८॥

#### श्रय एकोनविंशोऽनुवाकः।

(१) सूः प्रपंद्ये भुवः प्रपंद्ये स्वः प्रपंद्ये सूर्भवः स्वः प्रपंद्ये ब्रह्म प्रपंद्ये ब्रह्मकाशं प्रपंद्येऽस्तु प्रपंद्येऽस्तक्राशं प्रपंद्ये

क्त हो माभिमन्त्रणे सुर्थात्, स पुमान् स्वास्मानं श्रोधियता स्वास्मानि सर्वे 'श्रायुः', सन्पादयति॥

तजोभयच दिचणां विधत्ते। (८) "वरो दिचणा ॰ सृषो-त्यात्मा दि वर: "(८) दिता पूर्ववद्यास्थेयं॥

इति सायनाचार्यविरिति माधवीये वेदार्घप्रकाग्रे यजुग-रुखके दितीयप्रपाठकेऽष्टादग्रोऽनुवाकः॥ १८॥

#### त्रय एकोनविंग्रीरन्वाकः।

द्दानीं सर्वयागारकोषु श्रायुष्करं ब्रह्मोपस्थानं विधित्-सुसान्मन्त्रमाष । "श्रयवा सायक्वासीनसम्धावन्दनादृध्वें भुवमण्डले परब्रह्मोपस्थानार्थे मन्त्रमाष । (१)"भू: प्रपद्ये • कथ्मपर्थ"(१) द्दति । य एते पृथिचादयस्त्रयो स्नोका यश्च येषां

<sup>\*</sup> अधवेत्वादिपाठा तै॰ पुक्तको नास्ति।

चतुर्जासं ब्रेह्मके। शं यं खृत्युर्नाव्पर्यात् तं प्रपेशे देवान् प्रपेशे देवपुरं प्रपेशे परीष्टते। वरीष्टते। ब्रह्मणा वर्मे-

'स्रोकार्गा चयाणां कत् सर्वे 'प्रपद्ये' प्राप्तोमि, स्रोकार्गां । सङ्घः तत् धर्वे 'प्रपद्ये' प्राप्नोमि, 'ब्रह्म प्रपद्ये ब्रह्मकेशं प्रपद्येऽस्तं प्र-पद्येऽस्टतको त्रं प्रपद्ये । ब्रह्मजब्देन चतुर्मुखस्य ग्ररीरमुखते तस्य कोष्ठ: खानं जनसोकः, ऋस्तबब्देन विराट्कारणभूतं स्ना-सारूपमुच्यते, तस्य केश्यः स्वानमयकं एतचतुर्विधं 'प्रपद्ये' भजामीत्यर्थः । 'चतुर्क्कालं' चतुर्विधा श्रन्नमयप्राणमयमने।-मयविज्ञानमयाः के। ग्राः जास्वत् श्रावरका यस्य, पञ्चके। ग्रं 'यं' त्रानन्दमयं, 'स्रह्मानीवपद्यति' निष्ठ तस्य कार्ण रूपस्य कार्यविदनान्नोऽस्ति, तादुमं कोन्नमन्नं 'प्रपद्ये'। 'देवान्', रुद्धा-दीन्, तेषां पुरं 'देवपुरं', च 'प्रपद्ये', 'श्रर्ड', तेन 'ब्रह्म-षा', 'वर्मणा' कवचरूपेण परमात्मना, 'परीवृत:' परिता वेष्टितः, 'वरीष्टतः' पुनः पुनर्वेष्टितः, तथा 'कम्यपस्य तेजसा' कम्प्रपद्म प्रेचकस्य कम्प्रपः को भवतीति न्यायेन सर्वसाचिष रैयरस्य तेजसा, 'परिष्ठतः', 'त्रहं', रैदृधो रचकोयं ब्रह्मा तदुपस्नानेन स्ट्यून्तरामीत्यर्थः 🛊 ॥

<sup>\*</sup> F पुक्तके 'त्रवाबां' पदस्ताने सङ्गः इति पाठे। वर्त्तते ।

<sup>†</sup> बीकानां चयासामिति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> स्रत्नुक्तरामीत्वभिष्रायः इति F पुक्तवपाठः।

णाइन्तेर्जमा कर्यपस्य (१)। (१) यसी नमस्ति चिरो धर्मी मूर्धानं ब्रह्मोत्तराइनुर्यक्रोऽधरा विष्णुक्तदेय संवत्सरः प्रजननमित्रनी पूर्वपादीवृचिर्मध्यं मिचावर्रणावपर्-पादीवृद्यः पुच्चस्य प्रथमं काण्डं तत् इन्द्रः स्ततः प्रजापित्रभयं चतुर्थ ११। (१) स वा एष दिव्यः शी-

ब्रह्मीपस्थानकाले सर्वात्मकस्य परमेश्वरस्य शिश्युमारास्थानस्य स्थानार्थं दर्शयति। (१) "यस्मै नमसिक्दरो ॰
प्रजापितरभयस्त्र्यं" (१) इति। 'यस्मै परब्रह्मणे, 'नमः' सर्वेः
नमस्कारः क्रियते, 'तत्' परं ब्रह्म, श्वन शिश्युमारास्थ्यातश्यस्य जलग्रस्य 'श्वरः' उत्तमाङ्गस्थानं, योऽयमनुष्टेयः 'धर्मः',
सः 'मूर्द्धानं' मूर्द्धसानीयः, श्वरमो मूर्शस्वेकसिन्नेवायतने
कर्ष्याधीभागभेदेन भिदाऽयं चतुर्मुखः 'ब्रह्मा', से।ऽयं तस्य
ग्रह्म 'खन्तरा इनुः', यः 'यज्ञः', सः 'श्वधरा इनुः'। यः
'विष्णुः', से।ऽयं सदयस्थानीयः। यः 'संवत्यरः', तत् 'प्रजननं'
दिस्यस्थानीयं, यै। 'श्वश्यिनी', ते। तस्य ग्रह्म 'पूर्वपादी',
थे।ऽयमिनमुनिः, से।ऽयं सध्यस्रीरं, ये। 'मिनावक्णी' देवै।
तै। 'श्वपरपादी', शिश्युमारस्य पुक्के वहवे। भागाः, तन 'श्विः
पुक्कस्य', 'प्रथमं काण्डं' प्रथमे। भागः, 'ततः' तदूर्भे, 'दन्द्रः',

<sup>\*</sup> तत्प्रजननमित्यादिस्थाने सीऽयं प्रजननेन्द्रियस्थानीयः इति F पुक्तकपाठः।

करः शिशुमार् स्तर्ह (१)। (१)य एवं वेदापं पुनर्मृत्यु इत्रेयित जयंति खर्गं खेाकं नाध्विन प्रमीयते नाग्रे प्रमीयते नाषु प्रमीयते नान्पत्यः प्रमीयते खब्याचा भवति (१)। (१) ध्रुवस्त्वमंसि ध्रुवस्य श्लितमसि त्वं भूतानामधिपतिरसि

दितीया भागः, 'ततः' ऋषूध्नै, 'प्रजापितः', हृतीया भागः, तता-ऽपि परतः 'ऋभयुं' भयरहितं, परं ब्रह्मः \*चतुर्थे। भागः ॥

एवं ध्यातव्यानवयवान् सम्याद्यावयविनं सन्दर्भयित । (१)
"स वा ॰ शिश्रुमार स्रूष्ट्रं'(१) इति । यसी नमस्य च्छिर इत्यादिना अभयं चतुर्थिमित्यन्तेन वाक्येन ये। उयं निक्षितः 'एषः',
"दिवः' दिवि भवः, 'शाक्षरः' श्रत्यन्तश्रतिमान्, शिश्रुम् मारयति मुखेन निगरतीति 'शिश्रुमारः' जलग्रहविश्रेषः, सिंह जसमध्येऽत्यन्तविद्यतेन मुखेन मनुष्यान् ग्रह्मातीति॥

यदेवं प्रधातयो यहो निक्षितः, तह्यानं तत्पत्तस्य दर्भ-यति। (४) "य एवं ॰ खन्यान्नो भवति" (४) द्दति। 'यः' पुमान्, दिखं शिश्रुमारं 'वेद' मनमा खायति, स 'पुनः', 'श्रपस्त्युच्च-यति' मार्गादिमरणक्प श्रपस्त्युविश्रेषच्च न भवति, दुर्मर्ष-नास्य न भवतोत्यर्थः। 'खन्नान्नः' सर्वत्र सुलभान्नो भवति॥

त्रथ ध्यानाननारमनुमन्त्रणमन्त्रमा इ। (५) "भुवस्वमसि •

<sup>\*</sup> चतुर्थं ब्रह्मिति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> तदेष इति तै॰ पाठः।

त्वं भूतानाः सेष्ठे सि त्वा भूतान्युपप्यीवर्त्तने नर्मस्ते नमः सर्वन्ते नमे। नर्मः शिशुकुमाराय् नर्मः ॥ १८॥

शिश्युकुमाराथ नमः"(॥) इति। श्रनेन मन्त्रेणोदश्चुखे भ्रता
भ्रवमण्डलं पश्चन् शिश्युमारक्षेण तमुपितछेत्। हे शिश्युमार्
'लं भ्रुवोऽिस' विनाश्चरहितोऽिस। तथा 'भ्रवस्थ' जगत श्वाकाशादेः, 'चितं' निवामस्थानं, 'श्वसि'। 'भ्रतानां' सर्वेषां प्राणिनां,
'लं श्विषिपितरिस', श्वत एव 'भ्रतानां', मध्ये 'श्रेष्ठोऽिस'। 'भ्रतानि', सर्वाणि लामुपेत्य परितः सेवन्ते, तस्नात् 'ते' तुभ्यं, 'नमः',
श्वस्त, यत् 'सर्वे' जगत्, 'ते' † तव श्वधीनं, तथा सित 'नमः
सर्वे' लदीयाय सर्वसी नमः। तथा 'ते नमः' सर्वस्य स्वामिने
तुभ्यमि नमः। किं वद्यना 'नमः शिश्युकुमाराय नमः' शिश्रुमारस्य जलग्रहविशेषस्य कुमारा सासकः तदाकारा था भृतः
तसी नमस्कारोऽस्त । स्थियता नमस्कारदयमादराधें॥

इति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यंजुरा-रण्यके दितीयप्रपाठके एकानविंशोऽनुवाकः॥ १८॥

<sup>\*</sup> भ्रित्रमारकुमाराय इति F पुस्तकपाठः । † जगत्तत्तं इति F पुस्तकपाठः ।

#### त्रथ विंग्रीऽनुवाकः।

(१) नमः प्राच्चे दिशे यार्श्व देवता एत्रखां प्रतिवसन्त्ये-ताभ्यंश्व(१)। (१) नमे। नमः दक्षिणाये दिशे यार्श्व देवता एत्रखां प्रतिवसन्त्येताभ्यश्च नमे। नमः प्रतीच्चे दिशे यार्श्व देवता एत्रखां प्रतिवसन्त्येताभ्यंश्च नमे। नम-उदीच्चे दिशे यार्श्व देवता एत्रखां प्रतिवसन्त्येताभ्यंश्च नमे। नमं जर्थाये दिशे यार्श्व देवता एत्रखां प्रतिवसन्त्ये-ताभ्यंश्च नमे। नमें।ऽधराये दिशे यार्श्व देवता एत्रखां प्र-तिवसन्त्येताभ्यंश्च नमे। नमें।ऽवान्तराये दिशे यार्श्व दे-

#### श्रथ विंशोऽनुवाकः।

सन्धावन्दनाङ्गलेन शिश्यमारोपणानमुकं त्रय दिगुप-खानमुख्यते। तत्र प्रथमं मन्त्रमाद्य। "(१)नमः प्राच्छे दिश्वे याञ्च • प्रतिवसन्धेताभ्यञ्च"(१) द्वि। एते मन्त्राः प्रथममन्त्रवद्या-खोयाः॥

श्रय मृत्युपखानमन्त्रं दर्शयति। (१) "नमा नमा ॰ मृति-भ्यय नमः" इति । नमस्कारादिक एको मन्त्र उभयता नम-स्कारी दें। मन्त्री । 'गङ्गायमुनयोः', मध्ये पुष्पप्रदेशेषु तपाऽ- वता एतरयां प्रतिवसन्त्येताभ्येश्व नमे। नमे। गङ्गायमु-नयार्मध्ये ये वस्ति ते मे प्रसन्तात्मानश्चिरज्ञीवितं वर्डयन्ति नमे। गङ्गायमुनयार्मुनिभ्यश्च नमे। नमे। ग-ङ्गायमुनयार्मुनिभ्यश्च नमेः (१) ॥ २०॥

सह, रक्षार्रसि, यहेवाः सप्तर्श, यददीव्यं पर्चद्श, श्रायंष्टे चतुर्विर्श्यत्\*, वैश्वानराय षड्विर्श्यतिः, वार्त-रसना ह, क्र्याएडैः, श्रुजान् ह, पर्छ्वं+, ब्रह्मयज्ञेन, यामें, मध्यन्दिनेः, तस्य वै नेघः, तस्य वै दे। ६, रिचं-ते , दुहे हे , क्रियावंकीणि , भूः , नमः प्राचै विर्श्यतिः ॥ हरिः ॐ॥ तत् सत्॥

धिका ये केचन 'मुनयः', वसन्ति, ते सर्वेऽपि प्रसन्नचित्ता स्वता सम चिर्मायुर्वे द्धं कुर्वन्तु तेश्वः 'नमः'। उत्तरी दे। सन्ती सन्त्यतिष्ययोतनार्थे। तत्रापि नमः शब्ददयोपेतलमश्यासार्थं। तदेवमस्मिन् प्रपाठके खाध्यायविधिः प्राधान्येन प्रतिपादितः, तत्प्रसङ्गाच्छु द्धिकारणं सन्ध्यावन्दनादिकं सर्वे प्रतिपादितं॥

<sup>•</sup> बादभे दख्यातसमेग मृत्ते वय दिन्मत् काखिका दश्यन्ते।

<sup>†</sup> पूर्वितिकार योन दशमध्ये सप्तका खका एवं मूर्वे दश्यन्ते।

<sup>‡</sup> रतह्रमताविष दख्यातभमा दक्षते।

<sup>§</sup> रतास्विप दख्यात्ममः।

## सर्च, ब्रह्मयज्ञेन, विश्यतिः॥

नमें। ब्रह्मां नमें। श्रास्त्वप्तये नमः पृथिये नम् भाषंधीभ्यः। नमें। वाचे नमें। वाचस्पतिये नमें। वि-ष्यांवे सहते करोमि॥ ॐ शान्तिः ३॥ श्रोम्॥

> वेदार्थस प्रकाशेन तमा हार्दे निवारयन्। पुनर्थां वत्तरा देयादियातीर्थमहेत्ररः॥

द्रति सायनाचार्य्यविरिचिते माध्वीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रार्ण्यके दितीयप्रपाठके विशेष्ठनुवाकः॥ १०॥

यमाप्ते। उयं दितीयः प्रपाठकः॥

### तैत्तरीये चार्य्यके

हतीयप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

इरि: ॐ।

तच्छं योरार्र्हणीमहे। गातुं युद्यार्य। गातुं युद्यः पंतये। देवी खिस्तरं स्तु नः। खिस्तर्मानुंषेभ्यः। जुर्धं जिंगातु भेष्जं। श्रन्तां श्रस्तु दिपदे। शं चतुं ष्यदे। ॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥ श्रोम् ॥

## तैत्तरीये श्रारण्यके

व्यतीयप्रपाठके प्रथमीऽनुवाकः।

#### श्रीगणेशाय नमः।

चस्य निश्वसितं वेदा यो वेदेभ्ये।ऽखिसं जगत्। निर्ममे तमइं वन्दे विद्यातीर्थमद्देश्वरम् ॥ स्वाध्यायब्राह्मणं प्रेन्तं दितीये हि प्रपाठके। चातुर्दे वितर्मन्ता वच्यन्तेऽसिन् प्रपाठके ॥

<sup>\*</sup> व्यतीयके र्रात  $^{\mathbf{F}}$  पुक्तकपाठः।

(१)चित्ति सुक्। चित्तमार्च्यं। वाग्वेदिः। श्राधीतं वृहिः। केता श्रुमिः। विद्यातमुमिः। वाक्पंतिः हीता।

बाह्यणग्रन्थस्य वृतीयकाण्डे दाद्यप्रपाठके ब्रह्म वै चतुर्दा-तार इत्यसिम्नन्वाके चातु चींचिचिते की ह्याणमुक्तं नतु तन्मन्ता-खचोकाः । तेषामरच्छेऽध्येतवालात् । त्रते।ऽस्मिन् प्रपाठके तन्त्रन्त्रा उच्चन्ते। तच प्रथमानुवाकोक्तमन्त्राणां विनियोगो बाञ्चाण एवं समाचातः, पुरसाहश्रहोतारमुदञ्चमुपदधाति यावत्पदमिति । तत्पाठस्त । <sup>(९)</sup>"चित्ति सुक् ॰ ममाध्वर्युः"<sup>(९)</sup> श्रादी सिस्नुः प्रजापतिः सृक्यर्थे केन विधानेन षाधात्मिकेनेष्टवान्। तद्यागवर्त्तिनः खुगादयः एतेषु मन्त्रेषु प्रतिपाद्यन्ते। श्रत्र 'चित्तिचित्त'ग्रब्दाभ्यां निर्विक स्पक्षयि-कस्पकभेदजनकावनाः करणवृत्तिभेदौ विविचितौ। प्रसिद्धा। 'श्राधीतं' उचार्यमाणं। 'केतविज्ञात'ग्रब्दाभ्यां नि-र्विकस्पक्षविकस्पकज्ञानविषयाविभधीयेते। 'वाक्पति'ग्रब्देन वाषः प्रवर्त्तकः कष्ठताल्वादिस्थानेषु मंयुज्यमाना वायुक्स्यते । 'मन: प्राणी' प्रसिद्धी। 'साम'ग्रब्देन तद्धेतु: खरोचारण-प्रक्रिक्चिते । एवं चित्यादया दश्च श्रदीर्गताः पदार्थविशेषाः सुगादयो दम पदार्था होमनिष्पादकाः। 'त्रिम्नि'मब्द्दयेन चाइवनीयगार्चपत्या विविचिता। 'खपवकृ'ग्रब्देनानुवचनकर्त्तु-

<sup>\*</sup> कोनचिद्यागेनेति F पुस्तकपाठः।

<sup>†</sup> तडेतुर्वर्शीचारयम्बिष्यते हति तै॰ पाठः।

<sup>2</sup> m 2

मनं उपवृक्ता। प्राणा इविः। सामाध्वर्युः(१)॥ (१)वार्च-स्पते विधे नामन्। विधेमं ते नामं। विधेस्वमस्मान्

र्जातः पुरा प्रेषवका मैचावर को विविचतः । यदा प्रोच-कादिव्यनुष्ठायां प्रष्टायां ब्रह्मा समीपे स्थिते ॐ प्रोचेत्यादिना तदनुष्ठां विक्त तस्मादयमुपवका। चित्यादयः प्ररीरगत-पदार्थाः सुगादिरूपा इति वाक्यार्थः। श्रस्मिन् मन्त्रे सुगा-दीनां देशमधाधनानां दशानामभिद्यितवादयं मन्त्रो दश-देशतेत्युच्यते। सेाऽषं मन्त्रस्य पूर्वभागः, तस्य चावयवाः प्रथ-गिष्टका मन्त्राः, तच चित्तिसुक्तया देवतयाङ्किरस्वभुवासी-देति। एवमुपधानप्रकारो द्रष्टयः। एता दशिष्टका स्वप-धेयाः॥

मक्तस्य चे। (यमुक्तरे। भागा ग्रहाखाः तेन ग्रहेष्टकामुप-द्रधाति। तथा च ब्राह्मणमाचातं। यथावकाशं ग्रहानिति। तथा च ब्राह्मणमाचातं। यथावकाशं ग्रहानिति। तथा ग्रह्मणमाह। (१) "वाचस्यते • नृम्णम्थात् खाहा" (१) द्रिति। हे 'वाचस्यते' वाचः पालक, हे 'विधे' जगदिधातः, हे 'नामन्' सर्वस्य वशीकक्तः, 'ते' तव, 'नाम', 'विधेम'। श्रस्मदनुग्रहकारी देवे। (यमित्येवं प्रसिद्धं सुर्मः, यद्रा नमनं प्रक्षीभावं सम्पादयामः। 'लं', श्रपि 'श्रस्माकं', 'नाम विधः', देवेषु मध्ये यजमाने। (यं यथाशास्त्रं क्षतवानिति प्रसिद्धं सुर्कः।

<sup>\*</sup> धनुवचनकर्तु हाँ स हित ते॰ पाठः।

नामं। वाचरपतिः सोमं पिनतु। श्रास्मासं कृम्ण-

श्रुध्वर्युः पर्च च॥१॥

श्रयं 'वाचरातिः', मदीयेषु यागेषु 'सेाम'सदृशमाच्यं 'पिबतु', 'श्रसासु' होमकर्र्ष्षु, 'मृम्यं', श्रिप जितं धमं\*, 'श्रधात्' समादयतु, दमं वृत्तान्तमृद्ग्यि जुडधीति स्कीया वागाद । श्रव वाचरात द्यादि नृम्णन्थादित्यन्ते। ग्रहभागः। एतेषां मन्ताणामुपधाने विनियोगः। तच तच वाचिनिकाः ते च ब्राह्मणे दितीयकाण्डे दितीयक्तीयप्रपाठकयोः प्रपश्चिताः । तेषु होमाहोमविषयभेदेन कश्चिदिषय श्रापस्मेन दर्शितः। यच होमार्थाः सङ्गृहाः स्वाहाकाराः, यचाहोमार्थाः श्रय-हास श्रस्ताः । सेऽयं न्याय उत्तरेष्विप मन्त्रे-स्वनुसन्थेयः। तदेवमसिम्भनुवाके दश्वहोद्यमन्ते।ऽभिहितः । ॥

रित सायनाचार्यविर्षिते माधवीये वेदार्घप्रकाशे यजुरा-रखके हतीयप्रपाठके प्रथमे। उनुवाकः ॥ १॥

<sup>🍍 &#</sup>x27;न्हर्गां' खपेचितं धनमिति ते॰ पाठः।

<sup>†</sup> मन्त्राखामुपधानत्राष्ट्राये विनियोगः प्रकर्यसिद्धचातु ही जताष्ट्राये वाचिनिकच इतरे वाचिनिका इति तै॰ पाठः। म पुत्तके तैकप्राच्चरपुत्तकवत् पाठः कोवणं वाचिनिकचेति प्रव्हात् परं इतरे तु
विनियोगा इत्यधिकः।

<sup>‡</sup> ब्राच्यवस्थिति तै• पाठः।

### त्रय दितीयाऽनुवाकः।

(१) पृष्टियो होता। द्यौरं ध्वर्युः । रुद्रोऽमीत् । रहस्य-तिरुपवृक्ता(१) । (१) वाचे स्पते वाचो वीर्येण । सम्भृततमे-नार्यस्थसे । यर्जमानाय वार्ये । त्रा सुवृक्तरं उसी । वाच-

### श्रथ दितीये। उनुवाकः।

भय चतुर्शेष्टमका उच्यते। तस्य च विनियोगे बाह्यपे चाभिहितः। द्विषतः प्राश्चं चतुर्शेतार्मिति। तत्पाठसु। (१)"पृथिवी होता ॰ ष्ट्रह्स्यतिरूपवक्रा"(१) द्दति। सेऽयं होष्टभागः, तच पृथियादयः प्रसिद्धाः, तथा होचादयञ्च। खपवकृष्रब्देन समीपे स्थिला तत्तत्क्रमंस्वनुजानाने। ब्रह्मा विविचितः॥

श्रथ यहभागमाह । (१) "वाचस्यते • जजनदिन्ह्मिन्दि-थाय खाहा" (१) इति । हे 'वाचस्यते', श्रायन्तममादितेन मन्त्राक्षिकाया 'वाचः', सामर्थेन तमासमन्तात् 'य स्त्रमें'। 'श्रसी' यजमानाय, 'वायें' वरणीयं, 'सुवः' खगें, 'श्राकः' सम-न्तात्, 'कुह्'। श्रयं 'वाचस्यतिः', श्रस्मदीयेषु थागेषु 'से।मं पियति'। 'इन्हं' देवं, इन्ह्रियसस्द्व्यूषें 'जजनत्' जनयतु, प्रेरथित्यर्थः। तदेतदुह्म्य जुड्डधीति खकीया वागाह॥ स्पितः सोमं पिबति। ज्ञन्दिन्द्रंमिन्द्रियाय स्वार्षाः । । २॥ पृथिवी होता दर्ण॥ २॥

### श्रथ हतीयाऽन्वाकः।

(१) श्रुमिर्हीता । श्रुश्विनाध्वर्यु । त्वष्टामीत् । मित्र उपवृक्ता(१) । (१) से। मः से। मस्य पुरोगाः । शुक्रः शुक्रस्य

दति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्ने यजुरा-रखके व्यतीयप्रपाठके दितीयोऽनुवाकः ॥ २ ॥

### ष्रच हतीयाऽनुवाकः।

श्रथ पञ्च होत्रमस्त उच्यते। तिहिनयोगा श्राह्मणे एवमा-धातः। पञ्चाद्दञ्चं पञ्च होतार्गमिति। तत्पाठसः। (१) "श्रीम-हीता ॰ मिन उपवक्ता" (१) इति। श्रम्यादयः प्रसिद्धाः। श्रध्यषुः प्रतिप्रस्ताता चेत्येवमध्ययुद्धिलेन होत्वपञ्चकं पूरणीयं॥ श्रथ प्रह्मागमाह। (१) "सेमः सेमस्य ॰ श्रुतः स्वाहा" (१) इति। योऽयं देवतात्मकः 'सेमः', सेऽयं स्वतात्मकस्त याग- पुरोगाः। त्रातास्तं इन्द्रं सामाः। वातापेईवनुत्रुतः खार्हाः ॥ ३॥

श्रमिनीताष्टी ॥ ३॥

त्रय चतुर्चाऽनुवाकः।

(१) सर्यन्ते चक्षुः। वातं प्रायः। द्यां पृष्ठं। खन्तरिष्ठ-

देशं प्रत्यागमने पुरते। गच्छति। 'ग्रुकः' भासको देवतादिप्रकाशको मन्त्रः, 'ग्रुकस्य' ग्रद्धामाणतया भासमानस्य से।मस,
पुरते। गच्छति त्रादी मन्त्रं पठिला पद्मात् से।मे। ग्रद्धते।
हे 'दन्द्र', 'ते' लद्धें, एते 'से।माः', 'त्राताः' पकाः, श्राश्रिता वा। कीदृशस्य ते। वायुवदान्नोति महसा गच्छतीति
'वातापिः', तस्य। हवनमाङ्गानं ग्र्योतीति हवनत्रुत्', तस्य।
एतद्धें जुड्धीति स्वकीया वागाह॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यनुरा-रण्यके वृतीयप्रपाठके वृतीयोऽनुवाकः ॥ ३ ॥

त्रय चतुर्घाऽनुवाकः। त्रय बड्डोहमका उच्यते। द्विविधसामानः। प्रसिव-

# मात्मा। ऋक्वैर्यन् । पृथिवोः शरीरः (१)। (१)वाचस्यते-

तुरनुवाके प्राक्तः सूर्यन्ते चनुरित्धेकः। षष्ठानुवाके प्राक्ता वाग्घातेत्यपरः। स एव चातुर्देशचयने प्रयोक्तयः। वा-म्घाता वर्डेवारणामियावं तर्बाह्मणे निर्देशात्। सर्यने दयास तु पश्चन्थादी विनियोगः। स च चे छात्रब्राह्मणकाण्डे पर्यते। पश्चमधेन यच्यमाणः षड्ढीतारं मनसानुद्रुत्या इवनीये जुडः-यादिति ! तवास्त्रपाठस्त । (१)"सूर्यन्ते चमुः ॰ पृथिवोष्ट बरीरै:"(१) दति। हे पन्नी योयं 'सर्यः', सः 'ते चतुः', या वायुः यः ते 'प्राणः'। तथा<sup>\*</sup> पश्चिविषये दिगुप्रैषे समाम्नायते । स्वर्यस-चुर्गमयतात्। वातं प्राणमन्ववस्रजतादिति। या चौः सः पृष्ठ-भागः, उपरिवर्त्तित्वसाम्यात्। यदिदं 'त्रन्तरित्तं', तत्त्वदीया षोवात्सा, मधवर्त्तिलगामात्। यानि इदयादीत्यक्नानि तैः 'यज्ञं', सम्पाद्यतीति ग्रेषः। यान्यन्यान्यस्थादोनि ग्ररीरगता-नि तै: 'पृथिवीं', प्राप्नुहीति क्षेषः। सूर्यन्ते चनुरित्यादा-विप लदीयं चचुः स्र्यं प्राप्नोलिति वा योजनीयं। त्रथ वा वच्चमाणं वाचस्पतिसम्बोधनमनूच ते चनुः सूर्यक्षं जानी-यादित्येवं वाचरातिपर्तया मन्त्रे योज्यं। होमनिष्पादकस्य पन्नाः चत्तुरादीनि षडङ्गान्यचीकानि दत्यसः मन्त्रसः षड्टी-द्रवं ॥

<sup>\*</sup> तथा चेति F पुक्तकपाठः।

ऽच्छिद्रया वाचा। श्रीकिद्रया जुद्धा। दिवि देवास्यूष्ट्र होचामेर्यस्य स्वार्धा<sup>(२)</sup> ॥१॥ स्र्यन्ते नव॥ अनु० ४॥

### श्रष पञ्चमाऽनुवाकः।

(१)मुद्दाद्वविद्दीता। सत्यद्विरध्वर्युः। ऋचुतपाजा

त्रथ ग्रहभागमाह। (१) "वाचस्यतेऽ स्क्ट्रिया ॰ हो नामे-रयस साहा" (१) इति। हे 'वाचस्यते', 'त्रस्क्ट्रिया', 'वाचा' स्वराचरममूर्णेन मक्नेण, 'त्रस्क्ट्रिया जुड़ा' घृतसम्पूर्णया सुचा, 'देवाव्रधं' देवानां वर्धयित्रों, 'हो नां' हो मिक्रियां, 'दिवि' शुक्षोके, 'एरयस्व' सर्वतः प्रेरय, एतमर्थमुद्धिय जुड़धीति स्वकीया वागाह॥

इति सायनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरा-रक्षके व्रतीयप्रपाठके चतुर्थेऽजुवाकः ॥ ४ ॥

### चाथ पञ्चमाऽनुवाकः।

श्रेष सप्तहोहमका उचाते। तस्य च विनियोगसातुर्हीकः क्राम्मण एवमासातः। उपरिष्ठात् प्रास्थः सप्तहोतार्मिति। यद्योत्। अर्थुतमना उपयुक्ता। जुनाधृष्ययोद्धतिधृ-ष्ययं युष्पस्माभिगर्ये। अयास्यं उज्ञाता(१)। (१)वार्षस्मते इदिधे नामत्। विधेमं ते नामं। विधेस्त्रमस्माकं नामं।

तिग्पाठस्त । (१) "महाहिविहीता • अथास्त खद्गाता" (१) दित ।
महाहिवः सत्यहिवः दृत्याद्याः स्वयास्ताः सप्तसङ्गाका
महर्षयः तत्महिष्किक्षपा स्रवत्या होवाद्यः 'यज्ञस्व' मेाम
यागस्त, 'स्रिभगरी' स्रिभतः खद्गातः पुरस्तात् पञ्चास ग्रहीत
प्रसारप्रतिहारभागी गायेत द्रति प्रसीव्यप्रतिहर्ताराविभगरी। होताध्वर्युराग्नीभे ब्रह्मा प्रसीता प्रतिहर्तेद्वातेति
सप्तसङ्गाका होमनिषाद्का स्रवेका द्रति स्रयं मन्त्रः सप्तहोतेत्र्योते ॥

श्रथ गहभागमाह। (१) 'वाचखते • पृथिये खाहा''(१) दति। हे 'वाचखते', हे 'हदिधे' हद थस विधातः, चित्तप्रेरके त्यर्थः। हे 'नामन्' सर्वजगत्सम्ब्रभ्रमाणयुक्तः 'ते' तुन्धं, 'नाम' नमनं प्रषतिं, 'विधेम' कुर्मः। 'लं', च 'श्रक्षाकं', 'नामविधेः' देवानां मधे सम्बक् यष्टवान् दति प्रसिद्धं नामधेयं कुर्द। म्ययं 'वाचखितः', 'सें।मं', 'श्रपात्' पीतवान्। 'देवाकान्तः' महृहे हिः स्वीकाराधैं श्रागते। देवसम्बन्धी सन्तानः, 'माक्केदि' कदा-

<sup>\*</sup> सर्वजातस्य मन्त्रप्रमायशेतुमुखः इति तै॰ पाठः। २ ॥ २

वाचस्पतिः सोर्ममपात्॥ मा दैव्यस्तन्तु खेदि मा मेनु-ष्यः। नमें। दिवे। नमेः पृष्टिये खार्रा (१) ॥ १॥ श्रपात्, चीर्णि च॥ श्रमु॰ ५॥

### ष्यथ षष्ठाऽनुवाकः।

(१)वाग्घाता । दीक्षा पत्नी । वाताऽध्वर्युः। श्रापे।ऽभि-

चिद्पि विच्छिन्ना मास्रत्। तथा 'मनुखसन्तुः' च्छितिक्प्रवा-होपि, विच्छिन्नो मास्रत्। द्यावाष्ट्रियवोश्यां 'नमः', ऋस्र। तमिममर्थमृद्दिस्य जुड्डधीति खकीया वागारः॥

द्दति सायनाचार्यंविर्चिते माधवीये वेदार्घप्रकाशे यजुरा-एष्यके व्रतीयप्रपाठके पञ्चमेऽनुवाकः ॥ ५ ॥

### श्रथ षष्टे। उनुवाकः।

श्रथ दितीयः षड्टोहमका उचाते। तस्य च विनियोग-चातुर्देशचब्राद्याणे समास्नातः। उत्तरतः प्रास्थः षड्टोतारमि-ति। तत्पाठसः। (९) "वाग्घोता ० तपसि जुद्देशि" (९) दति। येथं यत्रमानस्य 'वाक्', सेथं होहस्यानीया। येथं 'दीचा', सा गरः। मना इविः। तपंति जुहोमि<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>सूर्भृवः सुवेः। ब्रह्मं खयमु। ब्रह्मं ये खयमुवे खार्हा<sup>(१)</sup>॥१॥ वाग्धोता नवं॥ अनु० ६॥

पक्षीसानीया। येाऽयं 'वातः', प्राणक्ष्यः, सेाऽध्ययुंस्थानीयः। प्रोचणास्ययाः 'त्रापः', ता 'त्रिभगरः' ब्रह्मस्थानीयाः, त्रिभनतो गिरित कर्त्त्रं यमनुजानातीति त्रिभगरः। यत् 'मनः', त-द्भविस्थानीयं। 'तपिष' त्रिप्तिस्थानीये, तसानोहितः 'जुहािम' स्थापयामि। त्रत्र वागादीनां षषां होत्रादिक्षेण होम-निष्पादकानां त्रिभिधानात् षड्टोळ्लं॥

त्रय ग्रहभागमाह। (१) "ऋभुंव:सुव: • खयमुवे खाहा" (१) इति। य एते ऋरादयोक्तयो खोकासीषां यत् कारणं 'खयभु' खतःसिद्धं परं ब्रह्म, तसी 'खयभुवे' परब्रह्मणे, जुड़-धीति खकीया वागाह॥

द्ति सायनाचार्य्यविर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके व्रतीयप्रपाठके षष्ठाऽनुवाकः॥ ६॥

### श्रय सप्तमाऽनुवाकः।

(१) ब्राह्मण एकं होता। स युज्ञः। स में ददातु प्रजां प्रमून् पृष्टुं यर्गः। यज्ञर्यं ने भ्रूयात्(१)। (१) श्रुप्रिविहीं-ता। स भृती। स में ददातु प्रजां पुश्रन् पृष्टिं यर्गः। भृती

### त्रय सप्तमाऽनुवाकः।

श्रमण्यानि ज्ञानिक श्रमा खेषु के शनिवर्त नेषु तपृतं तत् गर्यामिति जिपला पश्चा ज्ञापमाप सम् श्राष्ट्र। ब्राह्मण्य एक होतेति च श्रमुवाकमिति तथा ब्रह्ममेथे उद्भवते मज्ञनच्या मुम्लणे विनियोगं भरदाज श्राष्ट्र। ब्राह्मण्य एक होतेति चेति। एतद मुवाक गतेषु दश्च पर्या येषु प्रथमं पर्यावमाष्ट्र। (१) "ब्राह्मणः ० मे श्रवात्" (१) इति। येथं वेद्दिद्वाह्मणः सेथ्यमेकेन खकीयेन तपसा जुहोति सर्वस्य जगतः
उपकरोतीति 'एक होता', स एव च च्योतिष्टो मादि निष्यादकलात् यश्च खक्पस्य। स ईतृशः 'ब्राह्मणः', मह्मं प्रजादि चतुष्ट सं
'ददात्'। तत्रसादात् 'यश्चः', श्रिप मे सर्वदा श्रमात्॥

श्रय दितोयं पर्यायमाइ। (१) "श्रमिदिं होता ॰ श्रयात्" (१) दाश्रां पाकद्दविद्वनाश्यां उपकरे तिति 'दि होता'। श्रतएव पोषकत्वात् 'भर्त्ता'। श्रन्यत् पूर्ववद्वाख्येयं॥ ष मे भूवात्(१)। (१) पृश्विती विश्वीता। सप्रतिष्ठा॥१॥ स में ददातु प्रजां पन्नन् पृष्टिं यम्नः। प्रतिष्ठा च ने भू-षात्(१)। (१) त्रुन्तरिष्ट्यं चतुं श्वीता। स विष्ठाः। स में ददातु प्रजां पन्नन् पृष्टिं यमः। विष्ठार्श्व मे स्यात्(१)। (५) वायुः पर्च शोता। स प्राणः। स में ददातु प्रजां पन्नन् पृष्टिं यमः। प्राणश्च मे स्यात्(६)॥ २॥

(९) चुन्द्रमाः षड्ढोता। स स्तुन् कंस्पयाति। स

हतीयमाह। (१) "पृथिवी चिहाता • प्रतिष्ठा च मे भ्रयात्" (१) इति । चिभिरम्यस्रयागैरपकरातीति चिहाहलं सर्व प्रा-श्राधारलेन प्रतिष्ठालं॥

श्रय चतुर्घमाइ। (४) "श्रन्तरिचं चतुर्देशा ० विष्ठास्य मे भूयात्" (१) दति। चतुर्भिवा दृष्णाकाश्रस्थाने: \* उपकारास-तुर्देश्वलं। यचगन्धवीदीनां श्रात्रयवाद्विविधं स्थितिचेतुलस्य॥

श्रथ पश्चममार। (१) "वायुः पश्चरोता ॰ प्राणश्च मे सू-धात्(१) रति। पश्चभिः प्राणहित्तिभिरूपकरेतिति पश्चरो-दृतं। वायोः प्राणरूपलं प्रसिद्धं॥

श्रथ षष्ठमार । (१) 'चन्द्रमाः • कत्त्वनां "(१) द्रति । षषा-मृत्वनां निष्पादकलेन षड्डोहलं । 'चन्द्रमाः', श्रपि वृद्धापचयक-

<sup>\*</sup> रुक्षायकाम्मस्यानैः इति F मुक्तकपाठः।

में ददातु प्रजां प्रश्नन् पृष्टिं यर्शः। ऋतवश्व में कल-न्तां<sup>(१)</sup>। <sup>(०)</sup> ऋत्वः सप्त होता। स प्राणस्य प्राणः। समें ददातु प्रजां पृश्नन् पृष्टिं यर्शः। प्राणस्य च मे प्राको भूयात्<sup>(०)</sup>। <sup>(०)</sup> द्यारष्टहीता। सीनाधृष्यः॥ ३॥

स में ददातु प्रजां प्रयून् पृष्टिं यर्गः। श्रानाधृष्यश्रं भू-यासं () () श्रादित्यो नवहीता। स तेजस्वी। स में ददातु प्रजां प्रयून् पृष्टिं यर्थ। तेजस्वी चं स्रयासं ()।

राभ्यां ग्रुक्तरुष्णपचदारा 'श्वासन् कष्पयाति'। श्वत एवास-चामातं। श्वासनन्यो विद्धक्यायते पुनरिति॥

श्रथ सप्तममाह। (०) "श्रवः सप्त • प्राणो स्यात्" इति। सप्तानां भीर्षेष्यानां प्राणदत्तीनां पोषकत्वेन सप्तहोद्धतं। श्रत एव प्राणपोषकत्वात् प्राणस्य प्राण इत्युच्यते॥

श्रधाष्टममार । (०) "दीरष्ट ० श्रनाधृष्यस्य स्रथासं "(०) इति । श्रारोगादिभिः कम्यपान्तेरष्टभिः स्र्वेदिपकरोतीति श्रष्टरेख्वं। दुखोकस्य केगापि निराकर्त्तुमश्रक्यवादनाधृष्यते॥

त्रथ नवसमार । (९) "त्रादिखो । तेजसी च भ्रयासं" (९) दित । पूर्वे कौरष्टिभिर्चे हिसस्तानुगतेन सामान्यरूपेण नवधा-पकारात् नवहाद्वलं तेजस्तिलं चादित्यस्य प्रसिद्धं॥ ('') प्रजापिति र्द्यहोता। स इद् सर्वि। स में ददातु प्रजां पश्चन् पुष्टिं यर्थः। सर्विच्च मे भ्रयात्('') ॥ ४॥ प्रतिष्ठा, प्राणर्थं मे भ्रयात्, श्वनाधृष्यः, सर्विच्च मे भ्रयात्॥

\*ब्राह्मणः, यर्जः, श्रामः, भृता, पृथिवी, प्रतिष्ठा, श्रन्तिरंद्धं, विष्ठा, वायुः, प्राणः, चन्द्रमा, ऋतून, श्रन्त्रः, स प्राणस्यं, प्राणः, श्राः, श्रनाधृष्यः, श्रादित्यः, स तें अस्वी, प्रजापंतिः, स द्दश् सर्वः, स में भ्र्यात्॥ श्रनु० ७॥

श्रय दश्रममा ह। (१°) "प्रजापितः ॰ मे स्रयात्" (१°) इति । नव वै पुरुषे प्राणा नाभिर्दश्रमीतिश्रुतानि श्ररीरगतानि दश्चित्र द्राष्ट्रत्याच्यापकारिला दश्रहे। द्रलं। सर्वजगत्कारण लेन सर्वास्मकलं प्रजापतेः प्रसिद्धं॥

इति सायनाचार्याविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकामे यजुरा-रखके द्वतीयप्रपाठके सप्तमाऽनुवाकः ॥ ७ ॥

<sup>\*</sup> रुषानुक्रमिका A चिक्रितपुक्तके वर्त्तते न त्वितरपुक्तकदये।

### श्रयाष्ट्रभाऽनुवाकः।

(१) श्रु ग्रियं जुंभिः। सृवितास्तो मैंः। इन्द्रं उक्या मर्देः। मिचावर्षणावाशिषा। श्राक्तंरसे। धिष्णिये रुग्निभिः। मुरुतः सदा इविधानाभ्यां। श्रापः प्रोष्ठिणीभिः। श्रोषधया बृहिषा। श्रदितिवेंद्या। सोमा दीष्ठ्या। ॥ १॥

त्वष्टेभोनं। विष्णुर्यम्भेनं। वसंव श्राज्येन। श्रा-दित्या दक्षिणाभिः। विश्वे देवा जुर्जा। पूषा खंगा-

#### त्रचाष्टमाऽनुवाकः ।

त्रथ समार्यज्वि उच्चके। तेषां चेष्टकीपधाने विनि-द्योगखातुर्देशचीयब्राह्मणेऽभिहितः। इदयं यजूशवि पत्यसे-ति। तेषामेकविंगतिसङ्क्याकानां यजुषां पाठस्त। (१) "त्रिप्त-र्यजुर्भः ॰ त्रह्श त्रद्ध्या" (१) दति। त्रचाग्निसविचादची देवा यजुक्तीमादीनि यज्ञे संवरणीयान्यङ्गानि एतेर्देवाः तै: संवरणीयै: पहास्मिन् कर्मण्यागच्छन्तोति! वाकार्यः। "उक्यामदः" ग्रस्तवाची। यज्ञग्रन्दो इवि:प्रचेपवाची। 'स-

<sup>\*</sup> सम्भरकीयान्यकानि इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> सम्भरगीयैरिति तै॰ पाठः।

<sup>‡</sup> कर्म्मखामक्किति तै॰ पाठः।

कारेखं। रहस्पतिः पुरोधया। प्रजापतिकक्रीयनं। श्रुक्तरिक्षं प्रविचेखा। वायुः पाचैः॥ श्रुहरः श्रुहयीं(१) ॥२॥

## दीक्षया, पाषेः, रकष्य ॥ श्रनु॰ ८॥

### श्रथ नवमाऽनुवाकः।

(१) सेनेन्द्रंस्य । धेना हह्स्पतेः । पृथ्या पृष्णः । वा-ग्वायोः । दोष्टा सोमंस्य । पृथ्यव्यमेः । वस्नं नां गा-य्वी । ब्द्राणां विहुप् । श्वादित्यानां अर्गती । वि-ष्णारनृष्टुप् ॥१॥

गाकारः' ग्रंयुवाकमन्तः । पुरोधायच्यकाले पठनीया प्टक् पुरोवाक्। 'पविच'ग्रब्दो दग्रापविचवाची । 'त्रहं' यजमानः, 'त्रद्भया', सद्यागच्छामि । स्पष्टमन्यत्॥

द्रित सायनाचार्ळाविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके व्यतीयप्रपाठके त्रष्टमाऽनुवाकः॥ द्रा

### श्रथ नवमाऽनुवाकः।

श्रय देवपत्थाखा मन्त्रा उच्चन्ते। तेषां च विनियोगः पूर्ववद्रष्टयः। पत्थस्रेत्येवं तच पत्नीष्टकानामभिधानात्। पा-

<sup>\*</sup> बादर्भपुक्तकेषु चिख्क् अनुख्क् इति पाठदयं। 202

वर्षणस्य विराट्। यश्चस्य पङ्किः। प्रजापतेरनुंमतिः। मिचस्यं श्रुद्धा। स्वितुः प्रस्तिः। स्र्यस्य मरीचिः। चन्द्रमंसा राष्ट्रिणी। ऋषीणामरुग्यती। पर्जन्यस्य विद्युत्। चतस्रो दिशः॥ चतस्रोऽवान्तरदिशाः। श्रष्टंश्च राचिश्च। कृषिश्च दृष्टिंश्च। त्विष्ट्यापतितिश्च। श्रापश्चीषध्यश्च। उक् च स्न्द्रता च देवानां पस्नियः (१)॥ २॥

त्रुनुष्टुक्, दिशः, षट् च ॥ अनु० ६॥

उस्त । (१) "सेने म्हस्य • देवानां पत्नयः" (१) इति । देवताः इन्हादयः तत्पत्यः सेनादयः पत्यः । दिग्विदिगादयोऽपि केषास्तिद्देवानां पत्यः । एताः सर्वाः त्रागत्य यज्ञमविकसं कुर्व-न्विति वाक्यार्थः । तंत्रास्तातेः षश्चित्रतिवाक्यैः षड्विंप्रति-सञ्चाकाः पत्नीष्टका उपदध्यात्॥

दति सायनाचार्यं विरिचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे युजु-रारुष्यके स्तीयप्रपाठके नवमाऽनुवाकः ॥ ८ ॥

### श्रय दशमाऽनुवाकः ।

(१) देवस्य त्वा सिवतुः प्रसिवं। अश्विनी बीहर्भ्यां। पृष्णे इस्तीभ्यां प्रतियक्कामि। राजा त्वा वर्षणे नयतु देवि दक्षिणेऽप्रये हिर्पण्यं। तेनी सत्त्वमस्यां। वया दा-मे। मया मद्यमस्तु प्रतियहीने। क दंदं कस्मा अदात्। कामः कामीय। कामी दाता॥ १॥

कार्मः प्रतिग्रहोता। कामर्रं समुद्रमाविशः। कार्मेन ला प्रतियक्कामि। कार्मेतत्ते। एषा ते काम् दर्धि-

### श्रथ दशमाः नुवाकः।

श्रथ प्रतिग्रहमका उच्यक्ते। तेस प्रतिग्रहेरिष्टकोपधानं शितु हीं चीयब्राह्मण एवमाखातं। यथावकाशं प्रतिग्रहान् खोकं प्रणास्ति। तत्र प्रथममाह। (१)"देवस्थ व वैद्यानराय रथं"(१) इति। हे प्रतिग्रह्ममाणद्रस्थ 'वितः देवस्थ', प्रेरणे वित श्रिसम्बन्धियां 'वाक्रयां', पूष्पमन्धियां 'हस्तायां', वां 'प्रतिग्रह्मामि'। हे 'द्विणे देवि', 'वह्णा राजा', हिरस्थ-रूपां वां 'श्रग्रये', प्रापयत् । 'तेन' श्रग्निप्रापणेन, प्रतिग्रह-देाषाभावात्। श्रहं 'श्रम्तवं' नरकाभावरूपं, प्राप्नुयां, द्रयस्य द्विणादाने 'वयः श्रस्तु' प्रविद्धिणी स्रवा दातारं स्वर्गे

णा। उत्तानस्वीक्षीर्सः प्रतियत्तातु। सोमीय वार्सः। कृद्राय गां। वर्षणायार्श्वं। प्रजापतये पुरुषं॥ २॥ मनेवे तस्यं। त्वष्ट्रेजां। पूष्णिविं। निर्म्धेत्या असतरगर्देशे। हिमवेता हत्तिनं। गृन्धवीष्प्राभ्यः सगलकर्णे। विश्वेभ्यो देवेभ्या धान्यं। वाचेऽनं। ब्रह्मंण श्रोदनं। समुद्रायापः॥ ३॥

नयित्यर्थः। 'प्रतियद्दी ने' 'मद्यं', 'मय': सुखं, 'श्रम्तं'। 'द्दं' द्र यं, प्रजापितः प्रजापतये दत्तवान् श्रन्तर्यामिक्पेष दाद्यप्रतियद्दी नेः प्रेरकतात्। तथा 'कामः', 'कामाय', दत्त-वान्। यथा प्रजापितः श्रदृष्टप्रेरकः तथा कामखदृष्टप्रेरक-लात् तस्मात् 'कामः', एव 'दाता', 'प्रतियद्दीता', च खर्गा-दिफ खिवष्यः कामो दाता, ऐ दिक सुखविषयः कामः प्रति-यद्दीता। ततो हे दिखिणे समुद्रसमं 'कामं' प्रविश्व 'कामेन', विश्वलेन लां 'प्रतियद्दामि'। हे मद्भृद्यवर्त्तं 'काम' तत् 'एतत्' द्र यं, तुश्चं भवति। हे 'काम', 'ते' त्यत्प्रीतये, एव 'एवा' 'दिखणा,' प्रदक्ता, श्रिक्तरोगोचे समुत्यस्र जत्ता-नाख्यो मद्दिः 'लां प्रतियद्दातु'। श्रथ वस्तादिद्र व्यविषयान् पोष्टश्वसम्यानाह। एतेषु सर्वेषु सम्बेषु देवि दिखण द्रायनः पूर्वानुषद्वः। तेनास्यत्वादिक मित्युक्तरानुषद्वः ॥

चन्द्रतत्वादिकमृत्तवाक्यानुषक्षः इति तै॰ पाठः ।

ज्ञानायां क्रीरसायानः। वैश्वानराय र वं (१)। (१) वैश्वानरः प्रव्वया नाक् मार्र हत्। दिवः पृष्ठं भन्दं मानः सु-मक्यानः। स पूर्ववव्यनयं ज्ञन्तवे धनं। समानमं आप् परियाति जार्यवः (१)। (१) राजा त्या वर्षणा नयतु देवि दक्षिणे वैश्वानराय र यं। तेनास्तत्वमं स्थां। वर्या-दावे। मयामद्यं मस्तु प्रतिरहीने॥ क दुदं कस्मा

तस्य र्यप्रतिग्रहमन्तस्य भ्रेषस्तामुक्तरानुषङ्गात् पूर्वभाविनीं कास्विदृष्तमाद्य। (१) "वैश्वानरः • परियाति जाय्यविः "(१)
दिति। वैश्वानरास्थो देवः। 'प्रक्राया' पुरातनभरीर्धारी सन्,
स्वर्गमाद्यवान्। स च 'दिवः पृष्ठं' सुलोकस्थोपिरभागं, 'मविभाः' मननविभेषेः, 'भन्दमानः' कस्याणं कुर्वन्यक्तंते, श्रयं
यजमानः दमां दिचिणां दक्तवान् द्रत्येवं वदन् देवानामये
सारयतीत्यर्थः। 'सः' वैश्वानरः, 'जन्तवे' प्राणिक्षपाय यजमानाय, 'धनं', पूर्वत् 'जनयत्' यजमानः पूर्वे यथा दिचिणां
दक्तवान् तस्येव तदनुद्धणं फलं जनयति। स वैश्वानरः 'जाय्यविः'
सावधानः सन्, 'श्रज्या' स्वर्गममनभीतः, 'समानं', 'परियाति'
यावद्षिणार्थे द्रव्यन्तेन सदृभं तत् थे। ग्रं फलं परिप्रापयति॥

त्रस्या ऋच उपरितनं रथप्रतिग्रहमन्त्रग्रेषमाइ। (१) "रा-

श्रदात्। कामः कामाय। कामा दाता। कामः प्रतिग्रहोता। कामः समुद्रमाविश। कामेन त्वा प्रति-यह्णाम। कामेतत्ते। युषा ते काम दर्श्विणा। जृता-नस्त्वाक्रीर्सः प्रतियह्णातु (१) ॥ ४॥

दाता, पुर्वषम्, श्रापंः, प्रतिग्रहोने, नर्व च॥ श्रमु॰ १०॥

जाला ॰ प्रतिस्हातु" (१) इति । श्रम तेनास्तत्वमञ्चामित्यादि उत्तरानुषद्गः सर्वन साधारण इति दर्शयति । प्रथममन्त्रे पिठतोपि पुनराचातः राजा लेत्यादिः वैश्वानराय रथमित्यन्तः पूर्वेका याः च्यमः उपिर्यमन्त्रे पुनः पठनोयः ।
इत्येतावान् विश्वेषः । एतैर्मन्त्रेः प्रतिग्रदेष्टका उपद्थात्॥

द्दति यायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रखके हतीयप्रपाठके दश्रमाऽनुवाकः॥ १०॥

<sup>\*</sup> सर्वमन्त्र इति मि पुलक्षपाठः।

<sup>†</sup> रथमन्तः इत्यधिकः तै॰ पाठः।

<sup>🙏</sup> उपरितनमन्त्रे इति तै॰ पाठः।

### श्रथ एकादशोऽनुवाकः।

(१) सुवर्णे घर्मे परिवेद वेनं। इन्द्रस्यात्मानं दश्धा चर्रन्तं। श्रन्तः समुद्रे मनसा चर्रन्तं। ब्रह्माऽन्वविन्द्-

### श्रथ एकादश्रीऽनुवाकः।

त्रथ हे दि द्वाखा मन्त्रा त्रिभियने । तेषां विष्टकोप्रधाने विनियाग्यातु हैं जोयत्राह्मण एवमाबायते । द्वयं
यात्र्यि पत्रयमेति । तत्र द्रश्चे द्वयाक्ष्णं मन्त्रमा ह ।
(१) ''सवणें ० देवैः । स मानसीन त्रात्मा जनानां" (१) दिति ।
विक्तिः सुनित्यादीनां हे दिमन्त्राणां द्वयं र्षस्यं तत्त्वं परमात्माखरू पंपतिपाद्यतीत्ययमनुवाको इदयमित्युच्यते । तत्रानेन मन्त्रेण द्रश्चे द्वयं परमात्मातत्त्वमुच्यते । त्रशं मन्त्रद्रष्टा 'द्रम्द्रस्य' परमेश्वरस्य, 'त्रात्मानं' निजस्नरूपं 'परिवेद'
परितः सर्वत्रावस्त्रितं जानामि । को द्रश्मात्मानं, 'स्वर्षं'
स्वर्णस्त्रः, च्या स्वर्णं स्वत एव प्रकाशमानं भवति तथा
स्वयं प्रकाशं । 'घर्में' त्रन्यस्य वस्तुना दीपकं, तस्य भासा
सर्वमिदं विभातीति श्रुतेः । 'वेनं' कान्तं, सर्वदुः खराहित्येन
तस्य कमनीयतं । 'दश्रधा' चित्तिसुनित्यादिद्शहोद्दमन्ते
प्रतिपादितेराकारैः, 'चरन्तं' स्रोको व्यवहर्त्नां, 'त्रन्तः समुद्रे'

<sup>\*</sup> खत रव भासमानमिति तै॰ पाठः।

हर्महोतार्मणें। श्रुन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानां। एकः सन् बंहुधा विचारः। श्रुतः श्रुकाणि यचैकं भवन्ति।

ब्रह्माण्डस्टेः पुरा सर्वत्र व्याप्याविद्यता यायं जलसङ्कः सेऽवं समुद्रः तद्य मध्ये, 'मनसा चरन्तं' ददं सर्वे जगत् स्जियेयेवं रूपेण मनेविद्यत्तिविश्वेषेण सह प्रवर्त्तमानं। त्रतप्वान्यवेनिः। श्रापा वा ददमासन् सिखसमेव । स प्रजापतिरेकः पुष्करपर्वे समभवत्। तस्त्रान्तमंनसिकामः समवर्त्तत। दद् स्चेत्रविम्निति। 'ब्रह्मा' चतुमुर्वप्रजापितः, 'श्राणें' श्रवंवे यथेकिनिति। 'ब्रह्मा' चतुमुर्वप्रजापितः, 'श्राणें' श्रवंवे यथेकिनिति। 'ब्रह्मातारं' दश्रदेशसम्बं तत्प्रतिपाद्यस्पेणाविश्वंतं परमात्मानं, 'श्रव्यविन्दत्' स्विसाधनतेनान्त्रिय सम्ववान्। तथा च ब्राह्मासमान्तातं। प्रजापतिरकामचत प्रजाः स्ववेति। स एतं दश्रदेशतारमपश्चदिति। सेऽवमेवंविधः परमात्मा 'जनानां' सर्वेषां, 'श्रासा' श्रन्तर्थामिद्येष नियामकः सन् इद्येप्रविश्वाविद्यातः। तथाच स्वर्थते।

रंगरः सर्वस्नतानां एहे में उर्जुन तिष्ठति। आमयन् सर्वस्नतानि यन्ताक्टानि मायवेति॥ सर्वाक्तयामी स्वकीयेने सरक्षेण 'एकः', एव 'सन्', पुन-व्यविक्षेण 'बक्तथा', स्रता 'विचारः' विविधचर्णवान् सर-ति। चत एवान्येचापनिषदि स्रूयते।

<sup>\*</sup> स चान्तर्थामीति तै॰ पाठः।

सर्वे वेदा यज्ञैकं भवन्ति। सर्वे हातारा यज्ञैकं भव-निः। \*स मानसीन ज्ञात्मा जनानां ॥ १॥

एक एव हि भूताता भूते भूते खबिखतः। एकधा बद्धधा चैव दृश्वते जलचन्द्रवत् ॥ इति । 'व्रतं ग्रुकाणि' ग्रतमञ्ज्ञोपसचितान्यनन्तानि सर्यचन्द्रमचनाचि च्योतीं वि, 'यच' यिसान् परमातानि, 'एकी भविना' एक लं प्राप्नविना। तथा 'सर्वे वेदाः' ऋम्बेदप्रस्तयस्रवारे। वेदाः नानाविधग्राखे।पेताः, विखीच चिस्तम् 'एकीभवन्ति', 'हो-तारः' च होमकर्त्तारः, 'सर्वे' धजमानाः, दश्रहोचादि-मन्ता वा, विद्यान् परमात्मनि एकलं प्राप्नुविना। बुद्दा जसमधे समुत्पच कश्चित् कालमवस्वाय विस्रोयमाना अस एवेकां प्राप्नविना। तथा सर्वे भावाः परत्रद्वाण एवे। त्यस तचैव खिला विखोधमाना एकतां गच्छन्ति। श्रतएवापनिषदि श्रूयते। यतावा इमानि भ्रतानि जायको येन जातानि जो-विका। यत् प्रयन्यभिमं विश्वनितः। तदिनिज्ञामस्य। तद्वज्ञीति। 'सः' तारुष रेश्वरः, सर्वेषां 'अनानां', 'त्राताा' सक्ष्पस्तः यन्,† 'मानसीनः' योगयुक्तेन मनसोपसभ्या भवति । तथाप

<sup>\* &#</sup>x27;स मानसीन' इत्याद्यः 'ब्रच्चोन्त्रं' इत्यन्तः पाठः B चिक्रितपुक्तके प्रतितः।

<sup>†</sup> सन् इति ग्रस्टः D, E, पुराक्ष दये नास्ति।

श्रुत्तः प्रविष्टः श्रास्ता जनानाः सवाता सवीः प्रजा यचैकं भवित्त । चतुं द्वीतारेष यचं सम्पदं गर्चः त्ति देवैः। सुमानसीन श्रात्मा जनानां (१) । (१) ब्रह्मोन्द्र-

कठा त्रधीयनो। मनसैवेदमाप्तयं नेइ नानास्ति किञ्चनेति। ततो यागिनां मानसप्रत्यचगस्यवात्। ऋनःप्रविष्टः आसा अनानामिति चाऽयम्कः साऽयं 'सर्वात्मा' सर्वेषां प्राणिना-माल्या खरूपभूतः, तं हि जनाः योगेन निरुद्धिताः यनोा जगदीयरं खखक्पलेमैव याचात् कुर्वन्ति न तु भेदेन प्रश्नान्त, त्रतः पूर्वेकः सर्वेष्यर्थं उपपन्न द्रश्रुपसंद्रि-थते। 'सर्वाः प्रजाः', देवमनुखादयः, 'यम' यसिम् चामि-प्रत्यचगम्ये चैतन्यैकर्षे परमात्मनि, 'एकीभवन्ति', चतुर्देहि-मन्त्राच सर्वे चिसान् खप्रतिपाद्यैः 'देवैः', सद चिसान् त्रञ्जाषि 'सम्पदं' सम्यगेकीभावं, प्राप्तृवन्ति । 'सः' तादृज्ञो त्रज्ञासक्यः, 'मानसीनः' मानसप्रत्येजः, सर्वेषां 'जनानामा-त्या'। ऋचां भेदादपुनक्तिर्द्रष्टचा। दितीया दिपदा, इत-रासिस्रस्तुत्रयदा, रत्यृषां विवेकः। श्रव पतुर्देशस्यम्देग रश-होचादयः सर्वेऽपि मन्त्रा विवच्छान्ते। तथा च ब्राह्मणे चतु-चैं। हरेवं प्रति प्रजापतिर्वरन्द त्तवाम्। लंवे मे ने दिष्ठं इतः प्रत्यत्रीषीः। लयैतानाख्यातार इति। तसान् हैनां यतुर्ही-तार इत्याचचत इति॥

<sup>\*</sup> सर्वे दि जना इति E, F, पुराक्त दयपाठः।

मुमिं जर्गतः प्रतिष्ठां। दिव श्रात्मानः सवितारं हड्-स्पतिं। चतुं होतारं प्रदिशानुं क्षृप्तं। वाचा वीर्यः

तदेवं दब्रहोहहदयाखो मन्त्रोभिहित:। श्रथ चतुर्हीह-इदवास्था मन्त्रीभिधीयते। तच तिस्र ऋचसासु प्रथमा-माइ। <sup>(२)</sup>"ब्रह्मेन्द्रमग्निं ॰ तपसान्वविन्दत्"<sup>(२)</sup> दति। 'ब्रह्मा' चतुर्मुखः, 'इन्ह्रं' परमैत्रर्थयुक्तं परमात्मानं, 'तपसा', 'त्रन्य-विन्दत्' चिष्य स्थवान्, तद्र्यंपूर्णमासं स्ष्टिसाधनं किमिति विचार्य चतुर्दे। हमन्त्रक्षेणाविद्यतं परमाताानं निय-तवान् इत्यर्थः। तथा च त्राञ्चण च्याचायते। प्रजापतिर-कामवत दर्भपूर्णमासी स्त्रेचेति। स एतं चतुर्दीतारमप-श्वदिति। कीदृश्वभिन्द्रं, 'जगतः प्रतिष्ठां', 'त्रश्चिं' सर्वे स्व जगत त्राधारक्षे। योयं चातुरीचियचितिक्षेाग्नः तत्सक्षं, 'दिव त्रात्मानं सवितारं' चुच्चे ाकस्य प्रकाशकले नात्मवदवस्थि-तेायः सविता तद्रूपं, तथा 'रुष्यतिः, यायं देवगुरसद्रूपेषाव-स्तितं, 'प्रदिशः' सर्वान् प्रदेशान्, 'श्रुकृत्रं' सर्वेषु प्रदेशे व्यव-स्तितं, 'चतुर्दें।तारं' पृधिवीद्यातित्वादिमकाखरूपं, 'वाषः', 'वीयें' वर्वस्तं, वेद्रूपायाः वाचः सारस्रतं॥

श्रथ दितीयास्टचमाइ । (२) "श्रमः प्रविष्टः कर्त्तारमेतं ॰ कवये। निचिक्युः "(२) दति । 'कवयः' विदांसः वेदश्रास्त्रपारं

st ब्राह्मबिमिति  $^{
m F}$  पुक्तकपाठः।

त्पसाऽम्बर्विन्दत् (१) । (१) श्रन्तः प्रविष्टं कृतीरमितं। त-ष्टीरः रूपाणि विकुर्वन्तं विपृष्टिं ॥ २ ॥ श्रम्हतस्य प्राणं यज्ञमेतं। चतुं द्वीवृणामात्मानं

गताः, 'चतुर्देहिवां' चतुर्देहिशब्देगाभिधीयमानानां सर्वेदां होष्टमकार्षा, 'त्रात्मानं' खरूपभूतं परमेयरं, 'निचिक्ः' नि-श्चितवनाः। की दृष्णभात्मानं, 'श्रमाः प्रविष्टं' जीवक्षेष प्ररी-रेषु प्रविक्याविस्त्रतं। ऋतएवाचायते। ऋनेन जीवतास्त्रानान्-प्रविम्नेति। 'कर्त्तारमेतं' प्रहमित्यनेन मानसप्रत्यचेष प्रतीय-मानं सैकिकवैदिकसर्वित्रयानिषादकं। एतचान्यवासातं। एव चिद्रष्टा श्रीता प्रष्टा घृता रचयिता मना बेद्धा कर्ता विज्ञानात्मा पुरुष दति। 'रूपाणि विकुर्वन्तं', विपश्चितं 'ल-ष्टारं' गर्भेषु देवतिर्यञ्चमुखादिक्षेष 'क्षाणि', विविधं नि-चादयमां लष्ट्रदेवसारूपं। एतदणाचातं। यावच्ही वै रेतसः सिक्रस्थ लष्टा रूपाणि विकरोति तावच्छो वै तत् प्रजावत इति । 'विपर्चि' विपश्चितं, तत्तद्रूपनिर्माणप्रकाराभिन्नं, 'य-स्तस्य प्रापं भरषर्हितस्य परमात्मना स्ववहार्हेतुश्वतप्रा-णोपाधिस्तक्पं । एतद्याथर्वणिका श्रामनन्ति। कसिय-इमुक्ताना उल्हानो भविष्यामि कस्मिन् वा प्रतिष्ठिते प्रतिष्ठा-द्यामीति स प्राणमस्जतेति। यज्ञमेव सर्वेरनुष्ठीयमानतेन

<sup>\*</sup> हेतुभवप्रायापानसङ्गमिति तै॰ पाठः।

क्वया निर्मिक्यः (१) । (१) श्वन्तः प्रविष्टं क्तार्मितं। देवा-नां वन्धु निर्म्धितं गुर्मास् । श्वन्तिन क्कृतं यश्चमेतं । च-तुर्मेतृषामात्मानं क्वया निर्मिक्यः (१) । (१) शतं नि-युतः परिवेद विश्वा विश्ववारः । विश्वमिदं र्र्णणाति ।

दृश्वमानमेतं दर्जपूर्णमाययज्ञस्य चतुर्दे हमन्त्रस्य तद्यज्ञ-सृष्टियाधनसात् तद्रुपसं युक्तं। तद्यज्ञसाधनसं बाह्यणे समा-बातं। स एतं चतुर्दे तारमपस्यत्। तं मनसानुद्रुत्या दवनीये जुदेत्। ततो वैस दर्जपूर्णमासावस्र जतेति॥

श्रथ हतीयामाइ। (१) "श्रमः प्रविष्टं कर्त्तारमेतं • कवयो निषिक्यः" (१) इति। योऽयं परमात्मा सेऽयं 'देवानां' बन्धुवत् प्रियः। तादृष्ठं, तेषु पश्रपातस्वेन विजयहेतुलं तस्ववकारः। श्रामनन्ति। ब्रह्मा इ देवेभ्या विजिग्ये इति।। 'गुइसु' बुद्धिषु, 'निहितं' सास्रिलेगावस्थितं, यो वेद निहितं गुहायामित्यादि-श्रुतेः। 'श्रम्यतेन' खर्गफलनिमित्तेन, 'क्रुप्तं' सम्पादितं, 'एतं' 'यद्यं' इत्यादीनामितिः!॥

तदेवसक्चयरूपं चतुर्चेत्रस्ट्यमुक्तं। अथ पश्चहेत्रस्ट-याख्या मन्त्री अभिधीयते। तच प्रथमामादः। (१)''व्रतं नि-

<sup>\*</sup> तेषु देवेषु पद्मपात्वेनेति तै • पाठः।

<sup>†</sup> कठा चामननीति तै । पाठः।

<sup>‡</sup> स्त्वादि पूर्ववदिति तै॰ पाठः।

इन्द्रस्यातमा निर्हितः पर्चहोता। श्रम्हतं देवानामार्यः प्रजानीं(६) ॥ ३॥

(९) इन्द्रः राजानः सिवतारं मेतं। वायारात्मानं क-वया निर्चिक्यः। रुग्निः रंग्नीनां मध्ये तपन्तं। श्वतस्य पदे क्वया निर्पान्ति(९)। (०)य श्वीग्रडकेश्ये सुर्वनं हि-

युतः ॰ प्रजानां"(॥) इति । 'पञ्चहोता' श्रिश्चिता इत्यादि
पञ्चहोत्रमन्त्रक्तपः,श्रात्मा सः 'विश्ववारः' सर्वेर्वरणीयो वायुक्तः
सन्, 'श्रतं नियुतः', श्रतसङ्घाकान् खकीयान् खान्, 'परिवेद'
परितः सञ्चारिलेन जानाति, श्रत एव 'इदं विश्वं' जगत्, 'एणाति' व्याप्नोति, सोयं 'इष्ट्रस्थात्मा' परमेश्वरस्य खक्षपद्धतः
सन्, 'निहितः' सर्वचावस्थितः, स च 'देवानामस्तं', प्रयक्कित।
'प्रजानां', वा 'श्रायुः', प्रयक्कितीति श्रेषः ॥

श्रथ दितीयामाइ। (९) "दुल्ल्स्र्स्राजन्त्र ॰ निपान्ति" (९) दित।
एवं चतुर्दे । देव्हं । पण्डिताः, 'निचिक्युः' विनिधितवनाः। कीदृशं, 'दुल्लं' परमेश्वर्ययुक्तं, 'राजानं' दीषमानं, 'स्रवितारं' प्रेरकं, 'वायोः', 'त्रात्मानं' खक्ष्पस्तं, ते कवत्र एतं चतुर्दे । स्त्रतस्य पदे' ब्रह्मणः खाने, 'निपान्ति' नितरां पाखयन्ति, तद्रूपलेन पश्चनीत्यर्थः। कीदृशं, 'रस्रीनां' दृश्यमानानां किर्णानां, 'मध्ये' खिला 'तपन्तं' जगतसापं कुर्वन्तं, 'रिस्नं' प्रीढरिसाक्ष्पं, त्रादित्यमित्यर्थः॥ भीति। श्रानिभिष्ः समयो खाकान् विषष्टे। यस्याएड-केश्यः शुक्षमाष्टः प्राणमुखं। तेन क्षृत्तीऽस्तेनाइमं-स्मि<sup>(०)</sup>। (<sup>०)</sup>सुवर्षे केश्यः रश्रमा परीष्टतं। देवानां वसु-धानीं विराशं॥ ४॥

त्रय हतीयामाइ। (१) "य त्राण्डको हे ज महतेना इमिसा" (१) इति। 'यः' पश्च हो हदेवः, 'श्राण्डको हो' स्न ह्याण्डमधे, 'श्रानिसिंदः' समेदेनाविद्यतः सन्, 'श्रुवनं' हास्त्रं भूतजातं, 'विभित्तं'
धारयति। 'श्रय' म्रह्याण्डभेदानन्तरं, तदन्तः खितान् भूरादि'खेतिन्', 'विचष्टे' विश्वेषे प्रख्यापयति, 'यख' चतुर्हे हिरूपख परमात्मनः, 'श्रुसमाण्डको सं' प्रवसं म्रह्याण्डावका श्रखं, 'प्राणं', वायुविश्वेषं, 'खन्यमाद्यः' गर्भवेष्ट नखानीयमाद्यः, चया लेकि गर्भ खन्तेन वेद्यते तथा स्रद्धाश्चरीरेष प्राण्वायुना म्रह्याण्डं वेष्टितं भवति। 'तेना स्रतेन' पश्च हे हिरूपेष परमात्मना, 'श्रहं', 'क्कप्तः' खवहारसमर्थलेनो त्यादितः, 'श्रिसं' ॥

त्रण वर्दे। ह्यद्यमकाः। तत्र प्रथमास्यमासः। (८) "स्वर्षे • विवित्धे" (८) इति । वाग्योतेति मन्त्रोऽत्र वर्द्द्देशता, स च म-स्नाच्डकोत्रमध्ये चन्द्रक्षेषाविद्यतः। चन्द्रक्षं वर्द्दे। हृदेवं वि-राजं प्रभिक्ताः †स्वर्षतादिगुषयुक्तमाच्यते। 'स्वर्षे' ब्रोभन-

क 'बस्व' पच्चे हाढदेवस्य, 'बास्वके त्रियं मुद्यास्तं, 'युवामुखं' प्राय-खरूपं 'बाडः', 'तेन' पच्चे हाढरूपेय परमाताना, 'बचं', 'क्रुप्तः' बवचारसम्बेलेन उत्पादितः, 'बस्ति'। हति तै विक्रपृक्षकपृतपाठेर बस्य चतुर्चे ढरूपस्थे खारभा बस्तीतिश्रेषपर्यन्तस्य विनिमये वे दिवस्यः।

<sup>†</sup> देवरच्छाभिचा इति तै॰ पाठः।

श्रम्हतस्य पूर्षां तामुं क्लां विचंश्वते। पाद् एषड्ढां-तुर्न किलाविवित्से (\*)। (१)येन्त्रवंः पञ्चधात क्रृमाः। उत्तवा षुड्ढा मनुसात क्षाताः। तः षड्ढातारमृतुभिः

वर्षे, एतं चन्द्रमण्डलं हिरण्यवर्षे पितं, व 'क्षे कां व्यक्ता क्षाण्डकी क्षमध्यं, 'रजसा' रखनात्मकेनास्तेन, 'परी हतं' सर्वता व्याप्तं, तथाविधं चन्द्रं, 'तामुकलां' तादृश्री मेव भागक्ष्यां, 'आषचते'। कीदृशीमिति तद्ख्यते। 'देवानां वस्तुधानों' विक्तरव्यादीनां देवतानामपेचितं यदसु अस्तक्षं तस्य धारियनों। अत एवसवंते। प्रथमां पिवते विक्तिंतीयां पियते रिविरित्यादि।
'विराजं' विशेषेष राजमानां, 'अस्तस्य पूर्षां' पीयूषेण पूरितां, एवं क्षं यद्ढे त्विस्तिशां आचनते। प्राक्ततस्य जनः
'यद्ढे तिः', 'पादं' यद्ढे तिस्ति स्वांत्रभूतं चन्द्रं, 'न किसाविवितेरें, नैव जानाति॥

श्रथ दितीयामाइ। (८) "येनर्ततः । कवयो निपानि।"
(८) दति। 'येन' चन्द्रक्षेण षड्ढेाढदेवेन, वसन्तासृतवः पञ्चप्रकाराः 'क्रुप्तः' सन्पादिताः, हेमन्तिश्रिश्वरयोः समासेन पञ्चलं। 'छत वा' श्रथवा, हेमन्तिश्रिश्वरयोविंभागेन षट्प्रकाराः 'क्रुप्ताः', 'छत' श्रपि च, 'मनसा क्रुप्ताः' सङ्ख्लामानेण सन्पादि-

<sup>\*</sup> आखते इति E, F चिक्रितपुत्तकदयपाठः।

कल्पमानं। ऋतस्यं पदे क्वये। निर्पान्ति()। (१०)श्रुन्तः प्रविष्टं कुत्तारं मेतं। श्रन्तश्रन्द्रमंसि मनसा चरन्तं। स्

ताः, 'तं' पञ्चषड्ढे हिदेवं, 'खतुभिः', 'कल्पमानं' पञ्चधा षे दि। वा भिन्नेः वमनादिभिः, सर्व व्यव हारसमधें, 'खतस्य पदे' सत्यस्य परत्र ह्याणः स्थाने, 'कवयः' वेदर हस्याभिज्ञाः, 'निपान्ति' नि-तरां पास्तयन्ति, परत्र ह्योवायं चन्द्र इतः षड्ढे तिस्येवमुपासत इत्यर्थः॥

त्राय वतीयामाइ। (१०) ''त्रामाः प्रविष्टं • प्रतिधा चरतं" (१०) दित। 'देवाः', धर्वे 'सदैव सम्मं' खकीय इदये खेन जीवात्मना सहैवाविद्यतं, 'एतं' षड्ढे। वदेवं परमात्मानं, 'न विजानिन्न' वेदामाध्यासमम्मरेण इदयेऽविद्यते। उयं परमात्मीवेति विश्वेषेण न जानिन्नः। कीदृशं परमात्मानं। 'श्वनः प्रविष्टं' श्वन्तर्यामि- इपेण सर्वेषां पृथियादिपदार्थानां मध्येऽविद्यतं। एतष वाजसने यिने। उमर्यामित्राञ्चाणे यः पृथियान्तिष्टक्षित्यादिना बद्धप्रपञ्चनामनिन्। 'कर्तारं' नियामकलेन सर्वस्य निष्याद्यां, 'त्रमायम्हमसि' चन्द्रमण्डलमध्ये, 'मनसा' सद्धस्यमाचेण, 'चर्मं', एतचे। पलचणं सर्वेष्यपि वस्तुषु चर्नामित्यर्थः। एत-

<sup>\* &</sup>quot;तं" चन्द्ररूपं वद्देश्टदेवं इति F पुक्तवपाठः।

<sup>2</sup> Q 2

हैय सन्तं न विजानन्ति देवाः। इन्द्रंस्यात्मानः शत् धा चर्रनं(१०) ॥ ५ ॥

(१९)इन्द्रो राजा जर्गता य ईथे। सप्तहीता सप्तथा विक्कृप्तः(१९)। (१९)परेष तन्तुं परिविष्यमीनं। श्रुन्तरी-

देव राष्ट्रीकर्त्तं, प्रतथा चरनामित्युत्रं। 'इन्ह्रस्थ' परमैश्वर्यंदु-क्रस्य देवादेः, त्रातासृतं स्वरूपं ॥

त्रथ सप्तहे । स्वाहित स्वाह्यो सन्तः। तच प्रथमां स्वमार। (११) "इन्हो राजा • सप्तभा विक्रुप्तः" (११) इति । सहाहित हैं। ते त्यां सन्तः 'सप्तहोता'। स च 'सप्तभा क्रुप्तः' हो च ध्वर्युप्रमुखैः सप्ति । प्रकारैः सन्यादितः। स किं रूप इति तदु ख्यते। 'इन्दः' पर्मेश्वर्ययुक्तः, 'राजा' दीष्यसानः 'खः' पर्मात्मा, 'जगतः', 'ईग्रः' खामी भवति। स एवायं सप्तहो हरूप इत्यर्थः॥

श्रध दितीयामा । (११) "परेष तन्तुं • अञ्चान्विन्दत्" (११) दित । 'अञ्चा' प्रजापितः, 'देवानां' दन्त्रादीनां, 'इदयं' इद-यस्ति । परमात्मानं, 'श्रन्विन्दत्' श्रन्यि सध्वान्, किनुनं, 'तन्तु', 'परेष' श्रविच्छित्रस्य यश्रस्य परसात् प्रस-दश्रायां, 'परिविच्यमानं' दृष्टिक्षेष परितः विच्यमानं,

<sup>॰ &#</sup>x27;बात्मानं' खरूपभूतं, इति तै॰ पाठः।

द्तिय मनेसा चरेन्तं। देवानाः हृद्यं ब्रह्मान्वेविन्दत् (१२)। (१२) ब्रह्मीतद्वह्मां खु उर्ज्यभार । श्रुकः स्थातेन्तः स-रिरस्य मध्ये (१२)। (१४)श्रा यस्मिन् सप्त पेरेवः। मेर्चन्ति बहुलाः श्रियं। बहुश्वामिन्द्र गामेतीं (१४)॥ ६॥

''त्रकारादित्ये' त्रादित्यमण्डस्रमध्ये, 'मनशा' सङ्गल्यमात्रेण, 'चरकां',॥

त्रथ हतीयामार। (१२) "त्रज्ञीतद्वज्ञाषः • यरिरस्य मधे"
(१२) इति। 'त्रज्ञा' चतुर्मुखः प्रजापितः, 'त्रज्ञाषः', वेदस्य सकाप्रात् 'एतत्' सप्तरोहस्य रूपं, 'एक्जभार' सार्लेनो द्वृवान्।
कीदृत्रं, 'चकें' सर्वरूपेणावस्थितं, 'सरिरस्य' मेघस्र अस्य, 'मधे',
रिस्सिदारा प्रविद्य, 'स्रोतनां' वर्षयनां॥

श्रध चतुर्थीमाइ। (१४) 'श्रा यसिन् ० वक्षश्रामिन्द्रगामतीं" (१४) दति। 'यसिन्' सप्तदेश इति श्रादिखे, 'पेरवः' छिप्रदानेन खेलस्य पातारः, सप्तम्ह्याका रम्मयः प्रापिताः रमिस्प्रकञ्च, साकञ्चानां सप्तभमाञ्जरेकजिमत्यन प्रपञ्चितं।
ते च सप्तरम्मयो, 'बङ्गखां श्रियं' प्रभूतां भनादिसम्पदं, 'मेइनित' छिसेचनदारेष सम्पादयन्ति। हे 'दृष्ट्' सप्तदेशहदेवहृष्
परमेश्वर, 'बङ्गशां' बङ्गभिरसेह्पेतां, 'गोमतीं' बङ्गभिगांभिद्पेतां, तां श्रियं प्रयच्छेति श्रेषः॥

<sup>\*</sup> षाश्रिता इति E,F पुत्तकदयपाठः।

(१४) त्रचुतां बहुला श्रियं। स इरिवंस्वित्तेमः। प्रेक्-रिन्द्रीय पिन्वते(१४)। (१४) बहुत्रामिन्द्र गार्मतीं। त्रचुतां बहुला श्रियं। मह्यमिन्द्रो नियंच्छतु(१४)। (१०) श्रृतश्र श्रृता त्रीस्य युक्ता हरीणां। त्रुवीङायातु वस्त्रीभी रुक्सिरिन्द्रेः।

त्रथ पश्चमीमाइ। (१६) "त्रचुतां ॰ पेर्हारक्राय पिन्नते" (१६) इति। 'सः' देवः सप्तहे । चार्चाः, 'इन्ह्राय' कर्मखामिने यन-मानाय, 'त्रियं', 'पिन्यते' सिश्चति, प्रयच्छतीत्यर्थः। कीदृगः सदेवः, 'हरिः' पापहरणभीजः, 'वसुवित्तमः' त्रतिष्रयेन धन-स्य स्था, 'पेरः' पास्तः। कीदृशें त्रियं, 'त्रच्युतां' विनात्र-रहितां, 'बद्धखां' गवात्रादिभिः प्रभृतां॥

त्रथ षष्टोमार। (१९) "बह्नश्वामिन्द्र गेमितीं ॰ नियक्कतु"
(१९) इति। 'इन्द्रः' परमैत्र्ययुक्तः सप्तर्हाद्धदेवः। स्पष्टमन्यत्॥
त्रथ सप्तमीमार। (१०) "त्रत्र्यता ॰ नियक्कतु" (१०) इति।
'त्रस्य' त्रादित्यक्षपस्य सप्तर्हाद्धदेवस्य, 'रहीणां' त्रन्थकार् रहरण्यानां रस्मीनां, 'त्रत्र्यता' त्रतसङ्काकानि स्तानि, त्रयुतसङ्काकानीत्यर्थः। 'युक्ता' युक्तानि, सन्पादितानि, 'इन्द्रः' परमैत्र्ययुक्तः 'रिक्यः' बद्धविधरिक्षयुक्तः त्रादित्यः, 'वसुभिः'
धनैः, सर्र 'त्राचातु' त्राभिमुख्येनागक्कतु। त्रागतस्य स्वता
'बद्धकां त्रियं' प्रस्तां धनादिसम्पदं, 'मे' मद्यं, 'नियक्कतु

प्रमः हंमाणे। बहुलाः श्रियं। रिक्षिरिन्द्रेः सविता मे निर्यक्कतु<sup>(१०)</sup> ॥ ७ ॥

(१८) घृतन्तेजो मधुमदिन्द्रयं। मय्ययम्प्रिईधातु(१८)। (१८) इरिः पत्रकः पेट्री सुंपर्यः। दिविश्वयो नर्भसा य एति। सन् इन्द्रेः कामवरं देदातु(१८)। (१०) पर्चारं चक्रं परिवर्त्तते पृथु। इर्रायाज्योतिः सरिरस्य मध्ये। अर्जसं

नितरां ददातु । कीदृष्यः स्विता, 'प्रमण्डमाणः' श्रसादीयस्त-तिभिः प्रकर्षेण वर्द्धमानः, 'रिक्यः' बद्धविधरिक्ययुक्तः, 'द्रद्रः' परमैत्र्यर्ययुक्तः॥

श्रवाष्ट्रमीमार । (१८) "घृतन्तेजा ॰ मय्ययमग्निर्दं धातु" (१८) रति । 'श्रयं' सप्तरेशहरेवः, द्रवात्मकः सन् 'मयि' यजमाने, 'मधुघृतं' मधुररसेापेतं घृतादिद्रव्यं, 'तेजः' कान्तिं, 'द्रित्र्यं' चत्तुरादिसामर्थे प, 'दधातु' सम्पादयतु ॥

श्रय नवमीमाइ। (१८) 'दिर: पन्तक्वः व्हरातु" (१८) द्रति। 'दिरः' श्रम्भकारहरणश्रीलः, 'पतक्वः' स्वर्यक्ष्यः, 'पटरी' तेजः-पटलवान्, 'सुपर्णः' पचिषदृशः, 'दिविषयः' स्वर्गनिवासी, 'यः' सप्तहें दृदेवः, 'नभसा' श्राकाश्रमार्गेष, 'एति' गच्छति। 'सः' देवंः, 'नः' श्रस्ताकं, 'कामवरं' कामानां मध्ये श्रेष्ठं, 'ददातु'॥ श्रय दश्रमीमाइ। (१०) 'पञ्चारं पक्षं व्यामवरं ददातु"

ज्योतिर्नर्भसा सपैदेति। सन् इन्ह्रंःकामवृरं देदातु (१०)। (१९)सप्त युष्त्रित्ति रयमेकं चक्रं॥८॥ एको अश्वी वहति सप्तनामा। चिनाभि चक्रमजर्मन

(१९) इति। ऋतुपञ्चात्मका चारा यस काल चक्रस्थ तत् 'पञ्चारं', 'पृथु' विस्कृतं, 'चक्रं' संवत्मरात्मकं काल चक्रं, 'परिवर्णते'
परितः प्रवर्णते। 'सरिरस्थ मध्ये' मेघवर्ति जलस्य मध्ये, 'हिरश्वच्योतिः' रिम्मश्चारणविद्युद्रूपपरिचामे सति सुवर्षसमानं
च्योतिर्यस्य मण्डलस्य तिद्वरण्यच्योतिः, तादृष्यं 'च्योतिः' चारिश्वमण्डलं संवत्मरचक्रनिचादकं, 'त्रजसं' निर्नारं 'नभस'
श्वाकाश्वमार्गेष, 'सपंदेति' प्रनेः सञ्चरति गच्छति। 'सः' च्योतिर्मण्डलात्मा 'नः' श्रस्माकं 'कामवरं ददातु'॥

त्रथ एकादशीमाइ। (१९) "सप्त युजिन्त ० शुवनानि तस्तुः" (१९) इति। सप्तसङ्खाकाः साकञ्जानामित्यचे काः मुख्यरिया-विश्वेषाः श्रश्यसङ्काः 'एक चर्कः' एक प्रकार परिवर्त्तं का खचकं, 'युञ्जन्ति'। प्रवर्तयन्ति। तदेव स्पष्टी कियते। 'सप्तनामा' सप्त-सङ्खानि नामानि नमनये। ग्रानि कंग्रानि रिक्षा इत्पाषि व-

<sup>\*</sup> च्यच्चरमिति E पुक्तकपाठः। † वक्षानीति तै॰ पाठः।

नंवों। येनेमा विश्वा सुवनानि तस्युः(११)। (११)भद्रं पर्या-न्त उपसेदुरग्रे। तपा दीश्वाम्चवंग्यः सुवर्विदंः। तर्तः श्व् बस्तमोजंश्व जातं। तद्सी देवा श्वभिसन्तमन्तु(११)।

सामी सप्तनामा। 'श्रश्वः' व्यापकः 'एकः' सर्वः तत्काल चकं 'वहति'। कीदृशं चक्रं, 'जिनाभि' तिस्रः सल्य जसमागुण इत्याः स्वतभिवस्य दर्तमान इत्या वा नाभयो यस्य तिश्वनाभि, 'श्रश्वरं' विनाश रहितं, न हि कासः संसारमधे कदाचि दिनस्यति। 'श्रन-वंं' श्रवी विरोधी विनाशको स्नाहको वा श्रवैति श्रुतेः, तद्र हितं, न हि कास चक्रस्य कश्चिशाशकोऽस्ति। 'येन' कास चक्रेण, 'इमा विश्वा सुवनानि' दृश्यमानानि सर्वाणि स्वतजातानि, तिष्ठन्ति, सुखेन वतन्ते तस्य कास चक्रस्य निर्वाहकोऽयं सप्तहोहदेव श्रादित्यः॥

त्रय दादणीमाह। (११) "भद्रं पर्याने श्विभिन्नमन्" (११) दित। 'सुवर्विदः' खर्गमार्गाभिष्ठाः, स्वयः 'भद्रं' कख्याणं सप्त-हे। हृद्धक्पमादित्यं, 'पर्यानः' प्राप्यत्नेन निश्चन्यानाः, 'तपः' त्रन धनादिक्ष्पं, 'दीचां' नियमविशेषं च, 'खपसेदुः' त्रनुष्ठितवनाः। 'ततः' त्रादित्यसकाधात्, 'चचं' चतात् चाणं त्रनिष्ठनिवारणं। 'वसं' धरीरणितः, 'त्रोजः' कान्तिः, दत्येतत् सवें 'जातं' सम्पन्न। 'तत्' च स चचादित्रयं, 'श्रसे' यजमानाय, 'देवाः', त्रिभिन्नमन्तु। श्रभितः सम्पाद्यन्तु॥

(११) श्वेत १ र ग्रिमं वे अध्यमानं । श्रृषा स्वेतारं सुवेनस ग्रेषां । इन्द्रं निचिक्यः पर्मे ब्येमन् (११) ॥ ८ ॥ (१४) रे हिंखोः पिक्रसा एके रूपाः । श्ररं नि पिक्रसा

चय चयोदशीमाइ। (११) "श्वेत रिमां • परमे खोमन्" (११) इति। 'परमे खोमन्' जल्कृष्टे इदयाकाभे, 'इन्हं' पर-मैश्चयंगुकं सप्तदेष्टदेवमादित्यं, 'निचिक्युः' निस्तितवनः, ध्यातवन्त इत्यर्थः। कोदृश्चमिन्हं, 'श्वेतं' प्रकाष्ट्रपलेन श्रेष्ठान्तं 'रिमां' रिमांगुकं, 'बेभुज्यमानं' सर्वैः प्राणिभिः दृष्टि-द्वारेण एनः पुनः भुज्यमानं। एतदेव स्पष्टीकियते, 'भपं नेतारं' श्वादित्याच्यायते दृष्टिरिति स्तत्या सर्वे। जलस्य नेता तादृशं, 'भुवनस्य गोपां' भुवनस्य पालकं।॥

श्रथ चतुर्दशीमाद। (१४) "रोहिणोः ॰ नाव्यानां" (१४) दति। 'रोहिणोः' रोहिणवर्णाः, ं 'पिङ्गलाः' पिङ्गलवर्णास, या श्रापसान्त्र मियमक्षेन बद्धविधा दृश्यन्ते। ताः सर्वा श्रपि सप्तरोहरूपस्य श्रादित्यस्य रश्मियमक्षे सति मेघेषु नानाद-प्रतप्तिस्वश्चकरूपाः, हे भवन्ति। तथा 'चरन्तीः' दृष्टिरूपेष

<sup>\*</sup> प्रकाशमानतिमे(त तें • पाठः।

<sup>†</sup> भूतजातपाचकमिति तै॰ पाठः।

<sup>🕽</sup> जोरकतवर्की इति तैं॰ पाठः।

<sup>§</sup> नानारूपलं परित्यच्येकरूमा इति तै॰ पाठः।

रकरूपाः। ऋतः सहस्रीति प्रयुत्तानि नार्थानां (१४)।
(१४) ऋवं यः खेता रक्षिः। परिसर्विमिदं जर्गत्। प्रजां
पन्नन् धनानि। ऋसाकं ददातु (१४)। (१९) खेता रक्षिः
परि सर्वे वसूव। सुवन् मर्छं पृत्रुन् विश्वरूपान् (१९)।
(१०) पृतृकुमक्तमसुरस्य मायया॥ १०॥

भूमी पतन्त्यः ताः पिङ्गलादिवणी श्वापः, 'एकक्षाः', भ-विना। दृष्टिबाइक्षेत्र भूमी 'नाव्यानां' नावा तर्षीयानां श्रपां, 'श्रतं सद्द्वाणि' प्रयुतानि श्वतसङ्ख्याबद्धविधसद्ख्यलच-सङ्ख्याबाद्य सम्पद्धते। दृष्टिकाके तच तचानेकप्रवादा भविना। तदेतत् सर्वे सप्तदेशहमाद्यात्यं॥

त्रय पश्चदशीमाइ। (१५) "त्रयं यः ॰ त्रस्नाकं द्दातु" (१५) इति। 'यः' त्रादित्यः, स्रेतवर्षी रिम्मयुकोऽस्ति सेऽयं 'सर्विमदं' 'त्रगत्', परिचाण वर्तमानः 'त्रस्नाकं', प्रजादिकं 'द्दातु'॥

श्रथ वेडिश्रीमाइ। (१९) "सेता रियाः • विश्वक्षान्" (१९) इति। 'सेतारियाः' श्रुक्षवर्षरिययुक्तः श्रादित्यः 'वव' जगत्, 'परिवश्वव' परिता व्याप्तवान्, ताहृत्र श्रादित्यः 'मद्यं' 'वि-श्वक्षान्' गोमिहिव्यादिक्षेण वद्यविधान्, 'पश्रुम्', 'स्वत्' वैति, प्रेर्यतित्यर्थः॥

त्रथ सप्तदक्षीमा द। (१०)"पतक्रमक्षं • वेधसः"(१०) द्ति। 2 = 2 हृदा पंश्वित्त मनेसा मनीषिणः। समुद्र श्रुन्तः क् वया विचेक्षते। मरीचीनां पद्मिच्छन्ति वेधसः (१०)। (१०)पृतुको वाचं मनसा विभक्ति। तां गृथवीवदृहुभैं श्रु-

त्रसन् प्राणान् राति ददातीति 'त्रसुरः' परमात्मा, तस्य 'मायया' त्रचित्त्यम्मा, 'त्रक्तं' त्रभिव्यक्तं, 'पतङ्गं' त्रादिखं, 'इदा' 'मनमा' हत्पुण्डरोकगतेन नियमितेनान्तः कर्णेन, 'मनीविणः' वेदमास्त्राभिज्ञाः महर्षयः, 'पम्यन्ति' ध्याला माचात् कुर्वन्ति, 'कवयः' खैाकिकवार्त्ताभिज्ञाः "पुरुषाः, 'ममुद्रे त्रन्तः' ममुद्र-ममाने दन्तरिचमध्ये, 'विचचते' विभेषेण कथयन्ति, श्रय-मादित्यः उदितः मध्याक्ते ममागत दत्यादिव्यवहारं कुर्व-न्ति। 'वेधमः' विधातारा द्रनुष्ठान कुम्रखाः केचिय्य जमानाः, 'मरीचीनां', 'पदं' रम्मीनां स्थानमादित्यं, 'द्रस्कृन्ति' मादि-त्यमायुच्यप्राष्ट्रयं मनुतिष्ठन्ती त्यर्थः॥

श्रधाष्टादशोमाइ । (१८) "पतङ्को वार्च । निपानि "(१८) इति। 'पतङ्काः' श्रादित्यः, 'मनसा', खकोयेन, प्राणिनां 'वार्च', 'विभर्त्ति' धारयति, श्रन्तर्यामिरूपेण वार्चप्रेरयतीत्यर्थः। तथाच पाराणिका श्राद्धः, योऽन्तः प्रविष्यमम वार्चिममां प्रसुप्तां

<sup>\*</sup> काजक्तानाभिचा इति तै॰ पाठः।

नाः। तां चार्तमानाः खर्यं मनीषां। ऋतस्यं पुदे क्व-या निपान्ति (१८)। (१८)ये ग्राम्याः पृथवे। विश्वरूपाः। वि-रूपाः सन्ते। बहुधैकं रूपाः। श्रुप्तिस्ताः श्रुये प्रमुमोक्तु देवः॥ ११॥

यद्यीवयत्य खिला प्रक्रियः स्वधा स्विति । 'तां' त्रादित्य प्रेरितां वाचं, 'गर्भे त्रनः' प्ररीत् स्व मध्ये, गर्भ्यवनामको वायुरवद्दुसारयति । गन्धान् वहतीति युत्पत्त्या गन्धवं प्रव्हा वायुः 'त्रवदत्, ज्ञारयति । गन्धान् वहतीति युत्पत्त्या गन्धवं प्रव्हा वायुमाच छे । वायु हिं ताल्वादि स्थाने लु संयुक्तो वाच मुचारयति ।
'तां' वायु ने । स्वादि स्थाने लु संयुक्तो वाच मुचारयति ।
'तां' वायु ने । स्वादि स्थाने लु संयुक्तो वाच मुचारयति ।
'तां' वायु ने । स्वाद्य स्वाद्य स्वाद्य प्रव्राद्य पर मह्याद्य पर मह्याद्य पर मह्याद्य पर मह्याद्य पर मह्याद्य पर मह्यादि त्यस्य पर मह्यादि त्यस्य पर स्वाद्य ।
स्वादित्यस्य माह्यस्य ॥

त्रयेकोनविज्ञीमाइ। (१८)"ये याम्याः ० संविद्दानः"(१८) इति। 'ये' पत्रवः, 'ग्राम्याः' यामे भवाः गवात्रादयः, 'विश्वकः-पाः' जातिभेदैः बद्धविधाः, 'विक्षपाः' वर्षादिभेदेन विविधा-काराः, एवं बद्धधा दृष्यमानाः 'सन्तः', त्रपि पुनः पद्भवा-

<sup>\*</sup> रतिषक्रकोडीक्रतपाठः E पुक्तके गास्ति।

प्रजापंतिः प्रजयां संविद्गनः (१८)। (१०)वीतः स्तुवे सुः वे । युवमस्मासु नियंच्छतं । प्रप्रं युचरंतिन्तिरः (१०)। (१९)ये याम्याः पृथवां विश्वरूपाः। विरूपाः सन्ता वष्टुः धैर्वरूपाः। तेषाः सप्तानामिष्ट रन्तिरस्तु । रायस्योः

कारेणैकक्पाः 'तान्' सर्वान्, श्रिश्चिषः सप्तद्देवः, 'श्रिये प्रमुमेक्षि,' प्रथमं तत्तत्त्वानं मुञ्चतः, प्रमुच्च श्रिसाधं ददा-लिखर्थः। 'प्रजापतिः', च खकीयया 'प्रजया', 'संविदानः' एकमत्यङ्कतः, श्रसाधं प्रपूर्त् ददालिति ग्रेषः॥

त्रथ विंशीमार । (१०) "वीत श्रस्त । प्रयत्तपतिन्तरः"
(१०) इति । हे त्रश्चिपत्रजापती 'युवं' एभी युवां, 'सुके सुके' तत्तद्ववाद्यपत्ये, 'वीतं' प्रजननमुत्पत्तिं, 'ऋसास्' 'नियक्कतं' नियमेन समाद्यतं । 'यज्ञपतिं' यजमानं, 'प्रप्रतिरः' त्रात्यनं
प्रकर्षेण बर्द्भयतं॥

षधैकविंशीमाद । (१९)"चे ग्राम्याः ॰ स्वीर्धायाय''(१९) दति । ग्राम्यादिष्रच्दाः पूर्ववद्याच्याः । 'तेषां' ग्राम्यपष्ट्रमां, 'सप्तानां' गेऽश्वाजाविपुरुषगर्दभोष्ट्ररूपाणां सप्तमङ्काकानां,

<sup>\*</sup> तत्तद्भेदेन। चितमुद्धत् इति तै॰ पाठः।

षाय सुम्रजास्वायं सुवोर्याय<sup>(११)</sup>। <sup>(११)</sup>य श्रीर्खाः प्रश्वी विश्वरूपाः । विरूपाः सन्ती बहुधैकं रूपाः । वायुक्ताः श्रुप्ते प्रमेनाक्षु देवः । प्रजापंतिः प्रजया संविद्ानः<sup>(११)</sup>। <sup>(११)</sup>द्रडीये स्टप्तं प्रतवेश्वराचरं । देवा श्रन्वेविन्द्रन् गुर्हाहितं<sup>(११)</sup>। <sup>(११)</sup>य श्रीर्खाः पश्वी वि-श्रद्धीयः । विरूपाः सन्ती बहुधैकं रूपाः । तेषाः स-

र्ह त्रसाद्भृहे, 'रिन्तः' क्रीडा, 'त्रसु' तच धनपृष्टिशाभनापत्य-श्रोभनवीर्यार्थं सम्बद्धते ॥

त्रय दाविंगीमार । <sup>(२२)</sup>''य त्रारक्याः ॰ संविदानः''<sup>(२२)</sup> रति । त्रारक्षे भवाः त्रारक्याः दिखुराः त्रापदादयः ताम्, त्ररक्याधिपतिर्वायुः 'प्रमुमोक्तु' । त्रन्यत् पूर्ववत् ॥

श्रथ चयोविश्वीमार । (११) "इ.स.चै स्तं ० गुराहितं" (११) इति । 'इ.स.चै' गोसम्पादनार्थे, 'स्तं' प्राप्तं, 'घृतवत्' घृत-युक्तं, घृताकारमित्यर्थः । तार्द्र्यं 'चराचरं' स्वावरजङ्गमरूपं वगदनुम्टद्दीतुं, 'गुराहितं' प्राणिमां बुद्धाववस्तितं, सप्तदेशस्त्रेव-देवाः 'श्रम्यविन्दन्' श्रम्बस्य स्थावन्तः ॥

त्रथ चतुर्विज्ञीमाइ। <sup>(२४)</sup>''य भार्**ष्याः • सु**वीर्याय"<sup>(२४)</sup>

मानामिष्ठ रन्तिरस्तु । रायस्योषीय सुप्रजास्वार्य सुः वीर्याय<sup>(२४)</sup> ॥ १२ ॥

श्रात्माजनानां, विकुर्वन्तं विपश्चिं, प्रजानां, वसुधा-नीं विराजं, चर्रन्तं, गार्मतीं, मे नियंच्छतु, एकं चक्षं, व्यामन्, माययां, देव, एकंरूपां, श्रृष्टां चं ॥ श्रनु॰। ॥११॥

इति । 'सप्तानां' दिखुरश्वापदपिसरीस्वपदिसामर्कटनामधे-यानां । श्रन्थत् पूर्ववत्॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजुरा-रखके हतीयप्रपाठके एकादग्रीऽनुवाकः ॥ १९॥

#### ३ प्रपाठको १२ खनुवाकः।

इए•

श्रथ दादशीऽनुवाकः।

(१) सृहसंशीर्षा पुर्वषः। सृहसाक्षः सहसंपात्।

### त्रथ दादशोऽनुवाकः।

एतेरेकादश्वभिरनुवाकेसातुर्देशचायचयममना उक्ताः । श्रय नारायणनासा पुरुषस्रक्षनासा च व्यवद्वियमाणाऽनुवाक चचते। तस्य विनियोगं मचाग्रावापसम्बद्धाः पुरस्तात् प्रतीचीं पुरुषाकृतिं चिनोति पुरुषश्चिरो भवति, सदस्त्रशीर्षा पुरुष इत्युपिहतां पुरुषेण नारायणेन यजमान उपतिष्ठेतेति। त्रह्ममेधेऽपि प्रेतदाचे।पद्याने विनियागं भरदाज श्राइ। ना-रायणाभ्यामुपस्यानमिति। त्रयं चात्तरस्रेत्युभावनुवाकी नारा-चषसञ्ज्ञी नारायणाख्येन केनचित् ऋषिणा दृष्टलात्, जगत्-कारणस्य नारायणास्त्रस्य पुरुषस्य प्रतिपादकलात्†। तत्रास्तिन् दादग्रेऽनुवाके प्रथमास्यमारः। (९)"यहस्त्रगोर्षा • त्रत्यतिष्ठ-इबाङ्गुखम्" (१) इति। धर्वप्राणिसमष्टिक्षो ब्रह्माण्डदेचे वि-राडाख्या यः 'पुरुषः', सेऽयं 'सहस्रक्षीर्षा', सहस्रक्रव्यक्षापस्रचण-लात् अनन्तैः प्रिरोभियुंक इत्यर्थः, यानि सर्वप्राणिनां भ्रि-रांसि तानि सर्वेषि तद्देशन्तः पातितात् तदीयान्येवेति सइ-स्त्रीर्वतं। एवमचिषु पादेव्यपि योजनीयं। 'सः' पुरुषः, 'स्रमिं'

<sup>\*</sup> सभिस्ति इति F, G चिक्रित-पुत्तकदयपाठः।

<sup>†</sup> प्रतिपादकलाचेति G चिक्रित-प्रक्रकपाठः।

<sup>3</sup> **k** 

स भूमिं विश्वते। वृत्वा। श्रत्यतिष्ठद्दशाङ्गुलं (१)। (१)पुर्वव एवेद १ सर्वे । यद्भूतं यच भव्यं। जुताम्नेतृत्वस्येश्रीनः। यद्वेनातिरोर्ष्वति (१)। (१)एतावीनस्य महिमा। श्र तोज्याया १ स्व पुर्ववः॥ १॥

त्र ह्या खरो सक रूपां 'विश्वता हला' सर्वतः परिवेद्य, दशाङ्गुस-परिमितं देशं 'श्रत्यति हत्' श्रतिकम्य स्थितः । दशाङ्गुसित्ध-पश्चर्षं, त्र ह्या ख्राद्धिरिप सर्वता व्याप्यावस्थित द्रत्यर्थः ॥

त्रथ दितीयामार । (१) "पुरुष एवेद् १ ॰ यद् केनातिरोरति" (१) इति । 'यद्भूतं त्रतीतं जगत्, 'यस भयं अविश्वस्त्रमत्
यदिष 'इदं वर्तमानं जगत्, तत् 'धवें', 'पुरुष एव'। यद्याऽदिश्नन् कस्ये वर्तमानाः प्राणिदेशः सर्वेऽिष विराटपुरयस्यावयवाः, तथा एवातीतागामिनोरिष कस्ययोद्देष्ट्यं।
'खत' त्रषि च, 'त्रस्ततस्त्र' देवलस्य, त्रयं 'इत्रानः' स्वामी,
यसात् कारणात् 'त्रकेन' प्राणिनां भेग्येनाक्षेन निमित्तअतेन, 'त्रतिरोहति', स्वकीयकारणावस्त्रामितकस्य परिदृष्ट्यमानं
जगदवस्तां प्राप्तोति । तसात् प्राणिनां कर्मफलभोगाव
जगदवस्तास्तीकारात् नेद्नसस्य वस्तुतत्त्विमत्यर्थः॥

श्रथ हतीयामाइ। (१)"एतावानसः • त्रिपादस्थामृतं दिवि"

<sup>\*</sup> यदा यसितिति तै॰ पाठः।

पादास्य विश्वा भूतानि । चिपादस्यास्तं दिवि(१)। (१) विपाद्धे उदैत् पुरुषः । पादीस्थे हाऽऽभवात् पुनः ।

(१) इति । श्रतीतानागतवर्तमानक्षं जगद्यावदस्ति 'एतावान्' सर्वे।ऽपि, 'श्रस्थ' पृद्वस्त, 'मिष्टमा' । स्वकोयसामस्यविश्वेषः, न त तस्य वास्तवं स्वकृषं वास्तववस्तुपृद्वः 'श्रतः' मिष्टसी-ऽपि, 'व्यायान्' श्रतिभयेनाधिकः । एतत्र स्पष्टीकियते। 'विश्वाभुतानि' न सम्यवयवर्तीनि प्राणिजातानि, 'श्रस्थ' पृद्वस्त, 'पादः' चतुर्थे।ऽश्रः। 'श्रस्थ', श्रविष्टं 'विपात् स्वकृषं' 'श्रस्ततं' विनाम् रहितं सत्, 'दिवि' स्रोतनात्मके स्वप्रकाशक्षे, श्रवित्रहते। यस्पि सत्यं श्रानमनम् श्रद्धोत्यास्तातस्य परश्रक्षण दतस्ताया श्रभावात् श्रंशचत्ष्टयं न निक्ष्पयितं श्रक्षं तथापि स्ववद्धं श्रद्धास्त्रक्षात्रस्ति विविचित्तवात् पादले।-पन्यासः॥

श्रय चतुर्थीमार । (१)''त्रिपादूर्ध्य उदैत्पुरवः ॰ सामनान-प्रमे श्रीभ''(१) दति । योयं 'त्रिपात्','पुरुवः' संसारसार्धरहि-तवज्जसम्बद्धरः । सेऽयं 'ऊर्ध्य उदैत्' श्रसादज्ञानकार्यात्

<sup>\*</sup> रतचाभयमिति F, G चिक्रित-पुत्तकदय-पाठः।

<sup>†</sup> सर्वाश्वि भूतानि इति G चिक्रितः पुक्तकपाठः ।

<sup>‡</sup> संसारसार्यरिवनसासरूप हित तेविङ्गाचारपुराषसाय G चि-क्रित-पराषसाय च पाठः।

## तते। विषुङ्खकामत्। सामनानमने श्रमि(")। (१)त-

यंगरादिष्ठर्भतः मन् श्रवशिगणदे विरस्पृष्टः जल्वेण स्तित-वान्। तस्य योऽयं 'पादः' स्त्रः, सेऽयं 'द्रह' मायायां, 'पुनरा-भवत्'। सृष्टियं हाराभ्यां पुनः पुनराग स्कृति। श्रस्य मर्वस्य जग-तः, परमात्मां श्रतं " भगवता स्युक्ताम्, विष्टभ्या हमिदं स्त्र स्त्रो-श्रेन स्त्रिते जगदिति। 'ततः' मायया श्रागत्या नन्तरं 'विश-स्' देवतिर्यगादि स्पाः विविधः सन्, 'यकामत्' व्याप्तवान्। किं कृता। 'सा श्रागन श्रने 'श्रीभ,' सस्य सा श्रनं भे श्रागदि-स्व वहारोपेतं स्तरनं प्राणिकातं श्रनशनं तद्र हितमस्तनं नि-रिन द्यादिकं तदुभयं यद्यास्थात् तथा स्वयमेवंविधा स्रता स्वाप्तवानित्यर्थः॥

त्रथ पश्चमीमार। (६) "तसाहिरारजायत • पश्चाह्रूमि-मधोपुरः" (६) इति। विश्वङ्धकामदिति यदुक्तं तदेव प्रष-द्याते। 'तसात्' त्रादिपुरुषात्, 'विराट् त्रजायत' ब्रह्मा-रुद्धदेश खत्पन्नः, विविधं राजन्ते वस्त्रन्थचेति विराट्, 'विरा-को श्रिध' विराष्ट् देशसोपरिस्थितमेव देशमधिकरणं हता.

<sup>\*</sup> परमात्मापदेशस्वमिति तै । पाठः।

<sup>†</sup> साययाग्रत्यनन्तरमिति तै॰ पाठः। मायायामाग्रत्यनन्तरमिति G चिक्रित-पुक्तकपाठः।

<sup>‡</sup> देवितर्यगादिरूपेयेति तै॰ पाठः। G चिक्रित मुक्तकसः च पाठः।

स्रोदिरार्डजायत । विराजो अधि पूर्वषः । स जाता श्रत्येरिच्यत । पृथाङ्गमिमया पुरः(६) ॥ २ ॥ (९)यत् पुर्वषेण इविषा । देवा युज्ञमतेन्वत । वृसुन्तो

'पुरवः' तद्देशिभमानी कञ्चित् पुमान्, 'श्रजायत'। योऽयं धर्ववेदान्तवेद्यः परमात्मा स एव खकीयया मायया विराख्देषं अञ्चाण्डं स्ट्वा तच जीवः श्रुभवत्। एतश्रायर्वेणिका उत्तरापनीये समामनित्ता । स वा एष स्रतानीन्द्रियाणि विराजं देवताः कोशांख स्ट्वा प्रविद्यामूढो मूढ दव व्यव- रत्त्राखे माययेवेति। 'स जातः' विराट् पुरुषः 'श्रय- रिच्यत' श्रतिरिकोश्चत्, विराख्यतिरिको देवतिर्यङ्मनुष्या- दिक्षेपऽस्त् । 'पश्चात्' देवादिजीवभावादूष्यं, 'स्रमिं' सस- जैति श्रेषः। 'श्रयो' स्रमिस्टेरनन्तरं, तेषां जीवानां 'पुरः' 'स्वर्ज', श्रापूर्यको सप्तिभधात्ति। सिरिति पुरः श्ररीराणि॥

श्रय षष्टीमार । (() "यत् पुरुषेष । योग इपाः गरद्धविः" (() रति । पूर्वे किक्रमेष देवधरीरेषू त्पन्नेषु ते 'देवाः', उत्तर-स्टिसिध्येषे तसाधनलेन 'यज्ञमतन्तत' कश्चिद्यज्ञमन्तिष्ठन् ।

<sup>\*</sup> तत्र जीवरूपेख प्रविध्य ब्रह्माखाभिमानी देवतात्मा जीवेभिवत् इति म पृक्तकपाठः। तत्र जीवरूपेख प्रविध्य ब्रह्माखाभिमानी देव-बाउभवत् इति तै॰ पाठः। तत्र जीवरूपेख ब्रह्माखाभिमानी देव-तात्मा जीवेभिवत् इति पिक्रित-पृक्तकस्य पाठः।

<sup>†</sup> खाधु समामननीति F, G चिक्रित पुक्तवदयपाठः।

श्रंस्यासीदार्श्यं। ग्रीषा द्धाः शर्द्वविः (१)। (०)सप्तास्यासन् पर्धियः। चिः सप्त समिर्धः कृताः। देवा यद्यन्नं तेन्द्या-

बाद्धाद्र व्यक्षायनुत्पन्नतेन इतिरम्तरायस्यात् पुरुषस्र रूपमेव मनसा इतिष्ट्रेन सङ्गल्य तेन 'पुरुषाख्येन', 'इतिषा', 'यत्' यदा, मानसं 'यज्ञ', श्रकुर्वत तदानीं 'श्रख' यज्ञख, वसन्तर्नुरेव 'श्राख्यं, श्रमूत्, तमेवाष्यलेन सङ्गल्यितवन्तः, एवं 'ग्रीश्वः', इश्रमलेन स-द्वान्यतः। 'श्ररत्', पुराजाश्वादि इतिष्ट्रेन सङ्गल्यता। पूर्वे पु-रुषस्य इतिःसामान्य रूपलेन सङ्गल्यः। वसन्तादीनां लाज्या-दितिशेष रूपलेनेति द्रष्ट्यं॥

श्रथ सप्तमीमाह। (०) "सप्तास्थासन् परिधयः ० श्रवभन् पुद्वं पद्धं" (०) दति। 'श्रस्थ' साद्धास्यक्यञ्चस्य, गायञ्चादीनि
'सप्त', कन्दांसि 'परिधयः', 'श्रासन्', ऐष्टिकस्थाइवनीयस्थ,
वयः परिधयः श्रीत्तरवेदिकास्वयः, श्रादित्यञ्च सप्तमः परिधिप्रतिनिधिक्षः। श्रत एवास्थायते, न पुरस्तात् परिद्धात्यादित्यो द्वेवासन् पुरस्ताद्रचा स्रस्पदन्तीति। त एत श्रादित्यस्विताः सप्त परिधयोऽन सप्त स्वन्दे। ह्याः। तथा 'सिमधः',
'चि:सप्त' चिगुणितसप्तसङ्खाकाः एकविंश्रतः, 'क्रताः' दादः

<sup>\*</sup> तेम्रादित्वसिंहता हति G चिक्रित-युक्तकपाठः।

नाः। श्रबंधन् पुर्वषं पृश्वं<sup>(०)</sup>। <sup>(८)</sup>तं यृज्ञं बृर्डिषि प्रौ-श्रन्। पुर्वषं जातमंत्रतः॥ ३॥

तेनं देवा श्रयंजन्त। साध्या श्रवंयश्र ये (०) त-स्नाबज्ञात् सर्व्युड्डतंः। समृतं प्रवदाज्यं पृत्रश्रस्ताश-

मासाः, पञ्चर्तवः, चय इसे खोकाः, श्रमावादित्य एकविंग इति
श्रुताः पदार्था एकविंग्रतिदाह्युक्तेभ्रालेन भाविताः। यः
पुरुषो वै राजाऽस्ति तं 'पुरुषं', 'देवाः' प्रजापितप्राणे व्रियरूपाः, 'यशं तम्मानाः' मानस्यशं सुर्वाणाः, 'पग्र्यमम्भन्'
विराट्पुरुषमेव पश्चलेन भावितवन्तः। एतदेवाभिप्रेत्य पूर्वच
पुरुषेष इविषेत्युक्तं॥

भयाष्टमीमाह। (म)"तं यद्यं वर्षिषिप्रीचन् शाधा खषयय ये"(म) दति। 'यद्यं यद्यसाधनभूतं, 'तं' पुरुषं, पग्रत्वभावनया यूपे बभ्रन् 'बर्षिष' मानसे यद्ये, 'प्रीचन्' प्रोचितवन्तः। की-दृशं 'श्रयतः' सर्वस्ष्टेः पूर्वं, 'पुरुषं जातं' पुरुषत्वेनीत्पन्नं। एतच पूर्वमेवीक्तं। तस्माविराज्जायत विराजी श्रिधपूरुष दति। 'तेन' पुरुषद्भेष पग्रुना, 'देवाः' 'श्रयजन्त' मानस्यागं निष्पाः दितवन्तः। के ते देवाः दति त एवाच्यन्ते। 'साध्याः' स्विष्ट-साधनयाग्याः, प्रजापतिप्राणद्भपाः तदनुकूलाः, 'खषयः' मन्त-दृष्टारख, 'ये', सन्ति ते सर्विष 'श्रयजन्त'॥

त्रय नवमीमार । (१) "तसायज्ञात् सर्वे इत • ग्राम्यास ये"

<sup>\*</sup> बत्यः पुरुष इति G चिक्रित-पुक्तकापाठः।

श्रंके वाय्व्यान्। श्रार्ष्यान् याम्याश्रं ये (१) । (१) तस्मान् द्यन्नात् सर्वेहुतः। ऋचः सामानि जित्तरे। छन्दाः सि जित्तरे तस्मात्। यजुस्तस्मादजायत (१०)॥ ४॥ (११) तस्मादश्रा श्रजायन्त। ये के चैं। भयादेतः। गा-

(१) दित । 'सर्वे इतः' सर्वात्मकः पुरुषे यिस्मन् यश्चे इत्यते से स्यं सर्वे इतः तादु शात्, पूर्वे कात् मानसात् 'यश्चात्', 'एषदा- च्यं', 'सम्मृतं' सन्पादितं, दिध चाच्यं चेत्येवमादि भेगय- जातं सन्पादितमित्यर्थः । तथा 'वायव्यान्' वायुदेवताकान्, स्रोक्पाद्यात् । तथा 'वायव्यान्' वायुदेवताकान्, स्रोक्पाद्याः तथा ये 'प्राप्त्याः' गवाश्वाद्यं, तानपु- त्यादितवान् । प्रश्चनामन्ति चदारा वायुदेवत्यलं मन्त्रान्तर- व्याख्याने समास्तातं । वायवस्थेत्याद वायुवे श्वन्ति स्थाध्य- चाः । श्रन्ति चदेवत्याः खनु वै पश्चवः । वायव एवेनान् परि-ददातीति ॥

त्रथ दम्मीमार । (१॰) "तसायश्चात् • यजुस्तसादजा-यत" (१॰) दति । 'इन्टांसि' गायश्चादीनि । स्पष्टमन्यत्॥

त्रयैकादशीमार । (११) "तसादसा त्रजायत • तसाच्चाता त्रजावय: ''(११) इति । त्रस्रयंतिरिका गर्देशा त्रस्रतरास्य ये वा इ अधिरे तस्मात्। तस्माक्चाता चंजावयः (११)। (१२) यत् पुर्हेषं व्यद्धः। कृतिधा व्यवस्थयन्। मुखं किमस्य का बाह्र। कावूरू पादावुक्येते(१२)। (१२) ब्राह्मकास्य मुन् खंमासीत्। बाह्र राज्ञन्यः कृतः॥५॥

केचिदूर्ध्वाधाभागयाद्भयार्दन्तयुक्ताः सन्ति तेषाश्वत् 'श्वजा-चन्त'। तथा 'गावः', श्वजासावयस्य ते सर्वेऽणुत्पन्नाः॥

भय द्वादशीमाद । (१९) "यत् पुरुषं ॰ कावूक् पादावु च्येते"
(१९) इति । प्रश्नोत्तरक्षेण ब्राह्मणादिस्तृष्टिं वक्तुमच ब्रह्मवादिनां प्रश्ना उच्चन्ते । प्रजापतेः प्राणक्ष्पा देवाः 'यत्' यदा,
'पुरुषं' विराष्ट्र्णं, 'यद्धुः' सङ्क्लोनो त्यादितवन्तः । तदानों 'कतिधा' कतिभः प्रकारैः, 'यकस्पयन्' विविधं किष्यतवन्तः ।
एष सामान्यक्ष्पः प्रश्नः । मुखं किमित्याद्या विषेषप्रश्नाः ॥

त्राय चयोदशीमाइ। (११) "बाह्यणेख ० त्रजायत" (११) इति। योऽयं ब्राह्मणजातिविश्वष्टः पुरुषः सेऽयं 'श्रस्य' प्रजा-पतेः, 'मुखमासीत्', मुखादुत्पत्र इत्यर्थः। योऽयं 'राजन्यः' च-चियजातिः, स बाह्यलेग निष्पादितः, बाह्यभ्यामुत्पादित इत्यर्थः। 'तत्' तदानीं, या प्रजापतेः 'क इत्', तद्रूपः 'वैश्वः', सम्बद्धः जहस्यामृत्पत्र इत्यर्थः। तथा 'पद्यां ग्रहः', जत्पत्रः।

<sup>\*</sup> उत्पन्न इति तै॰ पाठः।

ं जुरू तद्ंस्य यद्देश्यः। पुद्धाः श्रुद्धो श्रंजावत<sup>(११)</sup>।

(१४)चन्द्रमा मनसो जातः। चक्षोः द्वर्था श्रंजायत।
मुखादिन्द्रंश्वामिश्वं। प्राणाद्वायुरं जायत<sup>(१४)</sup>।

श्या श्वासीदन्तरिश्वं। श्रोब्णा द्याः समवर्तत। पुद्धाः
सुमिद्शः श्रोचात्। तथा खाकाः श्रंकख्पयन्<sup>(१४)</sup>॥६॥

र्यं च मुखादिभ्ये। ब्राह्मणादीनामृत्यित्तः सप्तमकाष्डे स मुखतिष्वदृतं निर्मामीतेत्यादी विष्यदृमानाता। चतः प्रज्ञी-त्तरे उभे चिप तत्परवेनैव चेविनीये॥

त्रय चतुर्देशीमाइ। (१८) ''चन्द्रमा मनसी जातः ॰ प्राणादायु-रजायत'' (१८) इति। यथा दथान्यादिद्रव्याणि गवादिपद्रवः स्वगादिवेदाः द्राञ्चणादिममुखास तसादुत्पन्नाः, एवं चन्द्रा-द्रेशे देवा त्रिप तसादेवे त्यन्नाः। 'चन्ताः' चनुषः॥

श्रय पश्चदश्रीमार । (१५) "नाभ्या श्रामीदन्तर्तं • श्वकः वन्" (१५) इति। यथा देवास्तसादुत्पद्याः । तथा स्नोकानय-मरिचादीन् प्रजापतेः नाभ्याद्यवयवात् 'श्वकस्ययन्' उत्पा-दितवन्तः ॥

<sup>\*</sup> ततारत्वेनैव तथे।रिति F मुक्तवागाठः। † नाष्याद्यवयवेश्य इति तै॰ पाठः।

(१९) वेदाइमेतं पुर्वषं मुशक्तं। खादित्यवर्षे तमस्तु पारे। सवीषि रूपाणि विचिन्त्य धीरं। नामानि क्र-त्वाभिवद्न यदास्ते(१९)। (१९)धाता पुरस्तायमुदाज-

श्रध वे खिश्री माइ। (१९) "वेदा इमेतं • यदा से "(१९) इति। यथे क्षा मित्र हुए ख्रुष्ट प्रमुख्य ममन प्रतिपाद्यते। तत्र मन्त्र हुए ख्रुष्टी ख्रुष्ट प्रमुख्य प्रमुख्य प्रमुख्य प्रमुख्य (विश्वेष मियाद्य, 'मामानि' ए देवे इंच पश्चर्य मियादीनि, 'कला', 'श्रभवदम् ते नं मिनिस्मिती व्यवहरम्, 'श्रासी', 'एतं' 'पृष्ट्षं' विराजं, 'महान्मं' सर्वगुषैर्धिकं, 'श्रादित्य वर्षं' श्रादित्य वत् प्रकाशमानं, 'वेद' 'श्रहं', जानामि, व्यानेन सर्वदा श्रमुभवामीत्यर्थः। स्य पृष्ट्यः 'तमसः पारे' श्रशानात्परस्तादक्ति। श्रते। श्रते। ग्रह्शास्त्रोपदेशर्हिते मूँ हैर्नुभवित्र मश्रस्य इत्यर्थः॥

भय सप्तर्भोमाइ । (१०) "धाता ० भयनाय विद्यते" (१०) इति । 'धाता' प्रजापितः, 'यं' विराट्पुरुषं, 'उदाजहार' खाद्धणामुपकारायें प्रख्यापितवान् । 'चतस्तः प्रदिभः' चतुर्दि- चु वर्तिनः सर्वान् प्राणिनः, 'प्रविद्यान्' प्रकर्षेण जानन्, 'भक्रः' इत्रः, तदनुषद्यार्थे प्रख्यापितवान् । धातुरिन्द्रस्रोपदेशार 'तं'

षारं। श्रकः प्रविद्वान् प्रदिश्वयत्ते । तमेवं विद्वान् मस्तं दृष्ट भवति। नान्यः पन्या श्रयंनाय विद्यते (१०)। (१०) यज्ञेनं यञ्चमयजन्त देवाः। तानि धर्माणि प्रथमान्यान्

विराट्पृष्षं 'एवं' जनमारेण, 'विदान्' साचात् कुर्वन्, 'इस्' मिसान्नेव जन्मिन, 'श्रस्तः' मरणरहितः, 'भवति'। यदा विराट्पृष्षेष्रसिति साचात् करोति तदानीं वर्त्तं मान्वदेषस्य तत्त्वक्ष्पलाभावात् तन्मरणेन "श्रयमुपासको न स्वियते 'श्रयनाय' श्रास्तलप्राप्तये, 'श्रन्थः पन्थाः' बधोक्रविराट्-पृष्षपाचात्कारमन्तरेणान्यो मार्गः, 'न विद्यते'। न दिक्रमं स्रक्षेरणस्ततं सन्याद्थितं मक्यते। न कर्मणा न प्रजवा धनेनेत्यादि मान्वात्॥

श्रधाष्टादशीमार । (१०) 'चित्रेन ० सन्ति देवाः' (१०) इति।
श्रच क्रसानुवाकतात्पयं सङ्क्षिणेपन्यस्यति । 'देवाः' प्रजापतिप्राणक्ष्पाः, 'चत्रन' चर्चाक्रोन मानसेन सङ्क्ष्येन, 'चत्रं' स्थाक्रस्वज्ञस्यक्षं प्रजापतिं, 'श्रयजन्त' पूजितवन्तः, तस्मात् पूजनात् 'तानि' प्रसिद्धानि, 'धर्माणि' जगद्रूपविकाराणां धारकाणि, 'प्रथमानि' मुख्यानि स्रतानि, †'श्रासन्', एतावता स्टिप्रतिपा-

<sup>\*</sup> तत्रव्यच्चरूपलाभावात् अन्यमरग्रेनेति G चिक्रितपुक्तकपाठः। † मुख्यभूतानीति G चिक्रितपुक्तकपाठः।

सन्॥ ते इ नार्कं मिइमानः सचन्ते। यनु पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः(१०)॥ ७॥\*

पूर्वाः, पुरः, श्रायाः, श्रीजायतः, कृतः, श्रीकल्पयन्, श्रीसन्, दे चे॥ १२॥

दकोनुवाकभागार्थः । सङ्घोतः । स्रघोपायमतत्पासक्षेत्रानु-वाकभागार्थः सङ्गुद्धाते, 'यत्र' यस्तिम् विराट्प्राप्तिक्षे, नाके, 'पूर्वे साध्याः' पुरातना विरादुपास्तिसाधकाः,‡ 'देवाः', 'सन्ति' तिष्ठन्ति । तं 'नाकं' विराट्प्राप्तिक्षं स्वर्गे, 'ते मिहमानः' तदुपासका महात्मानः, 'सहन्ते' समयन्ति प्राप्नुवन्ति ॥

द्रति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके व्यतीयप्रपाठके दादशे। उनुवाकः ॥ १२ ॥

<sup>\*</sup> रतत्प्रवस्ति ऋग्वेदीयपुरमस्तात् पाठभेदी दश्यते। रत-दीया सप्तमी ऋक् 'तथा खेलाष्ट्र धनस्पयम्' इत्यतः परं पठिता। तथा बीडशी सप्तदशो च दे ऋषे ऋग्वेदीयस्ति न दश्येते।

<sup>†</sup> इष्टिप्रतिइष्टिप्रतियादक इति तै॰ याउः।

<sup>‡</sup> विराह्र्स्पोपाश्चिसाधका इति G चिक्रितमुक्तकपाठः।

### षघ पर्यादश्री अनुवादः।

(१) श्रद्धाः सम्भूतः पृथियौ रसा । विश्वनं में ग्रः स-मंबर्तताधि । तस्य त्वष्टा विद्धंद्रूपमेंति । तत् पुर्वषस्

### श्रय चयोदग्रीऽनुवाकः।

अधाक्तरगारायणाखाः कियदगुवाकस्य च विनियोतं पुर्वमेधे भापसम् भाद । अक्तरगारायणेगादित्यमुपसाविति। तम प्रथमास्चमाद । (१) अद्भाः सम्भूतः • विश्वमाजानमग्ने (१) दित । योवं विराष्ट्रपा गारायणाखाः पृद्यः
सीऽयं अद्भाः सम्भूतः सर्वम याप्तेषु जखेषु घोरमध्ये मस्यवत् म्राण्डगोखकमृत्यमं । न केवसमद्भा एव किन्तु 'पृष्ठिये रसाच' भ्रम्याः सन्वन्धी योऽयं रसः सारः तस्मादणुत्पनः ।
मण्डस्य योयं घनीभावः स पार्थिवः, स च तस्मध्रद्रव्यां काः ने भाष्याः, यत् किन्तं सा पृथिवी, यद्भवं तदाप द्रव्यादिमुतेः । 'विश्वकर्मणः' जगत्कर्तः परमेश्वरात्, 'भ्रधिसमवर्ततं भाषिक्येन निष्यन्नः' योयं ब्रह्माण्डाभिमानो चेतनः पुमान्
योयभीश्वरां भः 'तस्य' विराट्पृद्यस्य, 'क्पं' चतुर्दश्रकोकक्षावयवसंस्थानं 'विद्यत् (विश्वादयन् । 'लष्टा' विश्वकर्मा सन-

<sup>\*</sup> सर्वत इति F चिक्रितमुक्तकपाठः ।

<sup>†</sup> ये च तन्त्रध्ये त्रवांचा इति F, G, विक्रितपुक्तवद्यवाठः।

विश्वमात्रान्मभ्रे<sup>(१)</sup>। <sup>(२)</sup>वेद्ाइमेतं पुर्वषं मुद्दान्तं। भ्रा-दित्यवर्षे तमसः परस्तात्। तमेवं विद्वानस्तं दृष्ट् भवति। नान्यः पन्या विद्यतेऽयंनाय<sup>(२)</sup>। <sup>(२)</sup>प्रजापति-श्वरति गर्भे श्रन्तः। श्रुजायंमाना बहुधा विजायते॥ ॥ १॥

तस्य धीराः परिजानन्ति योनिं। मरीचीनां पद-

दीश्वरः, 'एति' प्रवर्तते, 'पुरुषस्व' विराखास्त्रस्य, सम्बन्धि 'तत्' विश्वं, प्रसिद्धं देवसनुष्यादिरूपं सर्वे, जगद् 'ऋगे' सम्बादे।, 'शाजानं' सर्वत खत्पस्रं॥

श्रथ दितीयामार । (१) "वेदारमेतं • विद्यतेयगाय" (१) इति । पूर्ववत् खास्त्रेयं॥

षण हतीयामाइ। (१) "प्रजापित खरित • पदिम च्छिन वेध-सः" (१) इति। ब्रह्माण्डक्षे 'गर्भे', 'चन्तः' मध्ये, 'प्रजापितः', वि-यहवान् भूला 'चरित'। स च वास्तवेन क्षेण सत्यं ज्ञानमननं ब्रह्मोत्येतादृष्ठलात् 'च्रजायमानः,' एव तथापि मायिकेन क्षेण 'वडधा' खावरजङ्गमादिव क्रप्रकारः, विशेषेण 'जायते'। 'तस्य' प्रजापतेः, 'योनिं' जगत्कारणक्षं वास्तवं स्वक्षं, 'धीराः' धैर्यवन्तो योगेन निक्द्वेन्द्रियाः महास्नानः, 'जानिन्त', 'वेध-

<sup>\*</sup> तिइख्यमिखमिति G चिक्रितपुक्तवयाठः।

मिष्कित्त वेषसंः (१)। (१) वा देवेभ्य आर्तपति। वा दे-वानां पुराहितः। पूर्वे। या देवेभ्या जातः। नर्मा क्षा-य ब्राष्ट्रीये(१)। (१) कर्चं ब्राष्ट्रां जनयंनाः। देवा अग्रेतः

यः' विधातारः, सृष्टिकतारः"। तमेवीपासः 'मरीचीगां' मरीच्यचित्रमुखानां मद्द्वीयां, 'पदं' जगदुत्पादकलखण्णं, 'इच्छन्ति'॥

श्रथ चतुर्थीमाइ। (४) "था देवेभ्यः • इचाय ब्राह्मये"
(४) इति। 'यः' परमेयरः, 'देवेभ्यः' देवार्थं, 'श्रातपित' वर्षं प्रकाणते, देवानां देवलिसद्धये तत्तद्भृदयेषु चैतन्यक्षेष प्रविद्याविभ्वति। 'यः', च देवानां 'पुरोहितः' छहस्रातः, बभूव। छहस्रातिदेवानां पुरोहित इति श्रुतेः। 'यः' च 'देवेभ्यः', 'पूर्वे जातः' प्रथमभावी हिरस्थगर्भक्षेणेत्यन्नः, हिरस्थगर्भः समवर्तताये इति श्रुतेः। तादृशाय 'इचाय' रोषमानाय ख्यम्प्रकाशाय, 'ब्राह्मये' परब्रह्माखक्षाय, ब्रह्मवा वेदेन प्रतिपाद्याय वा, 'नमः' नमस्कारे। इत ॥

श्रथ पश्चमीमाइ। (१)"क्चं ब्राह्मं • देवा श्रथमञ्जे"(१) इति। 'देवाः', सर्वे 'श्रये' सृष्ट्यादी, ब्रह्मविद्यासम्प्रदायप्रव-र्भगकासे, 'ब्राह्मं क्चं' परब्रह्मसम्बन्धि चैतन्यं, 'जनयनः'

<sup>•</sup> त्रयीकत्तार इति G चिक्रितपुक्तकपाठः।

दंब्रवन्। यस्त्वैवं ब्रांह्मणो विद्यात्। तस्य देवा ऋ-सन् वशे(॥ (९) इति ये ते लुक्की खुपत्या। ऋहाराचे पार्थ।

विद्यया प्रादुर्भावयन्तः, 'तत्' ब्रह्मतत्त्वं, सम्नोध्य 'त्रब्रुवन्' वच्यमाणं वाक्यमुक्तवन्तः । किं तद्दाक्यमिति तदुच्यते । हे परमात्मम् 'यः', कञ्चित् 'ब्राह्मणः', पुमान् 'लां', 'एवं' यथाक्तप्रकारेण, 'विद्यात्', 'तस्य' ब्रह्मविदः, सर्वे 'देवाः', 'वन्ने त्रस्य त्रस्य देवा स्वमे परमात्मा भवति, तस्मादेवा एतद्धीना नतस्य देवा रेत्रराः । एतमेवाधें वाजसनेथिना विस्पष्टमामनन्ति । य एवं वेदाहं ब्रह्मासोति स इद्ध सर्वे भवति तस्य देवाच्च नाभूत्या रेत्रते । श्रात्मा होषां सभवतीति ॥

त्रय यजुरात्मानं कि स्वतान्त्रमाह । (() "ह्रीस ते ॰ सर्वें मिनवाण" (() दित । 'ह्रीः' खज्जाभिमानिनो देवता। 'खज्जीः' ऐसर्याभिमानिनो देवता। हे परमात्मन्। 'ह्रीस', 'खज्जीस' 'ते' तव, 'पत्यी' भार्यास्त्रानीये। ये च 'त्रही-राचे', ते 'पार्स्वें पार्यंदयसानीये। 'नचनाणि' त्राकाग्रे हुम्य-मानानि, 'क्पं' तव प्ररीरस्त्रानीयं । 'त्रिसिनी', यीदेवा ते। तव 'व्यान्तं' विद्यतमुखस्त्रानीयं। तथाविध हे विराट्पृह्व 'द्रष्टं' त्रसादपेचितं त्रात्मवेद्धं' 'मनिवाण' त्रनुमन्यस्त, देही-

<sup>•</sup> तबरूपस्थानीयानीति G चिक्रितपुस्तकपार्वः।

नर्संचाणि कृपं। श्रुश्विनौ व्यात्तं। द्रष्टं मेनिषाण। श्रु-मुं मेनिषाण। सर्वे मेनिषाण<sup>(६)</sup>॥ २॥ जायते, वर्षे, सप्त चं॥ श्रानु० १३॥

## श्रय चतुर्दशोऽनुवाकः।

(१)भूकी सन् श्रियमाणी विभिक्ति। एकी देवी बहु-

खर्यः । 'श्रमुं' खोके दृश्यमानं गवाश्वादिकं, 'मनिवाख' प्रयच्छ, किं बद्धना 'सर्वे मनिवाख' ऐहिकमामुश्चिकं वा सर्वे दृष्टं देखि॥

रित सायनाचार्याविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रण्यके व्यतीयप्रपाठके चयादश्रोऽनुवाक:॥ १३॥

### त्रथ चतुर्दशीऽनुवाकः।

त्रय भर्दस्ताखः कश्चिदनुवाकोऽभिधोयते। तस्य च स्टत्यवे देषतमित्यस्मिन् पश्ची नारिष्टद्वीमानन्तरमुपही-

# था निविष्ठः। यदा भारन्तन्द्रयंते स भर्तुः। निधाय

मार्थलेम विनियोगा द्रष्टयः। तथा चापसम् श्रादः। ऋयवे बेद्दतं तच अर्कारमुपमुद्धयादिति। तच प्रथमामाह। (१) "भर्त्ता सन् ॰ पुनरसामेति" (१) इति । योऽयं प्राणाभिमा-नी देव: सेाऽयं 'भर्त्ता' पाषक:, 'सन्', 'श्रियमाण:' प्रमा-र्यामिका परमेश्वरेण खयं धार्यमाणः सन्, 'विभर्त्ता' देशन् भारयति । स च स्रचात्मरूपेष खर्यं 'एकः', एव 'देवः', त-क्ताच्छरीरेषु 'बक्कधा' ब्रारीरानुसारेण बक्कप्रकारः, 'निविष्ठः' चनस्थितः। चनएव प्राथनिद्याप्रकर्णे तत्तच्छरीरानुसारेखः प्राचिखाविखितिं काच्या चामनन्ति। मनः सुविषा च समे। मध-केन समा नागेन सम एभिस्तिभिर्सीकैरिखादि। 'सः' प्राषः, 'यदा', 'भारं' देचरूपं, 'भत्तें' धारियतुं, 'तऋ्यते' तऋोमा-खर्खं,<sup>†</sup> 'प्राप्नोति', श्रायुषेऽवसाने हि तखाखर्खं भवति। त-दानीं 'भारं' देइक्षं, 'निधाय' कविद्त्युच्य, 'पुनः', 'श्रस्त-मेति'। श्रदर्शनं गच्छति। यथा देहीत्यत्तेः पूर्वमदर्शनं गतः तथा देचपातादूर्ध्वं श्रतोत्याभिप्रेत्य 🗓 पुनरित्युक्तं॥

<sup>\*</sup> समःसुघिया इति G चिक्रितपुक्तकपाठः।

ते तिन्त्रयमा बख्यमिति ते • पाठः।

<sup>‡</sup> देशपाताद्रध्वंमपीत्यभिष्रेत्वेति G चिक्रितपुस्तवपाठः। 2 v 2

भारं पुन्रस्तमिति(१)। (१)तमेव खत्युम् खत्नमाइः।
तं भृतारं तमु गातारमाइः। स भृता सियमाणे वि-

त्रथ दितीयामाद। (१) "तमेव ० वेद मह्येत भन्ने" (१) वेद रहकाभिज्ञाः पृष्वाः 'तमेव' प्राणं, 'म्हह्युमाद्यः', बदा प्राणे। देदात् निर्गेष्क्रित तदैव देदे। सियते त्रते। स्त्रु-देशुलात् सह्युलं। तथा देदेऽवस्थिते त्रस्तते। देद दलस्तलदेशुलात् 'तं' प्राणं, 'त्रस्तामाद्यः', त्रदीरस्थापनदेशुलात् 'तं' एव प्राणं, 'भर्तारं' देदस्य धार्यितारमाद्यः। तथा च कीषीतिकनः समामनन्ति। त्रथ सन् प्राण एव प्रज्ञात्सोदं त्रदीरं परिग्रह्योत्यापयतीति। तथा तमेव प्राणं पर्मपानादिस्वीकारदेशुलात् 'गोप्तारं' पेषकं, 'त्राद्यः'। तथा च कान्दोगा त्रस्रपानस्थीकारसाधनलं प्राणस्थामनन्ति। यद्त्रपाति यत् पिवति तेनेतरान् प्राणानवतीतिः। 'थः' पुमान्, 'एनं' प्राणं, 'सह्येन' श्रुतिस्वह्यदितेन सम्बङ्मार्गेण, 'भर्वः' ध्रानकास्त्रे चित्रे जानाति, 'सः' उपायकः पुमान्, 'स्तः' परमेश्वरेणादै। पोषितः सियमाणः, स्रनेन प्राणान्, 'स्तः'

<sup>\*</sup> प्राजापत्येदिमति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> श्वात्रपानादि खीकारसाधनत्वसिति G चिक्कितपुक्तकपाठः।

<sup>‡</sup> प्रायानभिभवतीति तै॰ पाठः।

भित्त । य एनं वेदं सुत्येन भित्ते (१) । (१) सुद्योजातमुत जे-इात्येषः । उता जर्रन्तं न जेहात्येषं ॥ १ ॥

उता बुह्ननेकमर्डजंहार। श्रतन्द्रो देवः सर्दमेव प्रार्थः (१)। (१)यस्तदेद्यतं श्रावभूवं। सन्धां च्याश्सं-

खवायुना धार्यमाषः सन् 'विभित्तं' खयमितरान् प्राणिनश्च पाषियतुं समर्था भवति॥

भय हतीयामा । (१) "सद्योजातमृत ॰ सदमेव प्रार्थः" (१) दित । 'एषः' प्राणदेवः, खतन्त्रः सन् 'सद्योजातमृत' तदानीं चे त्यन्त्रमिष पृद्वमन्यायुषं, 'जहाति' परित्यजित । 'एकं' भन्यं वा किञ्चत् पृद्वं, 'खता जरन्नं' यता दीर्घायुषा जरां प्राप्तमिष, 'न जहाति' । 'एकमहः' एकि सिन्नेव दिने, 'खतः', 'बह्नन्' स्नोकानिष् पृद्वान्, 'जहार' संहरति, से ।ऽयं प्राप्यदेवः 'सदमेव' सर्वदेव 'भतन्त्रः' उच्छापनिश्वापमर्षामर्ष्यन्यक्रमर्ष्यविषययापारेषु भाषन्यर्हितः, भतो।ऽयं 'प्रार्थः' भन्याभिः प्रार्थनीयः, खपास्य दत्यर्थः ॥

<sup>\*</sup> तदानीमेवात्पन्नमिति E, G चिक्रितप्रत्तकदयपाठः।

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> दोर्घेश्वायुषेति G चित्रतपुत्तकपाठः ।

<sup>‡</sup> अनेकानपि हति G चिक्रितपुस्तकपाठः।

न्द्धे ब्रह्मण्येषः। रमेते तस्मिन्त जीर्णे श्रयाने। नैनं जहात्यहेस्स पूर्वेषु । (॥)त्वामापा श्रनु सर्वश्यरित जानतोः। वृत्सं पर्यसा पुनानाः। त्वम्बिश्हं व्यवाहं सिमेन्से त्वं भक्तां मात्रिश्चा प्रजानां ॥ २॥

'तत्' कारणं, यः पुमान् 'वेद' जानाति । तथा 'सन्धां च' सम्बन्धमिष, यो वेद । को हु भी सन्धेति सैव विश्वेद्यते, 'एषः' प्राणः, 'त्र ह्याणा' श्रात्मना सह, 'यां सन्धां', 'सन्द धे' सं सम्बन्धं प्राप्तवान्, इत्यमिष्ठ देहे वस्तव्यं इयनां कास्तमिष्ठ वस्तव्यं इत्योताहृशी सन्धा तां 'यो वेद', 'तिस्मान्' पुरुषे, प्राधाकारं प्राधात्मसन्धं सा श्रमिजानीते 'उतजीर्षे श्रयाने' ताहृशे पुरुषे जरां प्राप्य श्रयाने सत्यपि, तचायं प्राणी 'रमते' कोड-ते । 'पूर्वेषु' पूर्व हतेः कर्मभिः सन्पादितेषु, 'श्र हस्यु' बद्धव्यपि दिवसेषु, 'नैनं जहाति' एनं जीर्षे पुरुषं स प्राणी न परिन्त्यजित ॥

श्रय पञ्चमीमाइ। (६) ''लामापे। व प्रजानां' (६) दित। हे प्राण 'लां' वायुक्तपं, 'सर्वा श्रापे। उनुसञ्चरिना' यच वायुः प्रवलं वाति तचैव वाय्यधीनं सत् दृष्टिश्रसं प्रवर्तते। तच दृष्टानाः, यथा 'जानतोः' खखवत्साभिज्ञा गावः, 'पयसा पुनानाः' खकीयेन चोरेण स्वन्त्यः पेषयन्यः, 'वसममुसंच-रन्ति'। तददिति दृष्ट्यं। हे प्राण, 'लं', 'इखवाहं' इ-

(र)त्वं यज्ञस्वमुवे वासि सोमः। तवे देवा हेवमायन्ति सर्वे। त्वमेकोसि बह्मननुप्रविष्टः। नमेक्ते ऋस्तु सुइ-वा म रिध<sup>(र)</sup>। (<sup>९)</sup>नमी वामस्तु ऋणुतः हवं मे। प्राणी-

विषां वेढारं, 'श्रद्धिं', 'समीत्धे' सम्बन्दीपयसि । वायुना श्रुद्धिर्दीयते तथा 'लं', एव 'मातिरश्चा' वायुक्तपः सन्, 'प्रजानां', 'भर्त्ता' धार्यितासि ॥

श्राण 'लं', यश्रप्रवर्त्ततलेन यश्र रूपेऽसि। प्राण्य वायु रू-पलायश्रप्रवर्ततले। एतसान्य नासातं। वातादा श्रध्य र्युश्च प्रति। 'से सः उ' से स्था गेऽिए, लसेव सर्वित्र याणां वायु प्रेरितलात्। किश्च 'सर्वे देवाः', 'तव इवं', लदीय सा-श्चानं प्रति, 'श्रायन्ति' श्चागच्छिन्ति। वायुना यागिक यायां प्रवित्तितायां दिवर्थं देवा श्वागच्छिन्ति। किश्च देवता रूपेण 'लसेकोसि', तथापि 'बह्चन्' देदान्, 'श्वनुप्रविष्टः' तत्त्र दा-नुकू खोन प्रयगू पाणि धृला तत्र तच खितः, हे प्राण् 'ते' तु स्थं, 'न सो खु'। 'से', सम, 'सु इवः एधि' श्वा झातुं सुल से। सव।।

श्रय सप्तमीमार । (०)"नमा वामस्त ० युवाना" (०) दति। "श्रजिरं' श्रजरनशोलं गमनस्तभावं शरीरं, 'सञ्चरनी' सम्यक्

<sup>\*</sup> अजनशीषमिति F, G चिकितपुरतकद्वयपाठः।

पानाविज्यः सम्बरन्तो। स्वयंगि वां ब्रह्मणा तूर्तमें तं। या मां देष्टि तं जेहितं युवाना (०)। (०) प्राणापानी संविद्वानी जेहितं। श्रमुष्यासेना मा सर्श्वसायां॥ ३॥ तं में देवा ब्रह्मणा संविद्वानी। ब्रधायं दत्तन्तम् इः हेनामि (०)। (८) श्रमं ज्ञजान सत् श्राबंसूव। यं यञ्च-

प्रवर्त्तां कती, हे 'प्राणापानी' 'वां' युवाभ्यां, 'नमे हिं' नम-स्कारी हि, 'मे हवं' मदीयमाञ्चानं, 'ग्र्युतं'। 'ब्रह्मणा' मन्त्रेण, 'वां ज्ञ्यामि' युवामाञ्च्यामि। 'हानीं' हिए बीर्च, 'एतं' त्रागक्कतं, 'युवाना' निह्यं तह्णी, युवां 'यः' श्रृतुः, 'मां', 'देष्टि', तं जहितं विनाशयतं॥

श्रणाष्ट्रमीसाइ। (म) 'प्राणापानी व इनासि' (म) इति। हे 'प्राणापानी' वायू, 'संविदानी' पर खरमैकमत्यं गती, 'जहितं' ऋसाक्क नुं परित्य जतं, 'श्रमुख' मदीयमचीः, 'श्रमु-ना' प्राणेन, 'सा सङ्गसाधां' सङ्गती सास्त्रतां, 'से ब्रह्मणा' सदीयेन सन्त्रेण, 'संविदानी' ऐकमत्यङ्गती, 'देवाः' प्राणा-पानदेवी युवां, 'तं' मदीयं भन्नुं, 'सधाय' सधार्थं, 'दन्तं' सन्त्रं प्रयक्कतं 'तं' भन्नुं, 'श्रहं', 'हनासि' विनामयासि॥

श्रध नवसीसाह। (९) 'श्रमकाजान ० पुनरस्तमित' (९) इति। 'श्रमत्' श्रव्यक्तं जगत्कारणं, 'जजान' प्रथममाकाश्रासानाऽच-क्रक्षेणोत्पन्नं तस्मात् सतोव्यक्तलेन सद्रूपादाकाश्रादायुक्षे। 'यः' प्राषः, 'श्रावभ्रव' श्रामिमुख्येने त्यकः । स च वायु- जान सर्ज गोपो श्रस्य। यदा भारं तन्द्रयंते स भर्तुं। परास्य भारं पुनरक्तंमेति(०)। (१०)तद्वे त्वं प्राणी श्रंभ-वः। महान् भोगः प्रजापतेः। सुनं विद्यमीणः। यद्देवान् प्राणयो नर्व(१०)॥॥॥
एकं, प्रजानं, गसाबां, नवं॥ श्रनु १॥॥

इपः प्राणः, 'षं यं' देवमनुष्यादिदे इं, 'जजान' उत्पादित-वान्, 'सख' सर्वीपि देइः, 'त्रख' प्राणस्, 'नेपः' रचकी-उभवत्। प्राणी हि प्ररीते प्रविध्य गुन्नावर्तते। यावदायुसा-वर्णसासं तचावस्थाय 'यदा', देइइपं 'भारं', 'भर्जुं तन्द्र-चते' घारचितुं सससा भवति, तदानीमेव तं 'भारं', 'परास्थ' परित्यस्थ, 'पुनः', ऋपि देहोत्पत्तेः प्रागवस्थासां 'ऋसमेति' सदर्शनं गक्कति॥

श्रध दश्रमीमाइ। (१०) 'तदै लं • प्राणयोगव' (१०) इति।
'धत्' घदा, लं 'सुत्रः' भागान्, 'करिव्यमाणः', सन् 'नव देवान्' नविच्छद्रवर्तिनञ्चषुरादीन् दीष्यमानान् पदार्थान्
प्रिकर्षेष चेष्टितवानि । 'तदै' तदानीमेव, 'लं प्राणे। श्रभवः'
प्राणयित प्रकर्षेष चेष्टयतीति खुत्पच्याच प्राणनामको श्रस्तः।
कीदृश्रस्तं, 'प्रजापतेः', 'महान् भोगः' श्रद्धकाभोगहेतुः॥

रति वावनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्यप्रकान्ने यजुरा-रखके व्यतीयप्रपाठके चतुर्दशेऽनुवाकः॥ ९०॥

### श्रय पञ्चदन्नोऽनुवाकः।

(१) इरिष्ट इरेन्त्मनुयन्ति देवाः। विश्वस्येश्रीनं रुष्ट् भं मेतीनां। ब्रह्म सरूपमनुमेदमागीत्। श्रयनं मा

### श्रय पञ्चदशोऽनुवाकः।

त्रथ सृष्णुस्त्राख्यानुवाकी भिधीयते। इत त्रारश्य सप्तानामनुवाकानां ब्रह्ममधे विनियोगं भारदाज त्राह। सृष्णुस्त्रोनानुप्राधनं से स्था सङ्गाहनं से थें णादि ह्योपखानं ही
पृष्णावगाहनं क्योतिप्रती भिद्योषणं चित्तः स्वनाने ने ति हितराज्ञतीः प्रयासाय खाहेति खुवाज्ञती रिति। तत्र सृष्णुस्त्रे
प्रथमास्य साह। (१) "हिर् ० विवधी विक्रमख"(१) इति।
'हिरं' हरणाशी खं प्राणापहर्तारं सृष्णुदेवं, सर्वे 'देवाः', 'त्रनुयाना' त्रानुकू खेन गच्छाना, न को पि देवा सृष्णुमुक्ष हितं
चमते। की दृशं हिरं, 'हरमां' त्रायुषे वसाने प्राचायकमपहरमां, त्रत एव 'वित्र खेशानं' सर्वस्य जगतः स्नामिनं, 'मतीनां' मननी यानां देवानां मध्ये, 'तृष्णभं' श्रेष्टं, त्रसिंखः कर्माण 'सर्वः' समानक्ष्य स्वानं, 'त्रागात्' त्राभिमुख्येन प्राप्नोत्। 'मामनु' यजमानमनुक्षच्य, 'त्रागात्' त्राभिमुख्येन प्राप्नोत्। त्रते। हे स्टियो ब्रह्मणा तृष्टः सन् 'त्रयनं', 'मा 'विवधीः' म-

<sup>\*</sup> स्टब्रुक्केनाशंसनं सेर्थेबादिखोपस्थानं सीम्बासङ्गाहनमीवृद्धा-वगाहनमिति G चित्रितपुत्तकपाठः।

विवधीर्विक्रमस्व<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>मा चिह्ने सत्यो मा वधीः। मा मे बुखं विष्टे मा प्रमे विशेषाः। प्रजां मा मे रीरिष् भायुरुष्य। त्रुचर्श्वसन्त्वा इविषा विधेम<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>सद्यर्श्वक-मानार्थ। प्रवेपनार्थ सत्यवे॥१॥

दीयं मार्गे मा विनाशय, किन्तु 'विक्रमख' मच्छत्रुविनाशार्थे पराक्रमं कुर ॥

श्रथ दितीयामाइ। (१) "मा क्किदः ॰ इतिषा विधेम" (१) इति। हे 'मृत्यो', लं 'मा क्किदः' मदीयस कस्यायवयवस्य हेदं मा कार्षीः, 'मा वधीः', मम किमिष 'मा कार्षीः'। 'मे' मदीयं, 'बसं', 'मा विष्टः' मा विनाश्रय। 'मा प्रमोषीः' श्रन्थदिष मदीयं वस्तु चैथिष मापइर। 'मे' मदीयां, 'प्रजां' पुचपाचादिकां, 'मा रीरिषः' हिंसितां मा कुद। हे 'स्रयं, देव मदीयं 'श्रायुः', च 'मा रीरिषः' मा विनाश्रय। 'नृचस्रसं' मनुखेषु प्रस्थातं, 'लां', 'इविषा', 'वि-धेम' परिचरेम॥

त्रिय हतीयामाह। (२)''मदास्वकमानाय • कामेनाजन-यन् पुनः''(२) इति। 'मदः' तिसन्नेव खणे, 'चकमानाय' भयहेतवे, 'प्रवेपनाय तेन भयेन प्राणिनां कम्ययित्रे, प्राणि-ने। हि स्त्योनीमग्रहणेनैव भीताः कम्यन्ते। 'त्राणी', ईतृष्ठाय, 'स्त्यवे', 'त्राष्ठाः' सर्व। दिष्ठः, 'त्रश्र्ण्यन्' श्र्ष्णिना। सर्व।

<sup>\*</sup> सम बधमपि इति F, G चिक्रितपुत्तवयद्याठः। 2x2

प्रास्मा आशी अश्रखन्। कार्मेनाजनयन् पुनः (१)।
(१) कार्मेन मे काम् आगीत्। हृद्याद्वृद्यं खुळोः।
यद्मीषीमदः प्रियं। तदैतूपमाम्भि (१)। (१) परं ख्लो
अनुपरे हि पन्थां। यस्ते ख इतरी देव्यानीत्। च्यु

दिम्बर्तिनः प्राणिने स्व ह्यादेवस्य मिस्मानं प्रास्तेभाः प्रक्षें द्र स्व हिमानं प्रास्तेभाः प्रक्षें द्र स्व हिमानं प्रास्तेभाः प्रक्षें द्र स्व हिमानं प्राप्तेभाः प्रक्षें द्र स्व हिमानं प्रतिकृति स्व हिमानं हिमान

त्रय चतुर्थीमाइ। (४) "कामेन मे ॰ तहै ह्रपमामिश" (१) दित । 'कामेन' स्होरिक्वा, 'मे काम भागात्' मरी- समभीष्टं वस्तागक्कत्" । मदीयं 'इद्यं', 'स्होराः', 'इद्यात्' स्ह्युचित्तानुकूकोन वर्त्तामिति भेषः। भतः 'स्हरोः' भन्यदे सित 'भनीषां' मदीयानामिन्द्रियाणां 'यद्दः प्रिवं' यदिदं वस्तभीष्टं तदस्त मामभिष्यस्य 'छप' समीपे, 'एतु' भागक्कत्॥

श्रथ पश्चमीमार। (॥)"परं म्हायो • प्रजाप्ररीरिवामात वीरान्"(॥) द्रति। हे 'म्हायो', 'देवयानादितरः', 'यः' पन्धाः, 'ते खः' तव खक्षतः, यः तं 'परं पन्धां' देवयानादितरं तं मान, 'श्रनुपरेहि' श्रनुक्रमेख प्राप्तिहि। 'च्छुक्रते' वाधुदर्जिन, 'इट्ड्यते'

<sup>\*</sup> वस्तामञ्जू इति F, G चिक्रितपुत्तवदयपाठः।

षाते शृख्ते ते ब्रवीमि। मानः प्रजाः रीरिषो मात-वीरान् (१) ॥ (१) प्र पूर्वे मनसा वन्दमानः। नार्धमाना ष्ट्रष्मं चर्षणीनां। यः प्रजानामेक्राएमानुषोणां। मृत्युं यंजे प्रवमजास्तस्य ॥ २॥

मृत्यवें, वीरान्, च्लारिं च॥ अनु ०१५॥

त्रसादिज्ञप्तीनां श्रोत्रे, 'ते' तुःसं, एकं वचनं 'व्रवीसि', 'नः' श्रसादीयां, 'प्रजां' पुचादिक्षपां, 'मारीरिषः' मा विनाश्रय, 'खत' श्रपि च, 'वीरान्' ग्रहरान् स्रष्टानपि, 'मारीरिषः' ॥

श्रथ वहीमाइ। (()"प्र पूर्वे । प्रथमजास्तस्य"(() इति। वे स्त्युः 'मानुवीषां' मनुस्यजातियुक्तानां, 'प्रजानां', 'एक राट' एक एव राजा, तादृशं 'स्त्युं' श्रदं 'यजे' पूज्यामि। कीदृ-श्रोदं, 'मनसा वन्दमानः' प्रकर्षेष नमस्कुर्वाषः, 'नाधमानः' श्रपेचितं फांचं याचमानः। कीदृशं स्त्युं, 'प्रपूर्वे' प्राणिभ्यः पूर्वसिन् कस्ये भवं। 'चर्षणीनां' मनुस्याषां, 'द्रवभं' कामादि-वर्षणचमं। 'स्रतस्य प्रथमजां' सत्यस्य प्रश्रम्भणः प्रथमोत्पन्न-कार्यं॥

रति सायनाचार्यावरचिते माधवीये वेदार्घप्रकाशे यजुरा-रखके द्वतीयप्रपाठके पञ्चदन्ने। अनुवाकः ॥ १५॥

### त्रय वाडग्रीऽनुवाकः।

(१) त्र शिर्विश्वदर्शता ज्योतिष्कृदंसि स्वर्थ। विश्व-माभासि रोचनं। उपयामर्थहीतासि स्वर्थाय ता भाजस्वत एष ते योनिः स्वर्थीय त्वा भाजस्वते(१)। श्वनु १६॥

### श्रथ षेडिश्रोऽनुवाकः।

श्रथ सर्थे। पहाने विनियुक्तं मन्त्रमाइ। (१) "तर्षिर्विश्वर्ष्ट्राते। ला आजस्रते" (१) इति। हे 'सर्थं', लं 'तर्षिः' प्रत्यात्रात्तरणहेतुः, 'विश्वद्ष्यतः' विश्वेः पर्वे प्राणिभिः दर्गनीयः, 'ज्योतिष्कृत्' वर्षसिस्रोते प्रकाशक्रणासि। 'विश्वं' धर्वे जगत्,'रोषनं' दोष्प्रमानं यथा भवति तथा, 'श्वाभासि' सर्वतः प्रकाशयसि। श्रिश्चे योयमतिग्राञ्चरूपे। ग्रहे सि तादुः श्र दे पर्वं 'आजस्रते' दीप्तियुक्ताय यथोक्तमहिमोपेताय, 'सर्थाय', 'लां', ग्रहामि श्वतस्त्रं तद्धे 'उपयामग्रहोतः' उपयामग्रहोतः' उपयामग्रहोतः उपयामग्रहोतः उपयामग्रहोतः उपयामग्रहोतः स्तर्थं 'अपयामग्रहोतः' इविधानमण्डपद्धः सर्प्रदेशः 'ते' तव, 'ये। निः' स्त्रानं, श्वतः 'धान्यस्ते' दीप्तिमते सर्थाय, 'लां', तत्र प्रदेशे साद्यामि देदुः श्रोयमितग्रह्यो यस्ते सर्थाय ग्रह्योते किमु वक्तव्यं तस्य मान्यमितग्रह्यो यस्ते सर्थाय ग्रह्योते किमु वक्तव्यं तस्य मान्यमितग्रह्यो यस्ते सर्थाय ग्रह्योत्य तस्त्र तस्त्र स्तर्थाः वस्त्र सर्थाय ग्रह्योते किमु वक्तव्यं तस्त्र मान्यस्तराह्यो यस्ते सर्थाय ग्रह्योत्य तस्त्र तस्त्र सर्थाय ग्रह्योत्य तस्त्र सर्थाय ग्रह्योत्य तस्त्र सर्थाय ग्रह्योत्य तस्त्र सर्थाय ग्रह्योत्य सर्वा सर्थाय सर्वे सर्थाय ग्रह्योत्य सर्थाय सर्याय सर्थाय सर्थाय सर्

<sup>\*</sup> वादशं संचिति G चिक्रितपुक्तकपाठः।

#### श्रथ सप्तदशोऽनुवाकः।

(१) त्राष्यायस्य मदिनाम सोम विश्वीभिरूतिभिः। भवा नः सप्रयस्तमः(१)॥ श्रनु॰ १७॥

हात्रयमित्येवमुपस्नानकास्ते स्तत्यर्थे। यहोपन्यासे सिङ्गवसा-प्तस्य त्रतिग्राद्यस्य ग्रहणेययं मन्त्रो विनियुत्र्यते॥

द्दति सायनाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रुखके दितीयप्रपाठके घोडश्रोऽनुवाकः ॥ १६॥

#### श्रय सप्तद्योऽनुवाकः।

प्रेतदाइस्तानसमीपे श्रवटं खाला जलं प्रचिष्य तेन सेचनं सङ्गाइनं तच विनियुक्तां सामीस्टचमाइ। (१) "श्राष्टायस्व स्व प्रथस्त्रमः" (१) इति। हे 'मदिन्तम' श्रतिश्रयेन हर्षयुक्तसाम, 'विश्वाभिक्तिभिः' सर्वप्रकारी रस्त्रदीयर्चणैः, 'श्राष्टायस्व' सर्वता वर्धस्त । 'नः' श्रस्तान् प्रति, 'सप्रथस्तमः' श्रतिश्रयेन प्रथा-युक्तः, 'भव'॥

दति सायनाचार्यविर्त्तिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रखके द्वतीयप्रपाठके सप्तदम्रोऽनुवाकः ॥ १७ ॥

## श्रयाष्टादश्रोऽनुवाकः।

(१)ई्युष्टे ये पूर्वतरामपेश्यन् ब्युच्छन्तीमुषसं मर्वासः। श्रुसाभिकृनु प्रतिचर्छ्यासूदे ते येन्ति येश्वरे परीषु पश्यान् (१) ॥ श्रनु १८॥

## त्रयाष्टादशोऽन्वाकः।

त्रवगाइनेष्टादत्रीमाइ । (१) ''ई युष्टे खे व त्रपरीषु पक्षान्"
(१) इति । 'खे', 'मर्ल्यासः' मनुष्याः, 'खुच्छन्तीं' प्रभातं कुर्वनीं, 'खपक्षनें खपःकाखदेवतां, 'पूर्वतरां' इतरे भ्येत्यानां पूर्वा, 'प्रपक्षन्' पक्षान्ता, 'ते' मनुष्याः, 'इ युः' तां देवतां प्राप्नुवन्ति, 'श्रक्षाभिद्नुं श्रक्षाभिद्नुं खिप्रं, 'प्रतिषद्याभ्रत्' प्रत्यचं दर्भनीयाभ्रत्। 'वें श्रन्थेपि, 'श्रपरीषु' श्रपर राजिषु, राजीणामवसानेषु, 'प्रभान्' प्रयन्ति । 'ते श्री यन्ति' तेपि तां देवतां सर्वेषा प्राप्नुवन्ति।

दति सायमाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रखके व्रतीयप्रपाठके त्राचाष्टादक्षीऽनुवाकः॥ १८॥

<sup>\*</sup> खनगाइने निनियुक्तामायसी दितीयाखचमाहिति G चिडित-पुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> असाभिः सा अनुच्चयमिति G चिक्रितयुक्तकपाठः।

#### श्रथ एकोनविंग्री अन्वाकः।

(र) ज्योतिषातीं त्वा साद्यामि ज्योतिष्कृतं त्वा साद्यामि ज्योतिर्विदं त्वा साद्यामि भाष्वंतीं त्वा साद्यामि मार्खतीं त्वा साद्यामि मार्खतीं त्वा साद्यामि मार्खनीं त्वा साद्यामि मार्खनीं त्वा साद्यामि देश्यमानां त्वा साद्यामि देश्यमानां त्वा साद्यामि इं ज्योतिषं त्वा साद्यामि विश्यनीं त्वा साद्यामि जार्यतीं त्वा साद्यामि मिं(र) ॥ अनु० १८ ॥

#### श्रथ एकानविंग्रेस्न्वाकः।

त्रश्चोपाषणे दाहे विनियुक्तानि यज्र्याह। (१) अञ्चातिकातीं

• जायतीं ला सादयामि (१) दिता। प्रेतं दम्धुं या समित् प्रभाविकाते तां सम्बोधोष्यते। हे समित् लां त्रस्य प्रेतस्थापिरः

'सादयामि' स्वापयामि । क्योतिकातीमित्यादिभिर्विष्ठेषणेसात्
समिधनिष्ठाया ज्वासायाः उत्तरीत्तराभिष्ठद्या त्रवस्याविष्ठेषाः

उत्तरीत्तर्भा त्रिक्वाते। त्रत्यस्थिकप्रकाशोने

पेता 'क्योतिक्वृत्'। त्रतीष्यधिकप्रकाशोपेता 'क्योतिवत्'। एवं
भास्तत्यादिषु योजनीयं। मस्त्रस्वीपधानेऽपि विनियोक्तयः॥

रसं। सिङ्गानुसारेषायं मन्त्र दश्कीपधानेऽपि विनियोक्तयः॥

दित सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके हतीयप्रपाठके एकीनावंशीऽनुवाकः॥ १८॥

#### श्रय विशेष्टिन्वाकः।

(१) प्रयासाय खार्चा ऽऽयासाय खार्चा वियासाय खार्चा संयासाय खार्चा द्यासाय खार्चा ऽवयासाय खार्चा भुने खार्चा भार्काय खार्चा तपत्य खार्चा तपते खार्चा ब्रह्महत्याय खार्चा सर्वसी खार्चा(१)॥ श्रनु॰ २०॥

#### श्रय विंग्रोऽन्वाकः।

श्रथ सुवाइतिमन्त्रा उच्चने। तच दाद्य मन्त्रागाः।

(१) "प्रयामाय • सर्वसी खादा" (१) दति। प्रेतस्य यमनेके

बाधका देवताविश्वेषाः प्रयासादिश्वन्दवाच्याः, तिस्विचनानि त

यथायोगमुन्नेयानि। तस्यै तस्यै देवतायै सुवेण स्टातिमद
मार्च्य साज्ञतमसु॥

द्दति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे युषुरा-रुष्यके स्तीयप्रपाठके विंग्रीऽनुवाकः॥ २०॥

#### ष्यय एकविंग्रीऽन्वाकः।

()चित्तः संन्तानेनं भवं युक्ता रुद्रन्तिनं प्राप्त-तिः स्यूखहृद्येनाग्निः हृदंयेन रुद्रं खेार्हितेन शर्वः

### श्रय एकविंश्रीऽनुवाकः।

त्रय राजगवीया हामार्थीऽयमनुवाक उच्यते। तत्र नव-(१)"चित्तप्र सन्तानेन • त्रिङ्गोनिकोशाभ्यां"(१) इति। श्रव दितीयान्ताश्चित्तादिश्रव्दा देवताविश्रेषवाचित्रः, हतीयान्ताः सन्तानादिशब्दाः पश्रोमींसविशेषवाचिनः, सन्ता-नास्त्रेन मांचिविश्वेषेण चिक्तास्त्रं देवताविश्वेषं परितेषियास इति वाक्यक्रेषः। एवं सर्वेच योजनीयं। तदेवसस्मिन् प्रपा-उके ब्रह्मचितिब्रह्ममेधयोरक्रुश्चता मन्त्रा खन्नाः। चातुर्दे।-भीयचितिकं द्वाचितिः। अञ्च वै चतुर्देगार इत्याद्यातलात्। तयां ब्रह्मचिता चिक्तिसुगित्यादयः सुवर्षे घर्ममित्येवमका त्रनुवाका विनियुक्ताः। ब्रह्ममेधे तु क्रत्नोऽपि प्रपाठको वि-नियमः। ऋदिताग्रेया दस्नादिसंस्कारः सेाऽयं पिष्टमेधः। त्राहिताग्रिले सति यो ब्रह्मतसं जानाति तस्य दहनादि-संस्कारी ब्रह्ममेध रह्युचाते। तसिन् ब्रह्ममेधेऽस प्रपाठकस विनियोगं अरदाज श्राप, श्रयात उत्तरं पिट्टमेधं व्याखा- मतंस्ताभ्यां महादेवम्नः पार्श्वेनौषिष्टहनः शिक्नीनि-कार्शाभ्यां (१) ॥ १॥

चित्तमेकम्॥ श्रनु ११॥

चित्तिः, पृथिवी, श्रीमः, स्वर्थन्ते चर्त्यः, महा-इविहीता, वाग्धाता, ब्राह्मण एकहीता, श्रीम-र्यजुर्भिः, सेनेन्द्रस्य, देवस्य, सुवर्णः धर्मः, सहसंशीषी,

खामा ब्रह्ममेध द्याचित । तथा णुदा दरिन दिजातीनामपतर्गार्थः तत्त्वदर्शिभः, ऋषिभः तपमा योगादेष्टितं पुरुषे।त्रमं। देश्वयः पिटमेध्य मंद्या विधिरत्तरः । विदित्रकु
यमामेन क्रत्यनामुत्तमः क्रतुरिति । तद्य मग्रदेशेहिभिद्देशिः
भर्वस्रोन भरणं पत्नीभिरूपमादनं द्विणाप्रतिग्रदेशिमाँगैईदयैहिर्द्याचाकान् मभारयज्भिः पायचयनं च्योतिषतीभिरूपेषणं नारायणाथामुपद्यानं ब्राह्मण एकदेहिभयानुमन्त्रणं चित्तः मनानेनेति इविराह्मतीः प्रयामाय
खादेति खुवाह्मतीर्यस्रोनानुग्रंमनं मेश्या सङ्गादनं मेर्थिणादिख्योपद्यानमीयुष्णावगादनं। समानमत ऊद्धः पेटमेधिक-

<sup>\*</sup> हो हुं सेति G चिक्रित पुक्त कपाठः।

<sup>† -</sup>मीयुष्ठ्यावगाञ्चनमिति G चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>‡</sup> समानमेतद्रध्वं इति G चिक्रितपुस्तकपाठः।

श्रद्धाः, भृत्तां, हरिं, तरिणः, श्राष्ट्रीयस्त, ईयुष्टे ये, ज्योतिषातीं, प्रयासायं, चित्तं, एकंविश्शतिः ॥ ११ ॥ चित्तिः, श्रुप्तियंजुिभः, श्रुन्तःप्रविष्टः, प्रजापितः प्रजया, भृत्तां\*, प्रयासाय, दिपच्चाश्रत् ॥ ५२ ॥ त्वच्छं याराष्ट्रणीमहे गातुं य्ज्ञयं गातुं य्ज्ञपतये। दैवी स्वस्तिरंत्तु नः। स्वित्तिभानुषेभ्यः। जुर्धः जिंगातु भेषजं। श्रद्धां श्रद्धाः शं चतुंष्यदे। ॐ श्रान्तिः श्रान्तः श्रान्तः। हरिः श्रोम् ॥ तत् सत्॥

मायवेदिनप्रामनात्परं मह्मेत्याचचते तानसाधारणे समाने
प्रयुच्चीत तानाचार्याय दिजातीनामेवं सन्तिष्ठते मह्ममेधः॥
वेदार्थस्य प्रकाभेन तमाहादं निवारयन्।
पुमर्थां खतुरा देयादियातीर्थमहे यरः॥
हति सायनाचार्यावर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकाभे यजुरारखके दृतीयप्रपाठके एकविभारन्वाकः॥ २९॥

#### समाप्तश्च हतीयप्रपाठकः।

<sup>\*</sup> भेर्तेत्वादिपाठस्थाने संविदानसस्य धीरा च्योतियाती जिपसा-शत् इति पाठः B चिक्रिनपुस्तने वर्त्तते। परन्तु दश्वतिग्रयनया जि-पद्माश्चत्सङ्ख्या ने।पजभ्यते। दश्यमानुवाकस्य चतुर्थदश्वतामुदुत्तनव-काखिका चिप एकदश्वतिलेन याञ्चाः।

<sup>†</sup> तानाचार्ये। य इति G चिक्रितपुक्तकगाठः।

## तैतिरीये त्रार्खके

चतुर्घप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

#### श्रीगणेशाय नमः।

() नमें। वाचे या चेदिता या चानुंदिता तस्यै वाचे नमा नमें। वाचे नमें। वाचस्पत्ये नम् ऋषिंभ्ये। मन्त्र-

# तेतिरोये श्रारण्यके चतुर्घप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

चस नियवितं वेदा या वेदेश्वाऽखिसं जगत्। निर्ममे तमइं वन्दे विद्यातीर्थमहे यरम्॥ व्यतीये किथता मन्ता ब्रह्माग्निब्रह्ममेधयोः। प्रवर्श्यमन्त्राः प्राच्यन्ते चतुर्घेऽस्मिन् प्रपाठके॥ तद्वाद्याणं पद्ममे खात्तावन्यान्याभिकाङ्किणौ। तेन प्रपाठकावेता व्याख्याखे सह सर्वग्रः॥

तच चतुर्घस प्रथमेऽनुवाके प्रान्तिपाठाची मन्त्रोऽभिधी-

यते, तस्य च प्रवर्णकर्मादी महावीर निष्यत्ते: पूर्व पाठं बी-

क्षज्ञो मन्त्रंपतिभ्यो मा मास्यंया मन्त्रकते। मन्त्रपत्यः परादुमी इस्योन मन्त्रकते। मन्त्रपतीन परादां(१)।

धावन श्राइ । श्रथामावास्त्रेन वे। इविर्ज्येष्ठानचने वा "पूर्वां श्वान्तिमुपयन्ति नमी वाच इति। श्वापस्तम्बस्त प्रवर्ग्यप्रचा-रादे। महावीरनिष्यत्ते कृष्टी प्रान्तिपाठमाइ । प्रवर्धेण प्रच-रिकनः प्रवणनितं दाराणि परिश्रयन्ति प्रत्याः पञ्चाद्धो-तीपवित्रति पुरसादध्वर्युर्दचिणते। ब्रह्मा यजमानः प्रस्ताता चोक्तरतः प्रतिप्रखाताग्रीभ्रय सदन्तीरपसृष्य प्रथमेनानु-वाकेन ज्ञानितं छलेति । तस्यानुवाकस प्रथमभागे खाभीष्टा-नां देवतानामृषीणाञ्च नमस्कारमा ह। ''(१)नमा वाचे • परादां"<sup>(९)</sup> इति । त्रमुष्ठेयस्य कर्मणे। सन्त्राधीनालात्रान्त्राणाञ्च वाग्देवताश्वरीरखड्पलात् तस्त्रे देवताये प्रथमं नमस्काराः क्रियन्ते। वाक् च दिविधा, काचित् पूर्वमुदिता व्यवद्वता का-चित् अनुदिता व्यवहरिष्यमाणा, तथार्मध्ये 'या च वागुदिना', तसा भ्रपि 'नमः', श्रस्त । 'या च', पूर्वे 'श्रनुदिता', तसी वाचे ऽपि 'नमः', ऋस्तः । विभच्य नमक्कात्य पुनः समुदायाकारेषा नमस्क्रियते। 'वाचे' भागदयेऽषमुगदितायै वाग्देवताये 'नमः', प्रस्त । सेयं वाग्देवता येग ष्ट्रस्यति रूपेण पास्यते तसी 'वाचस्तर्य', 'नमः', श्रसु। घषा देवतानमस्कारः, तदत्

<sup>\*</sup> समानास्थेन वा इतिवेड्डा नचाचे वा इति E, G चिक्रितपुक्तक-दयपाठः।

<sup>†</sup> संख्यानित इति E चिक्रितमुक्तकपाठः।

(२) वैश्वदेवीं वाचमुद्यासः श्विवामदं स्तां जुर्षा देवेभ्यः (२)। (२) शर्म मे दौ शर्म पृथिवी शर्मी विश्वमिदं जगेत्। शर्म

'ऋषिभाः', श्रिप नमस्कारी सु। की दृष्णेभाः, 'मन्त्र छद्धाः' मन्त्रं कुर्वन्तीति मन्त्र छतः, यद्य प्रपेष्ठ पेये वेदे कर्त्तारी न सन्ति, तथापि कस्पादावीश्वरानु ग्रष्टेण मन्त्राणां स्वश्वारी मन्त्र छतः हासान् मर्द्षयः। सेभिरे तपसा पूर्वमनु श्वाता स्वयस्पृवेति'। त एव मर्ह्षयः। सेभिरे तपसा पूर्वमनु श्वाता स्वयस्पृवेति'। त एव मर्ह्षयः सम्प्रदाय प्रदत्त्या मन्त्राणां पास्त्र नात् 'मन्त्र-पत्र यः', रत्यु चन्ते। तथाविधा मर्ह्षयः 'मां' यस्त्र मन्त्र 'मां परादः' परादान मवश्वां मा सुर्वन्तु, किन्त्र नुग्रसन्तु। 'श्रद्दं', श्रिप तान् महर्षीन् 'मा परादां' श्रवश्वां न करोमि, किश्वादरेण भजामि॥

दितीयभागेन नमस्कारप्रयोजनं दर्शयति। (१) "वैश्वदेवीं
• देवेभ्य:"(१) इति। श्रदं 'वाचमुद्यासं' तत्त् रूपाया वाचे। व विद्ता भ्रयासं। कीदृशों वाचं, 'वैश्वदेवीं' सर्वदेविषयां, 'श्विवां' स्तुतिरूपेण देवेभ्य: सुखप्रदां, 'श्वदस्तं' श्रनुपचीणां, सम्पूर्णां, 'देवेभ्या जुष्टां' देवानां प्रियां॥

हतीयभागे देवतानुग्रहप्रार्थनारूपामृचं दर्भयति । (१)"शर्मे मे ह्या: • प्रजापती" (१) इति । ह्यार्जीकात्मका देव: 'मे' मम, 'शर्म' सुखरूपः, भवतु, श्रनुष्ठेये कर्मणि विव्वविरहारेण श्रनुग्र-

<sup>\*</sup> मन्त्ररूपाया वाच इति ते॰ पाठः।

चन्द्रश्च ह्ययेश्व श्रमें ब्रह्मप्रजापती (१)।(१) भूतं वेदिष्ये सुवेनं विद्धे तेजी विद्धे येशी विद्धे तेपी विद्धे ब्रह्म व-दिखे सत्यं वेदि हो(१)। (१) तस्मा श्वहमिद्मुपस्तरं णुमुपं-स्तृण उपस्तरं णं मे प्रजाये पश्चनां भूयादुपस्तरं णम्हं

कातु इत्यर्थः । एवं प्रथियादिषु योज्यं । 'ब्रह्म' जगत्कारणं वस्तु, 'प्रजापितः' चतुर्मुखः ॥

यदुक्तं पूर्वच वैश्वदेवीं वाषमुद्यासमिति तद्या वाचा वि-प्रयमूतानधीं सास्य चतुर्धभागे दर्शयति। (१) "स्रतं विद्ये • सत्यं विद्ये" (१) दति। 'स्रतं' मानामादिपद्यमहास्तरूपं, 'सुवनं' पृथिचादिलोक खरूपं, 'तेजः' मरीरकान्तिः, 'यमः' कीर्क्तः, 'तपः' व्रतादिनियमविग्रेषः, 'ब्रह्म' खाध्यायः, 'सत्यं' यथार्थकथनं, एतत् सर्वं 'विद्य्ये' ममानुकूलं भवित्येतत् प्रार्थिये ॥

यथाकं मन्त्राभिवदनिषद्धार्थं तदाधारभृतं कर्म पश्चम-भागेन प्रार्थयते । (१) "तस्मा श्रष्टमिद्मुपस्तरणं ० पश्कृतां ' भ्रयासं''(१) दति । 'तस्मै' पूर्वीक्रभृतादिवेदनिषद्धार्थं, 'श्ररं', 'द्दं' प्रवर्णास्थं कर्म, 'खपस्तरणं' महदाधारभृतं, 'खपसृषे'

<sup>\*</sup> विषयभूतानसिंखतुर्घभागे इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> पश्चमभाग्रेभिप्रार्थयते इति तै॰ पाठः।

<sup>2</sup> z

प्रजार्थं पश्चनां भूयासं (६)। (६)प्राणापानी सत्योमी पातं प्राणापानी मा मा हासिष्टं (६)। (६) मधु मनिष्ये मधु ज-निष्ये मधु वस्थामि मधु विद्यामि मधुमती देवेश्वा वाचमुद्यासः शुश्रूषेष्यां मनुष्येश्वस्तं मा देवा श्रवन

सन्पाद यामि। 'से' सदीयानां प्रजानां, 'पष्ठूतां', च 'उप-स्वर्षां' श्राधारस्रतं वस्तु, 'स्रयात्'। श्रन्याधारासस्भवेऽिष 'श्रहं', एव प्रजानां 'पष्ठूतां', च 'उपस्तर्षां' श्राधारः, 'स्रयासं'॥ यथाक्रकर्मसिद्धार्थे विद्यस्पात् स्रत्योः परिपासनं वह-भागे प्रार्थयते। (९) "प्राणापाना ० मा मा हासिष्टं" (९) इति। हे 'प्राणापाना' उभा वायू, 'स्रत्योः', सकाश्रात् 'मां', पास-यतं। तिस्तान् पासनेऽयमुपायः, हे 'प्राणापाना', 'मां' यज-सानं, 'मा हासिष्टं' मा परित्यज्ञतं॥

मय च्ह्यपरिषारे सित प्रयोजनं सप्तमभागे दर्भयति।

(०) "मधु मनिष्ये ॰ पितरीनुमदन्तु" (०) दिति। मपस्त्यपरि
षारेण ख्यायुरषं 'मधु' मधुरं ममीचीनफलसाधनं प्रवर्णास्यं कर्म, 'मनिष्ये' मनसि सङ्कल्पायक्ये। सङ्कल्पादूष्यें 'मधु' तक्यधुरं कर्म, 'जनिष्ये' प्रादुभाविष्ये, मनुष्ठातुं प्रार्था, प्रारक्षादूष्यें तत् मधुरं कर्म 'वच्छामि' वष्टनं करिष्यामि, समाप्तिपर्यन्तं निर्विष्यामि। तत्सिद्योधे 'मधु' मधुरं, मन्त्रजातं, 'विष्या-

शोभार्ये पित्रेानुंमदन्तु । (5) श्रोम् शान्तिः शान्तिः शान्तिः शान्तिः शान्तिः शान्तिः शान्तिः

मि' कथियामि। न केवसं मन्त्रपाठं किन्तु 'वाचं' श्रिप उद्देशत्यागद्धपां, 'उद्यासं' वाचा विद्ता भ्रयासं। की हुशों वाचं, 'देवेश्वे सधुमतों' देवानामितिष्रियां, 'मनुखेश्वः ग्रुश्वेष्यां' मनुखे।पस्तितानां पित्वणां श्रोतमत्यन्तमधुरां, 'तं' एता-हुन्नं, 'मां' यनमानं, 'श्रोभाये' श्रोभनपस्त्राष्ट्ययं, 'देवाः', सर्वे 'सवन्तु' रचन्तु। 'पितरः', श्रिप 'श्रनुमद्नु' श्रनुनानम् ॥

ष्याष्टमभागेन साभीष्टिसिद्धिते परमात्मानं प्रणवेनानुस्रत्य विज्ञनवपरिद्यारार्थिकः ज्ञान्तं पठित । (८)(५)भीम्
यान्तः ज्ञान्तः ज्ञान्तः (८) द्रित । श्राष्ट्यात्मकानां विज्ञानां
व्यराहिष्ट्रपाषां 'श्रान्तः', श्रस्त । श्राधिभीतिकानां रोगोपद्रवादीनां 'श्रान्तः', श्रस्त । श्राधिदैविकानां वषराष्टे।पद्रवादीनां 'श्रान्तः', श्रस्तु ॥

दति सायनाचार्य्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजु-रारुक्षके चतुर्थप्रपाठके प्रथमीऽनुवाकः॥ १॥

## श्रथ दितीयाऽनुवाकः।

(१)युष्त्रते मर्न उत युष्त्रते धिर्यः। विम्ना विम्रेख रहता विपश्चितः। विद्वाचीद्धे वयुना विदेक इत्। मुद्दी देवस्य सवितुः परिष्ठुतिः(१)।——

## श्रथ दितीयाऽनुवाकः।

प्रथमानुवाके प्रान्यर्थं मन्त्रमुक्का दितीयानुवाके महावीरनिर्माणार्था मन्त्रा उच्चने। कन्यः। प्रवर्ग्यः सम्परिष्यस्रमावाखार्या पेर्षमास्थामापूर्यमाणपचस्य वा पुष्ये नचने तूर्ष्णी
काष्ट्रकों समिधमाधाय युद्धते मन इति चतुर्ग्यहीतं जुहोत्यव
चिद्दीचितः काष्ट्रकोमेवैतया समिधमादध्यायजुरेव वदेदित्येक इति। पाठसु। (१)"युद्धते मन ० परिष्ठुतिः"(१) इति।
'विप्रस्थ' ब्राह्माणस्य यजमानस्य, सम्बन्धिनः 'विप्राः' स्वित्रः,
'भने। युद्धते' प्रथमं स्वकीयं मने। विषयेभ्ये। निवर्श्य समाहितं कुर्वन्ति, 'उत' श्रपि स, 'धियः' प्रवर्ग्यविषयाणि द्वानानि, 'युद्धते' सम्पादयन्ति। कीदृशस्य विप्रस्थ, 'इहतः'
प्रश्रताग्निस्यनोद्योगेन प्रवर्ग्याद्योगोनातिष्टद्धस्य, 'विपिश्वतः'
विद्वः प्रयोगाभिष्यस्य। कीदृशा विप्राः, 'होचाः' होमश्रीसाः, कर्मश्रासस्यर्श्वता इत्यर्थः। 'एकइत्' एक एव स्वि-

ता, 'विदधे' सर्वसिदं निर्मितवान् । कीदृष्णः, 'वयुनावित्' स्वत्यिष्ठमानाभिप्राचाभिज्ञः । कथमेक एव सर्वसिदं इत-वानिति न विद्योतयं। ततः 'सवितः', 'देवस्थ', 'परिष्ठुति-र्मद्यो' परितः सर्वेषु वेदेषु श्रूयमाणा सुतिर्मद्दती॥

त्रय ब्राह्मणप्रपाठकस्य दितीयानुवाके सीयं मन्त्री वि-नियुज्यते। तस्रोपोद्वातलेन प्रयमानुवाके प्रवर्ग्यानिष्यन्तिर्न-रूषते। तचादी सुत्यर्थमुपाख्यानमारः। 'देवा वै सचमामतः। च्छद्भिपरिमितं यशस्कामाः। तेऽब्रुवन्। यसः प्रथमं यश्र च्चक्कात्। सर्वेषा स्रस्तास चासदिति। तेषां कुरुचेत्रं वेदिरा-भीत्। तस्यै खाण्डवा दचिषाङ्कं श्रामीत्। तूर्भमुत्तरार्द्धः। परी-णक्काघनार्द्धः। मरव खत्कारः ॥ ९ ॥ तेषां मखं वैष्णवं यत्र भार्च्छत्"।(५ प्र∘।९भ०। १ स०) इति । पुरा कदाचित् 'देवाः', 'यत्रस्कामाः', यन्तः 'चद्धिपरिमितं' साधनद्र व्यमसञ्जा परिता निर्मितं, प्राढं 'सचं', श्रनुष्टितवन्तः, श्रनुष्टातुं प्रवर्त्त-मानाः 'ते' देवाः, परसारं धमयक्पिमदं वाक्यं 'श्रृबन्'। 'प्रथमं' यञ्चफसस्रोपकमे, 'यद्यशः' कीर्त्तिरूपं, 'नः' श्रसान्, 'ऋच्कात्'\* प्राप्नुयात्। 'तत्' यज्ञः, 'नः' श्रक्साकं, 'सर्वेषां', 'सहासत्' साधारणमेवासु, नलेकस्थैव साधारणम्, 'इति' एवं परखरं भाषां छला, प्रवृक्तानां 'तेषां' देवानां, चत् 'कुर्चेचं' पुराणप्रसिद्धं, सैव 'वेदिरासीत्'। 'तस्थै' कुर्चेच-

<sup>\*</sup> ने (स्मानाचर्त् इति तै॰ पाठः ।

क्षायासासा वेदेः, 'खाण्डव'तूर्मपरीण क्षव्दवाच्याः, 'पुद्ध-देशविशेषाः द्विणदियागाः सभवन्, 'मरवः' जसरहिता भ्रप्तदेशाः, जल्करक्षा सभवन्। वेदेहस्तरभागे पांश्र्ष्टणा-देशे यत्र प्रचिणकी से। अस् 'जस्करः', तस्यां वेद्यामुपतिष्ठतां 'तेषां' देवानां मध्ये, 'वैष्णवं मखं' विष्णुस्वामिकं सनं, 'चत्रः', प्राप्तीत्। तिस्मिन् सने विष्णु अब्दवाच्या चन्नाभिमानी देवा ग्रह्मपतिलेन दीचितः, स्रते। विष्णुसनं क्षतवानित्येवं विष्णु-नाम्ना चत्र सासीत्॥

तसिन् सचे विष्णुनामकस्य पुद्वस्थेतरदेवैः सद्द विश्वानिमित्तं कश्चरं दर्णयित। "तन्यकामयत। तेनापाकामत्।
तं देवा श्रम्यावन्। यश्चीऽवर्दस्यमानाः। तस्यान्यामतस्य।
सम्याद्भनुरजाजत। दिश्वणादिषवः। तस्यादिषुधम्यं पृष्णश्रम्य।
यश्चनमा दि॥ १॥ तमेकश्ल सम्यं। बद्दवे। नाम्यधृष्णुवन्।
तस्यादेकमिषुधन्तिनं। बद्दवे।ऽनिषुधम्या नामिधृष्णुवन्तिः।
(५ प्र०१९ प्र०१ २म०) दति। विष्णुः सचं छतवानित्येतादृशं
यद् यशस्यस्थिन् सच श्वासीत्। 'तत्' वश्चः, ममैवासु नास्थेषामित्येवं विष्णुनित्रं। 'श्वकामयत'। कामियला च 'तेन'
यश्वसा, सद्देवसकाशात् स्वयं 'श्वपाकामत्', तदानीमन्थे
'देवाः', तत् 'यश्चः', श्वदे।द्विम्ह्यनः, 'तं' विष्णुं, श्वन्वन-

<sup>\*</sup> तूर्वे ध्वपरियच्चन्दवाचा इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> परित्र च्यन्ते इति तै॰ पाठः।

<sup>🙏</sup> यच्चनिमित्तमिति तै • पाठः।

खर्न्। तेरेंवै: 'मनागतद्य', विच्छो: सवाहतादे कं 'धनुः' उत्यक्षं, दिचणहत्ताद् वहवा वाणा उत्यक्षाः, विच्छो: सक्ष-स्थाने कारणात् 'यञ्चनमा' य-च्छान्यम उत्यक्तिः। यद्यात् कारणात् 'यञ्चनमा' य-च्छान्यम उत्यक्तिः। यञ्चचेव विच्छुक्पनात् विच्छोद्यम-च्छादेवात्यमं भवति। 'तस्रात्' यञ्चनमात्, 'इष्टुधन्य'स-क्ष्पं 'पुद्यजन्य', रत्युच्यते यञ्चच्य पुद्यक्ष्पनात्। वामहत्ते दध-द्वनुद्विष्णहत्ते वाणान् धृनाविच्यतं 'तं' यञ्चपुद्धं, 'एकं', एव 'सम्मं', रतरे रष्टुधन्यरहिता देवाः 'वहवः', सम्मोऽपि 'ना-ध्यध्यावन्' मिभवित्याम्भवन्, यद्यादेवमच 'तस्रात्', लोकंपीषुभिर्धनुषा चोपेतं 'एकं' पुद्यं, तद्रहिताः 'वहवः' पुद्याः, म्रभिभवितुं न म्रभुवन्तः।।

श्रथ यज्ञपुरुषस्य गर्वप्रसङ्गेन दोशितनियमं विधन्ते।
"सीऽस्रायत। एवं मा सम्तं बह्वा नाम्यधर्षिष्दिति। तस्य
सिश्चियाषस्य तेजोऽपाकामत्। तद्देवा श्रोषधीषु न्यस्तुः। ते
स्थामाका श्रभवन्। सायाका वै नामैते॥ १॥ तत् सायाकानाष्ट्र सायाकलं। तसाद्दीशितेनापि स्टश्च स्रोतयं। तेजसी
ध्रत्ये" (५प्र०१९श्च०१३म०) द्दति। 'सः' धन्ती यज्ञपुद्यः,
'श्रस्ययत' सायं हास्यं क्रतवान्। हास्याभिप्रायस्य तेनैवेश्यते।
श्रद्धमेक एव एते तु देवाः श्रतस्य स्वश्चक्काकाः तथापि मामिभिभवितुं न श्वकाः, 'द्दति' एवं, 'श्विभियाणस्य' गर्वेष
सायं क्रतवतः, 'तस्य' यज्ञपुद्यस्य सक्षान्नात्, तदीयं 'तेज्ञापा-

कामत्' गर्वेण प्रयक्षे शिधिले यति यामर्थमप्रगतं। पुनर्षि कथित्तित्त तत् खीकरियतीति मला ते 'देवाः', 'तत्' तेजः, अन्य नीला तेन यथा न ज्ञायते तथा गूढं कन्तुं कासु-चित् 'श्रोषधीषु', निम्हष्टवन्तः। 'ते' चैषधिविश्रेषाः यज्ञ-यम्बिना तेजमा युक्ताः, 'श्रामाकाभिधाः' धान्यविश्रेषाः, 'स्रायाकाः', रस्रोतादृशं 'नाम', श्रईन्ति। यस्रादेतस्य नाले। योग्याः 'तस्रात्', 'स्रायाकामां' स्रायादुत्पस्नानां धान्यानां 'स्रायाकलं' स्रायाकनामाभिज्ञव्यवहारेण प्रसिद्धं, यस्राद् व स्रायं कुर्वता यज्ञपुद्वात् तेजोपक्रान्तं 'तस्रात्' कार्णात्, 'तेजयः', स्विस्त्रेवावधारणार्थं मुखमिपधाय दोचितेन 'स्रोतव्यं'। यद्यपि दीचाप्रकर्णे क्रप्णविषाणया कष्डूयतेऽपि 'रह्मा', स्रायत इति विधिरस्ति तथापि प्रसङ्गाद् य स्थान नृद्यत दस्यवगन्तव्यम्॥

श्रय प्रवर्श्यमं महावीर समार्शब्दानां निर्वेचनानि प्रस्तोस्थाणहिवः प्रश्नं साथं दर्शयित । "स धनुः प्रतिष्क्रभ्यातिष्ठत्।
ता उपदीका श्रव्यन् वरं दृष्णामहै। श्रय व द्रमण् रन्धयास। यत्र क च खनाम । तदपे। अस्ति स्वादिपदीका यत्र क च खनिना । तदपे। अस्ति स्वत्दिना ॥ ४ ॥ व्यर्रे
दित्र श्वासां। तस्त्र ब्यामण्यादन्। तस्य धनुर्विप्रवमाण्ण् श्वर् खदवर्त्त्यत्। तद् स्वावाप्टियवी श्रनुप्रावर्त्तत । यत् प्रावर्त्तत ।
तत् प्रवर्णस्य प्रवर्ण्यतं । यद्वां द्रत्यपतत् । तद्वर्मस्य धर्मतं ।
सहते। वीर्यमपप्रदिति । तन्महावीरस्य महावीरतं ॥ ५ ॥

षदस्याः समभरन्। तत् समाज्ञः समाट्सं।" (५प्र०१ प्र०। ४म॰) इति। 'सः' बञ्चपुद्दः, युयुत्सून् देवानितस्ततः प्रतीषमाणः 'धनुः' प्रविष्टभ्य खकीयस्य धनुष कर्ध्वकोटि चिनुकसाधसात् कष्टसमीपे दृढमवष्टभ्य तथैव स्थितवान्। तदानीमेतस्य प्रतीकारमन्त्रियतः देवान् प्रति 'ताः' प्रसिन द्धाः, 'जपदीकाः' पिपीखिकासमानाः चुद्रजन्तवे वस्मीकस्य निर्मातारः, इदं 'श्रष्ठवन्', हे देवाः प्रथमं तावदयमिममेकं 'वरं', प्रार्थयामहे। 'श्रथ' श्रनक्तरं, 'वः' युश्नदर्थं, 'इसं' वज्ञपुरुषं, 'रत्थयामः' साधयामः । कोऽसे। वर इति से।ऽभि-धीबते। अस्मी 'वच', कापि वयं मुखेन 'खनाम', तच 'श्रपः', त्रभिप्राप्य 'द्वषदाम' द्रवीकरवाम, 'इति'। 'तस्रात्' कार्षात्, 'सपदीकाः' वस्त्रोकनिष्यादका जीवाः । 'यत्र', कापि 'खन-नि', 'तत्' खेषं, 'श्रपः', श्रभिप्राप्य 'हन्द्नि' द्रवीकुर्वन्ति। 'हि' चस्रात् कारणात्, 'त्रासां' उपदीकानां, तद्रवीकरण-बामर्थं 'वारे द्वतं' वरेष बचादितं, तस्रात् तसुकं, तता स्रथ-बरा खपदीकाः प्रनिर्भूमा तत्समीपे समागत्य 'तस्त्र' धनुवः, षधः कापि स्रग्नां 'च्यामपि' गुणस्त, 'ऋदन्' भचितवत्यःः! ततस्त्रज्ञुः च 'विप्रवमाणं' विस्तारेणे । ध्वें प्रवर्त्तमानं, 'धनुः',

<sup>\*</sup> अन्तिक्त इति तै॰ याउः। † अन्तव इति तै॰ याउः।

<sup>‡</sup> खिपशब्दे। धनुषः केाटिमिप शिथिनीकतवत्यः। तथावतः वेतुके यसिकिन्ते। विक्षिणेय धनुर्न्थामिक्तित् स्वयमित्वक्षं। तन्नो-परीकाभिः खादितत्वात् ज्यायां नुटितायां विभवमायं विचीपेये। क्रें भवतंमानं धनुदिति तै॰ पाठः।

'तस' यश्चपुर्वस, 'बिरः', 'उदवर्त्तं वत्' हिलोध्वें प्रावर्त्तं वत्।
'तत्' चिप बिरः, जध्वें सुक्षे कपर्यं गला तता भारेष
भूमावधः पिततं, तसादिदं बिरः 'स्वावाष्टिक्वी', स्र श्विप
प्रमुक्तमेष 'प्रावर्ण्तत'। तसादनसैव व्युत्पत्ता तस्य यश्चित्रसः
प्रवर्ण्याम सन्पन्नं। भूमी पत्रनवेखायामुत्वस्रसः ध्वनेरमुकरणे
यः 'श्वां', इति अब्दः, तद्याविधक्रव्दोपेतलात् श्वस विरसे।
धर्मनाम सन्पन्नं। 'महतः' यश्चपुरुषस्र सकाधात्, 'वीर्यमपत्यत्'
सारभूतं बिरः पतितं, तताऽनसैव व्युत्पत्ता 'महावीर'नाम
सन्पन्नं। 'सत्' ससात् कारणात्, 'सस्याः' प्रशिद्याः, सकाधात्
'समभरन्', देवास्विक्तरःसमादाय प्रीपितवन्नः तस्वात् सन्दसाजमानलात् ससादिति नाम सन्पन्नम्॥

एवं यञ्चित्रको नामचतुष्टयनिर्वचनमुक्काऽविशिष्ट यञ्च
श्रीरक फलप्रयोजनलकथनेन तिक्करः प्रश्नंति। "तथ्र
कृतं देवताक्षेषा व्ययक्ता। श्रीशः प्रातः स्वनं। रुन्तो माध्यनिद्रम्थ स्वनं। विश्वे देवाक्तृतीयस्वनं। तेनापशीर्का यञ्चेन
यजमानाः। नाश्चिषेऽवाद्यता। न सुवनं खोकमम्बद्धयन्।"
(५प्र०१९प्र०१६म०) इति। 'तं क्तृतं' श्रिरीरास्तितेन सिंसितं
तं यञ्चपुद्वदेषं, श्रम्याद्यो देवाः 'त्रेषा', ग्रहीतवन्तः। तष्म
'श्रीशः', 'प्रातः स्वनं', जग्राष्ट। 'इन्द्रः', तु 'माध्यन्दिनं
स्वनं', ग्रहीतवान्। 'विश्वे देवाः', 'हतीयस्वनं', अग्रष्ठः।
'श्रपशिर्का' प्रवर्गास्यश्चिरोर्षितेन पूर्वोक्तस्वनचययुक्तेन, 'तेन
यश्चेन', 'यनमानाः' श्रम्याद्यो देवाः, 'श्राद्विषः' स्वापेषि-

तानि कर्मप्रसानि, 'त्रवार्त्यत' 'न', प्राप्तवन्तः, 'सर्गसोतं', व्यपि 'वासवयन्'॥

पथ प्रवर्श्यक्तिस यज्ञस फसहेतुलं दर्भवति। "ते देवा प्रतिनावषुवन् ॥ ६॥ भिष्की वे खः। इदं यज्ञ ख श्रिरः प्रतिधक्तमिति। तावबूतां वरं तृषावधै। यह एव जावचापि रुक्कतामिति। ताभामेतमात्रिनमरुक्का। तावेत-चन्नय त्रिरः प्रत्यथत्तां"। (५प्र०।९च०।६म०) इति। प्रवर्धाः एडितेन बक्केन फलमलभमानाः 'ते देवाः','प्रचिनै।',प्रखेतत् 'त्रजुवन', हे त्रत्रिनी युवासस्तानं मधे विकिसकी 'सः', तसात् 'इदं वज्ञख ब्रिरः', 'प्रतिधक्तं' पुनरपि चज्रवरीरे प्रवर्त्तवतं, " 'इति', "ती' श्रमिनी, प्रत्यर्पवार्षे 'वरं' जत्की च-क्रपं खाभविषेषं, 'तृषावरें'। द्रत्युक्का कीउनी वर द्रत्वाप्रस्त्र तं वरमुक्तवनी । 'श्रव' श्रक्षिन् से। मधागे, 'नावपि' किस-कयोरावबेरिप, युक्तसाम्बेन 'ग्रइ एव', 'स्ट्रातां', न तु चिति चित्रक्षं सेपादिकं, 'इति'। ततः 'ताभ्यां' ऋश्विश्वां, 'एतं' चाचिनं यदं, 'चग्रसन्', 'ता' चासिना, चिकित्यद्याः 'बज्ञख जिरः', प्रव्यर्पेयतां !। प्रतिधानं नाम जरीरे पुनः सन्धानं । प्रवर्ध दत्येतन्त्रामकं चत् कर्म तदेव यञ्जनदीरे प्रति-चितं विर:। तेन तादुवेन बीर्चा प्रवर्धास्थविरेख्केन बज्जेन यजमाना देवाः खापेचितासम्यफ्खानि सर्नेष प्राप्नवन्॥

<sup>\*</sup> प्रत्वपेयतिनिति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> तस्त्रेपादिकमिति तै॰ पाठः।

<sup>ा</sup> प्रत्यक्षत्तामिति वै॰ पाउः।

त्वा व समासतेत्वार शैतावता सहता प्रवस्थेन प्रवग्रांखां कर्म प्रसाधा तदेव कर्म विधन्ते। "यत् प्रवर्गः।
तेन स प्रीचां यद्येन यकमानः। स्रवाधिते हस्थत। स्रभि
सुवर्गे कोकमभ्यक्यन्॥ यत् प्रवर्गे प्रवणिता। यद्यस्थैव
तिक्दरः प्रतिद्धाति। तेन स प्रीचां यद्येन यकमानः।
स्रवाधिते हस्थे। स्रभि सुवर्गे कोकं जयित। तसादेव सास्विनप्रवया द्व। यत् प्रवर्गः॥ ७॥" (५प्र०१९ स्र०१७ म०)
दिति। यदि प्रवर्गाकां कर्मानृतिष्ठेत्। तन्ति यद्यस्य धिर एव
प्रतिसमाहितवान् भविते। ततः 'सग्नीचांन स्रव्यान्यफ्यानिः
प्राप्तेन', 'यजमानः' पुमान्, स्वाधासनोयानि स्रव्यान्यफ्यानिः
प्राप्तेति स्वर्गे वाभिजयित। यसादिस्थां समाधानं कतं
'तसात्' कार्णात्, यः प्रवर्गास्थः कर्मविश्वेषे।ऽस्ति, स 'एषः',
स्वासिनप्रवया दित स्वासिनमन्ताः प्रवयसः प्रवद्वा सस्मिन्
प्रवर्गे बोऽयं 'स्वासिनप्रवयाः'। 'दव'स्रव्य एवकारार्थः॥

एतदेव माम्राणक्षे प्रपाठके प्रथमानुवाके प्रवार्थाखं कर्म विधाय दितीयानुवाकादी युद्धते मन द्रत्येतवान्त्र-साधं देशमं विधन्ते। "सावित्रं जुद्देशित प्रस्तत्ये। चतुर्यदी-तेन जुद्देशित। चतुष्यादः प्रवः। प्रश्लेवावद्य्ये। चतन्ते। दिशः दिख्येव प्रतितिष्ठति"। (५ प्र०१० प्र०१ भ०) द्रति। मन्त्रे देवस्थ ला सवितः परिष्ठुतिरित्युक्तलावान्त्रः 'साविनः,'तद्भोमः

<sup>\*</sup> प्रश्रंखेति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> यानि पानानि वानि इति वै॰ पाठः।

'प्रस्ती' प्रस्वाय सम्बत्ते। सुवेष जुङ्गां चतुर्वारं त्रहीतं यदाव्यं तेन जुङ्गयात्। चतुः चङ्कासाम्यात् प्रद्धप्राप्तिर्दिषु प्रतिष्ठा च॥

पुनर्पि चतुः सङ्घां प्रकारान्तरेण प्रशंसति । "इन्दार्श्स देवेभ्याऽपाकामन्। न वा भागानि इत्यं वच्छाम इति। तेभ्य षतचतुर्यशीतमधारयम्। पुराऽनुवाक्यायै याच्यायै॥१॥ देवतायै वषट्काराच। चचतुर्यद्वीतं नुहोति। बन्दाप्र-क्षेत्र तत् प्रीकाति। तान्यका प्रीतानि देवेभ्या इक्षं वहन्ति।" (५ प्र•।२ऋ०।२ स •) इति । नानाविधकन्दे।युक्रपुरोऽनुवान्ता-सभिमानिना देवा इविभाग्या 'देवेभाः', खपरक्ताः समी-उन्यचागच्छन्। किं मुक्तो नता इति, तदुच्यते। चे देवा भागर्डितानि वयं 'क्रन्ट्रांषि', 'वः' युग्नदीयानि, द्वींदि 'न वच्छामः' इविवैद्यनं न करिकामः, 'इति', ब्रवनाः तदानीं देवा विचार्य है। सका से चत् चतुर्य हथं तच्छ न्द्रशं प्रीतिकरं भवति इति तेषां भागमकच्ययम्। तच प्रथम-यष्णं पुरी (नुवाक्यास्थाया गायनी देवताया "स्तृष्टिकरं। दि-तीयग्रहणं याज्यास्त्रायास्त्रिष्टुब्देवतायास्त्रष्टिकरं। देवतास्था-या जगतीदेवतायास्तुष्टिकरं । चतुर्ययदणं वषट्काराख्या-या अनुषु ब्देवताया सुष्टिकरं। अतस्त तुर्यं ही तेन हो से सति. इन्दोदेवताः प्रीणन्ति। ताख प्रीताः सत्यः 'इयं वहन्ति'॥

<sup>\*</sup> पुरीऽनुवाक्याखाया देवताया इति तै॰ पाठः।

<sup>†</sup> पुष्टिक्टमिति तै॰ पाठः।

तच दें। पंचा । से समया स्वाधादिकं क्रमा दीचकी यहें: प्राने व प्रवर्शमधनं महावीरादिकं सम्पादनी क्रिनत्येकः पचः । दीचायां समाप्तायां प्रवर्श्यानुष्ठानकास एव
सम्पादनी क्रमित्यपरः पचः। तच प्रवमपचे साविच हो मो विदितः। दितीयपचे मी मांसवा हो मं निवार्थ के वच्च मन्त्रपाठं
विभन्ते। "त्र स्वादिने। वदन्ति। होतस्यं दीचितस्य स्टहाः
दन होतस्यादमिति। हिवें दीचितः। चन्तु स्वयात्। हिवस्तृतं
यत्रमानमग्री प्रदश्यात्। यस्र जुड्यात्॥ १॥" (५ प्र०१ द्याः।
१ स०) दति। वस्र जुड्यात् पुनः तच हो सपछे। न बुच्यते।
'दीचितः', हिवःसम्पादकतात् 'हिवः', एव। तथा सित विद्
'हिवजुं स्वयात्', तदावीं हिवःसम्पादकं 'यत्रमानं', एव 'चग्नी',
प्रचिपत्॥

भहोमपचे तु। "यञ्चपुरुक्तरियात्। यजुरेव वदेत्।
न इविष्कृतं यजमानमग्री प्रदधाति। न यञ्चपर्रकारेति"
(५ प्र०१२४०।१म०) इति। यञ्चय होमलचणमञ्जमकारितं
भवेत्। तितो देषदयपरिहारायाञ्चतिप्रचेपं परित्यव्य 'यजुरेव', पठेत्। यद्यपि युद्धते मन इत्येषा स्मेव तथापि सर्जुर्वे
पठितत्वात् युक्यतेऽनुष्ठान इति युत्पत्त्या वा यजुरिष्ठुच्यते।

<sup>\*</sup> दीचियीयेछा संस्कृते। योऽयं दीचितः तस्य सावित्रमन्त्रेय 'हो-तस्यं', न वा इत्येवं अधावादिनां मीमांसा विवाराणी प्रकृतिरिति तेषक्रपुत्तकपाठः।

<sup>†</sup> तद्देषपरिद्वारावेति तै॰ पाठः।

## (१) देवस्य त्वा सवितुः प्रसिवे। श्रिश्विनीबीहुभ्यां। पूष्का इस्तीभ्यामाद्देरे(१)।----

श्रव होमाभावाद्यजमानस्य प्रचेपा न भवति । मन्तस्य पठि-तवाद्यशाङ्गमपि नान्तरितं भवति ॥

कर्यः । देवस्य ला स्वितः प्रसव इत्यिश्वमादत्त इति । पाठसः । (१) "देवस्य ला ॰ इसाभ्यामाद्दे" (१) इति । हे श्रिश्चे प्रेरकस्थान्तर्यासिणः 'देवस्य', प्रेरणे स्वति 'श्रिश्चनोः', सन्विश्यां बाद्धद्रस्थां 'पूष्णः', सन्विश्यां 'इस्तार्थां', च 'लामाद्दे' स्वीकरामि ॥

तस्याक्षेः खादिरलं विधत्ते। "गायचीक्कन्दाप्रसायमन्यतः तस्ये वषद्वारोऽभ्यय्य बिरोऽक्किनत्। तस्ये देधा रसः
परापतत्। प्रथिवीमधंः प्राविधत्। पग्नुनर्धः। यः प्रथिवीं
प्राविधत्॥ ॥ स खदिरोऽभवत्। यः पग्नुन्। सेऽजां।
यत् खादिर्यक्षिभवति। कन्दसामेव रसेन यञ्चस्य बिरः सम्भरति।"(५प्र॰।२श्व॰।३म॰) इति। गायचीदेवता से।माइरकगर्वेषोतराणि 'कन्दांसि' विष्ठुवादीनि, श्वहमतिस्विष्टिःतवतीति
'श्वमन्यत'। तदा वषद्वाराभिमानी देवः कुद्धः सन् 'श्वभ्यय'
श्वाभिमुख्येन प्राप्य, तस्याः गायच्याः 'बिरोऽक्किनत्'। तसाक्कित्रप्रदेशास्विगतः 'रसः', 'देधा', भ्रता 'पृथिवीं', 'पग्नुन्',
स 'प्राविधत्'। पृथियां प्रविष्टः 'सः' भागः, खदिरष्टचीऽभ्रत्। पग्नुषु प्रवेष्टुं गते। भागः 'श्वशं', 'प्राविधत्'। श्वते।

ऽिक्षः 'खादिरी' कर्तवा। तथा यति 'इन्द्रयां', यमिना 'र्येन', 'यज्ञस्य', 'जिरः' प्रदार्यक्षं, यमादितं भवति। गायकां दि चिष्टुप्यमद्धं जगतीयमद्धं पाचरदयं यमा-भूतिमिति कद्रूयेत्यच प्रतिपादितं। तते। गायचीरसः यर्व-कन्द्रयां रसे। भवति। मद्यावीराख्यं पाचं निष्पादियतुं स्त्रत्यनगर्थाभयतसीत्त्वा व्यायाममाची काष्टकुद्दाखक्पा प्रसिरित्युच्यते। व्यायाममाचलादिखचणानि पद्ममकाख उखायसरणप्रसावे दर्जातानि। श्रत्यत् स्वकारेण तस-चणमतिद्याते। साज्ञिका व्याख्यातेति॥

खदिरेण सह विकल्पार्थं पश्चनयं विधत्ते। "यदीदुमरी। जर्मा उदुमरः। जर्जेन यज्ञस्व जिरः समार्गत।
यदैणवी। तेजो नै नेणुः॥ ४॥ तेजसैन यज्ञस्व जिरः समार्गत।
यदैकद्भती। भा एवावद्म्थे।" (५ प्र०१२४०१८-५४०) इति।
श्रीदुमरफलस्थापदंग्रह्मपेण भद्धालात् कर्पूपलं। श्रि प्रदिनेशो
दिल्लायत संनेणुं प्राविश्वदिल्लुक्तलात् नेणोस्लेजोह्मपलं। श्रीः
सप्तस्य यता विकद्धतं भा श्राद्धित्युक्तलाद्दैकद्भतलेन 'भाः'
दिश्विः, प्राप्नाति॥

प्रभादाने मक्तं विनियुच्य व्यापष्टे। "देवस्य ला सवितः प्रमव इत्यक्षिमादक्ते प्रस्त्ये। पश्चिनोर्वाक्रम्थामित्याह। प्र-भिना हि देवानामध्वर्यू त्रास्तां। पूष्णे हस्ताम्थामित्याह व्यत्ये।" (५प्र०।रग्न०।५म०) इति।

<sup>\*</sup> सार इति तै॰ पाठः।

# (१) ऋधिरसि नारिरसि । चुध्वरक्षद्वेवेश्वः(१) । (१) उत्तिष्ठ अद्याणस्यते ॥ १ ॥

कस्यः। (१) "स्रिधिरिष नारिरिष" रत्यिश्वमक्तयत रितः। "स्रध्यर छद्देवेश्यः" (१) रत्येतावास्त्रकारेषः। हे स्वननहेते त्वं केनापि न च्रियमे न भज्यमे रति 'स्रिश्वः', 'स्रिष'। नृषां महावीरार्थिनामुपकारत्वात् 'नारिरिष'। 'देवेश्वः' देवार्थे, 'स्रध्यर्क्वत्' यागनिष्पादिका, स्रिष् ॥

श्रीसम् मन्त्रं पूर्वभागस्य तात्पर्थं दर्शयति। "वज्ञ दव वा एषा। यदिन्धः। श्रीभरिष नारिरसीत्याद श्राम्ये॥ ५॥" दिति (५प्र०१२ श्रेणः)। तीत्त्लायलादज्ञसमानलम्। न ष्ट्री-यसे नृणामुपकर्जी चेत्युपसास्त्रनम्॥ न भवसीति 'नारिः' द्रत्युपसास्त्रनम्॥

उत्तरभागस्य तात्पर्यं दर्शयति। "श्रध्यरक्रहेवेभ्य द्रत्याष्ठ। यज्ञो वा श्रध्यरः। यज्ञकहेवेभ्य दति वा वैतदाष्ठ्"। (५प्र•। १श्र•।६म०) दति॥

कष्पः। उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्यत इति ब्रह्माणमामस्वयत उपेश्तिष्ठति ब्रह्मोभावुत्तरमर्द्ध्यं क्रियत इति। तस्या स्वरः पाठस्त । <sup>(४)</sup>''उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्यते ॰ इन्द्र प्राप्नद्रर्भवा सचा"<sup>(४)</sup> इति। हे 'ब्रह्मणस्यते' मस्त्रस्य पासक, स्तत्स्वननदेशं प्रति

<sup>॰</sup> न (भयसे इति तै॰ पाठः।

देवयन्तस्त्वेमहे। उपप्रयन्तु म्हतः सुदानेवः। इन्ह्रं प्राश्चभेवा सर्चा<sup>(४)</sup>। <sup>(४)</sup>प्रेतु ब्रह्मण्स्यतिः। प्रदेव्यंतु स्वन्तः ता। ऋष्या वीरत्वयः पङ्किरीधसं। देवा यद्मं नेयन्तु

गन्तुमसात् खानात् 'उत्तिष्ठ', 'देवयनाः' देवानि च्छनाः, वयं 'लां' मह्माणं, 'ई.महे' प्रार्थयामहे। 'सुदानवः' श्रीभनस्य फखस्य दातारः, 'मह्तः' देवाः, 'उपप्रयन्तु' समीपे प्रकर्षेष गच्छन्तु। हे 'इन्द्र', 'सचा' श्रस्नाभिः सह, 'प्राष्ट्रः' प्रकर्षेष शीव्रगामी, 'भव'॥

मन्त्रस्य तात्पर्यं दर्शयति। "उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्यत द्त्याद। ब्रह्मणेव यज्ञस्य त्रिरोऽच्हेति" दति। (५प्र०१२४०।६म०)। च्यत्विजा ब्रह्मास्थेनेव सह यज्ञस्य त्रिरोरूपं प्रवर्श्यपाचं 'श्रच्ह' प्राप्तुं, 'एति' गच्छति॥

कस्यः। श्राददते क्रम्णाजिनमनुनयस्यजां पुष्कगलामसं द्वाणमिति प्रेतु ब्रह्मणस्यितिति प्राञ्चाऽस्वप्रधमामभिप्र-व्रजन्ति यत्र स्ट स्वित्रस्यमः स्युत्ति। पाठस्त। (१) "प्रेतु ब्रह्म-णस्यतिः ॰ नयन्तु नः" (१) द्दति। 'ब्रह्मणस्यतिः' मक्तस्य पालकः, स्ट तिक् ब्रह्मा, 'प्रेतु' प्रधमता गष्कतु। 'सृनृता' यज्ञसन्तिनी मक्तगतिप्रयवाकारूपा, 'देवी', प्रकर्षेष 'एतु' गष्कतु। किमर्धमिति तदुच्यते। 'नर्धं' नृभ्यः यज्ञमानेभ्याे हितं, 'पङ्कित्राधसं'पाङ्कास्य यज्ञस्य साधकं, 'वीरं' महावीराखां पानं, 'श्रष्क' प्राप्तुं, 'देवाः', सर्वे 'नः' श्रस्तदीयं, यज्ञं 'नयन्तु'॥

## नः(१)। (१)देवी द्यावाष्ट्रियवी श्रनु मेऽमश्सार्थां(१)।

प्रथमपादे प्रतिष्ठाब्दस्य तात्पर्थं दर्भवति । 'प्रैतु ब्रह्मणस्य-तिरित्यादः । प्रेत्यैव यज्ञस्य घिरोच्छेति" इति । (५प्र०१२४०। ७म०) । 'प्रेत्यैव' प्रथमता गलैव ॥

दितीयपादे सनृतामध्येन प्रियवाकायुक्तस्य यक्तस्य विव-षां दर्भयति । "प्र देखेतु सनृतेत्वाष्ट्र । यज्ञा वै सनृता" इति । (५ प्रण्यारमण्) ।

हतीयपादे पिक्किराधसप्रब्देन धानाकरस्थादिपश्च हिर्वयुं-क्रस्य यज्ञस्य विवचां दर्भयति। "श्रष्का वीरं नयें पिक्किराधस-मिलाइ॥६॥ पाक्को हि यज्ञः" इति। (५ प्र०।१ १०।८ स०)॥

चतुर्घपादे देवा यज्ञं नयन्त्रित्यस्य तात्पर्ये दर्भयति । "देवा यज्ञं नयन्तु न दत्याद । देवानेव यज्ञनियः कुर्ते" दति । (५प्र०।२घ्र०।२०म०) । 'यज्ञनियः' यज्ञस्य नेतृन् प्रवर्त्तकान्॥

कचाः। उत्तरेष स्त्खनमं स्रणाजिनं प्राचीनगीतमुत्तर-होमासीर्य। (()) 'देवी द्यावाष्ट्रिवी' दति स्त्खनमिम-क्षवत दति। त्रनु मेऽम्स्यायां" (() दति मक्त्रभेषः। हे 'द्यावा-पृथिवी', 'मे' मदीयं, व्यापारं 'त्रम्बम्स्यायां' युवयारनु-मतं कुद्रतां॥

मन्त्रस्य देवतयारभ्यनुष्ठायां तात्पर्यं दर्भयति। "देवो यावाष्ट्रियवी अनु मेऽम्स्यायामित्यादः। आभ्यामेवानुमते। यज्ञस्य ब्रिटः सम्बर्गतः" इति। (५प्र•।२अ०।१९म०)॥

# (°) च्छ्यासम्ब। मृखस्य त्रिरंः(°) ॥ २॥ (°) मृखायं त्वा । मृखस्यं त्वा श्रीर्ष्णे (°)।—

कत्यः । (०)''ऋद्यासमधा' इति स्तिस्विनेऽश्चिया प्रश्रत्य ''मखस्य विरः''<sup>(०)</sup> इत्युपादायेति । 'श्रष्ट' षिमन् दिने, 'ध-द्यामं' कर्मणा सम्द्रो अत्यामं । इदं स्ट्रपूपं 'मखस्य विरः' यज्ञस्य विरःस्वानीयं प्रवर्णपानक्ष्पं ॥

मकादयं गरेव व्यापष्टे। "च्यासमय मखस्य तिर दावाद। यज्ञो वे मखः। च्यासमय वज्ञस्य विर रति वा वेतदाद" रति। (५प्र-१२म्ब०१२म०)॥

कराः। (F) "मखाय ला" इति इरित "मखस्य ला क्रोर्खें" (F) इति कृष्णाजिने निर्वेषतीति। हे स्तिके, लां 'मखार' यज्ञार्थे, हरामीति ज्ञेषः। तथा लां 'मखस्य' यज्ञस्य, 'ज्ञीर्षे' जिरोक्षपप्रवर्धार्थे, निर्वेषामीति ज्ञेषः।।

मन्त्रद्यं सहैव व्याचि । "मखाय ता मखस्य ता प्रीचें द्वाह । निर्दिश्चेवेनद्भरति ॥ ७ ॥" इति । (५ प्र०।२१०। १३म०) 'निर्दिश्चेव' चन्नार्थे दृष्ट हर्षानर्वपने कथिनेत, 'एनत्' स्त्रस्करं, 'हरति' निर्वपति, चेति द्रष्ट्यं ॥

यदुकं स्वकारेण, एवं दितीबं हतीयस स्रति हन्तीस-तुथं यावतीं सदं प्रवार्यपाचेभ्यः श्वाप्तां मन्यत इति। तदिरं विधन्ते। "चिर्दरति। चय इसे खेाकाः। एश्व एव स्नोकेशो

## (र) इयत्वर्ग श्रासीः (र) । (र॰) चाध्यासमुख । मुसस्य

यज्ञस्य जिरः सम्भरति । त्रस्थीं चतुर्थः हरति । श्रपरिमिता-देव बज्जस्य जिरः समारति" इति । (५प्र०। १श्व०। १४म०)॥

वस्त्रमाणसम्भारेश्वा सदः प्राथम्यं विधन्ते। "स्त्स्वना-रगे प्रति। तस्तान् स्त्स्वनः कद्यातमः" द्रति (५ प्र०१२ प्रथमने । थे च वराष्ट्रविष्ठताद्यः सम्भाराः तेश्वः 'स्रगे' प्रथमने ने, स्टदं खाला तस्मात् 'स्टत्स्वनात्' गर्मात्, स्टदं प्ररेत्। प्रथमने ने, स्टदं खाला तस्मात् 'स्टत्स्वनात्' गर्मात्, स्टदं प्ररेत्। प्रधादयं 'स्टत्स्वनः', स्वकीयां वेदनामनप्रियला चन्नमाने। प्र-काराधं स्टदं प्रथक्ति। तस्माद्वमतिष्रयेन 'कद्यः' रूपासुः, वेतो स्त्रस्वनादेव स्टदं प्ररेत्। न लस्यता चतः सुतस्तित् स्ट्रानेया॥

कस्यः। एविमतरसमारानिभमन्त्रणेऽधिकारः, दस्ययं भागीरित वराइविद्यतिमिति। येन प्रकारेण स्टेश इरण-मुक्तं। तेनैव प्रकारेणेतरे सर्वे समाराः सम्मादनीयाः। अ-भिमन्त्रणे तु तम तम मन्त्रविषेणेऽस्ति। 'देवी खावाप्रचिवी' इति पूर्वेच स्टेशेऽभिमन्त्रणं। (९)"द्यत्यय भागोः"(९) इति मन्तः। वराहे। दंद्रवा यं स्टिह्मेषं सन्तादयित तन्त्रृत्यस्पं वराइविद्यतं। हे बराइविद्यत 'द्यत्यये' एतावित पुरे।देन्ने सं 'श्रासीः'।।

मिभिनित्रतस्य वराष्ट्रविष्ठतस्याष्ट्रणे मन्त्रान् दर्भयति ।

शिरः। मुखायं त्वा। मुखस्यं त्वा श्रोर्ष्णे (१०)।
(१९) देवीर्वमीर्स्य सूतस्यं प्रथमजा ऋतावरीः (१९)।
(१९) ऋध्यासंमुख। मुखस्य शिर्रः(१९)॥ ३॥

(१°)"च्डासमद्य • ला भीर्षों"<sup>(१°)</sup> दति। एते मन्त्राः पूर्व-वद्याख्येयाः॥

एतेषां वराष्ट्रविष्ठतसम्भारमन्त्राणां तात्पर्थे दर्भयति ।
"इयत्यय त्रासीरित्याष्ट्र। त्रस्यामेवाच्छम्मट्कारं यञ्चस्य त्रिरः
सम्भरितः" इति। (५प्र०१२०१९६म०)। यावदराष्ट्रविष्टतमस्ति
एतावती सर्वा ऋमिर्वराष्ट्रेणोङ्कृतलात्। एतचाधानब्राष्ट्रासे
स वराष्ट्रो रूपं छलेत्यादिना विस्पष्टमास्तातं। त्रतो वराष्ट्रविष्टतसभारेण 'त्रस्थामेव', सर्वस्थामिप पृथियां, 'त्रच्छम्मट्कारं' त्रस्थाऽयंशो यथां न भवति तथा छला, 'यञ्चस्य
शिरः', सम्पादितं भवति॥

कच्यः । देवीर्वमीरिति वच्चीकवपामिति श्रिभमन्त्रयत रित भेषः । पाठन्त । (११) "देवीर्वमीरस्य ॰ स्थतावरीः" (११) रित । वच्चीकस्य निमादिकाः सुरू जन्तुस्वरूपाः 'वस्यः', हे वस्यो देवो यूयं 'श्रस्य' 'भ्रतस्य' प्राणिजातस्य, 'प्रय-मजाः' प्रथमत स्त्यासाः, 'स्थतावरोः' यज्ञवत्यः' समार् रूपेण यज्ञनिम्यादकतात् ताद् स्था भवचेति भेषः॥

श्रनेनाभिमन्त्रितान् वस्त्रोकवपायाः समारणमन्त्रानाह। (१९)''ऋध्यासमद्य ॰ मखस्य श्रिरः'' (१९)इति। पूर्ववद्वास्त्रेयं॥ (११)कृध्यासम्ब। मुकस्य शिर्रः। मुखार्य त्वा। मुखस्य त्वा शीर्ष्णे<sup>(११)</sup>।—

वस्तीकवपायाः सकारणं विधन्ते। "ऊर्जं वा एतर् रसं पृथिया उपदीका उद्दिश्ति॥ मा यदस्तीकं। यदस्तीकवपा सकारो भवति। ऊर्जं मेव रसं पृथिया श्ववहत्थे। श्रथो श्रोत्र- मेव। श्रोत्तर् पृथियाः। यदस्तीकः" दति। (५ प्र॰।र श्र०।१७ म०)। 'वस्तीकं', 'यत्', विद्यते तदेतत् 'उपदीकाः' पूर्वे। का वस्तुः, 'पृथियाः', सकाशादस्रहेतुमेव 'रसं' स्दरं, उद्भृष्य निष्पादयन्ति। श्रते। वस्तीकवपायाः सकार्णेन भ्रमिसारं 'ऊर्जं मेव', प्राप्तीति। श्रपि च कर्णश्रष्कुत्याकारसाम्यात् 'वस्तीकः', भ्रमेः 'श्रोत्रमेव', तसादस्तीकवपा प्रश्रसाः ॥

ऋषेनं प्रशंसति। "ऋबिधरे। भवति। य एवं वेद्" इति। (५प्र०१रम्प०१८म०)॥

कचाः । इन्द्रस्थै जो सीति पूतीकानिति । हे पूतीकसमूह इन्द्रस्थै जो ससमसि श्रनेन मन्त्रेषाभिमन्त्रितानां पूतीकानां सस्ररणमन्त्रानाह । (११) "सद्धासमद्य ० ला श्रीर्षो" (११) इति । पूर्ववद्यास्थियं ॥

पूरीकासकारणं विधन्ते। "इन्हो वृत्राय वज्रमुदयच्छत्। स यत्र यत्र पराक्रमत॥८॥ तस्राध्रियतः। स पूरीकस्तम्ने परा-क्रमतः। सेऽध्रियतः। जतिं वै मे धा इति। तदूतीकानामूतीकलं।

<sup>\*</sup> तसाद् वर्षाक्वपा प्रमत्ता, की चलात् इति । तै॰ पाठः।

# श्रुविजा श्रसि प्रजापते रेतः।---

चदूतीका भविका। चन्नाचैदोतिं द्धति' द्दित। (५ प्र ०१२ भ ०१९८ म०)। पुरा कदाचित् 'दन्दः', स्ववधायं 'दन्नं', खस्य प्रेरितवान्। तदानीं 'सः' दन्दः, 'यम यन' देन्ने, 'पराक्रमत' वन्नप्रचेप खन्नं पराक्रमं क्रतवान्, तम सर्वम 'नाप्तिखत' सखायनपरे। सम्बोन वन्नेष भृतः प्रद्यता नासीत्। ततः 'सः' दन्दः, विचार्य 'पूतीक "स्वम्य' सभीपे कदाचिदवस्तितं स्वमं प्रति 'पराक्रमत' वन्नप्रचेप खन्न पराक्रमं क्रतवान्। तदानीं 'सः' स्वः, पूतीक स्वम्ये पराक्रमं क्रतवान्। तदानीं 'सः' स्वः, पूतीक स्वम्ये वादानीं परित्रसः स दन्दः पूतीक सम्बंपं प्रतिक्रमं प्रति स्वापराक्रमर चां, 'प्रतिवत्ते प्रति प्रति क्रति स्वापराक्रमर चां, 'धाः' धृतवानिष, द्रति क्रतीभारक लात् तेषां पूतीकानां 'पूतीकः', द्रति नाम सम्यन्नं। तेषां सक्षार्थे स्रति चन्नस्य रचां ते सम्याद्यिका।

कस्यः। श्रत्रकोमानि ह्याजिनकोमानि च संस्ट्याग्निन जा श्रसि प्रजापते रेत र्रतः। हे दिविधकोमसङ्घलमग्निजासि श्राग्नेयी वा एवा यदजात्यजाया श्राग्नेयलश्रवणात् श्रिकिनेयो निस्नायत ह्यां ह्यां कलेति श्रवणाचे।भयसाग्निलम-भिप्रेत्य तक्कोत्वामग्निजलमुकं महावोरदार्काहेतुलात् प्राञ्जापत्ये स्टी स्रोक्षां सार्वं।।

<sup>\*</sup> पूतिक इति तै । पाठः।

## ऋथार्तम्च। मुसस्य त्रिरं:॥४॥ मुखायं त्वा। मुसस्य त्वा श्रीर्न्णं। (१४) ऋ। युर्धेहि

<sup>(१४)</sup>"त्रश्चित्रा ऋषि • सखक्षा ला ग्रोव्योँ" <sup>(१४)</sup> इति । पूर्ववद्या-स्रोयम्॥

प्रजापते रेत इत्यानेन प्रजापतिस्रष्टाचा गायचा रसे। आतं प्राविश्वत् । स एव विविधित इत्योतहर्जयति । "श्रीव्राजा श्रीसं प्रजापते रेत इत्याह । य एव रसः प्रमूत् प्राविश्वत्॥ ९०॥ तमेवावहरूथे," इति । (धूप्र०। १९००)॥

पूर्विकानां स्वित्तिकावराइविद्यत्यस्त्रीकवपापूरीकाज्ञ न्याजिनस्त्रामक्यां सकाराणां पञ्चमञ्चां प्रश्नंसति। "पस्रोते सस्त्रारा भवन्ति। पाष्ट्रो यज्ञः। यावानेव यज्ञः। तस्य
क्रिरः सकारति," इति। (५ प्र०१२ प्र०१२ म)। धानाकरस्नाद्दिवः पञ्चकयोगात् 'पाष्ट्रो यज्ञो यावान्', प्रस्ति 'तस्य',
सर्वस्य 'क्रिरः', सकार्मतया पञ्चसङ्ख्या समादितं भवति॥

हतेषां सक्तारद्रव्याणां क्रम्णाजिने सक्तरणं विधक्ते। "य-द्याम्याणां पञ्चनां चर्मणा सक्तरेत्। याम्यान् पञ्चन् शुचा-पंचेत्। क्रण्णाजिनन स्नारति। भारष्यानेव पञ्चन् शुचार्प-यति। तस्तात् समावत् पञ्चनां प्रजायमानानां ॥१२॥ भार-ष्टाः पञ्चाः कनीया एषः। शुचा घृताः," इति। (५ प्र०।-३० प्राणं धेहि। श्रुपानं धेहि ब्यानं धेहि। चक्षुंधेहि श्रोषं धेहि। मना धेहि वाचं धेहि। श्रात्मानं धेहि प्रति-

रुत्र । १२म)। 'ग्राम्याणां' गवादिपद्यूनां, 'चर्मणा', सम्भरणे सित तान् 'पद्यून्', 'ग्रुचा' ग्रोकेन रोगादिजनितेन, योजयत्। तन्त्राभृदिति 'कृष्णाजिनेन', एव सर्वे सम्भरणीयं,
कृष्णस्मस्यारण्यज्ञलात् 'चारण्यानेव', पद्यून् मद्यावीरजनितेन सन्तापेन योजयित। यस्तादारण्येणैव सम्भरणादारण्याः
पत्रवः ग्रुचा योजिताः 'तस्तात्', 'समावत्रजायमानानां'
ग्राम्येनेत्पद्यमानानामिष्, दिविधानां 'पद्यूनां', मध्ये 'चारण्याः', एव 'पत्रवः', कनिष्ठाः। निष्ठ जना गवान्यादिषु यावन्तमादरं तावन्तं कृष्णाजिनस्रोषु कुर्वन्ति ॥

हिष्णाजिनस्य सस्तोमके भागे समारणं विधन्ते। "स्तिन-तः समारति। यतो ह्यस्य मेधं।" द्रति।(५ प्र०१९ प्र०१ २ ३ म)। 'स्तिमतः', स्रोमविति प्रदेशे समारेत्। 'यतः' स्रोमतः प्रदेशात्, 'यस्य' हृष्णाजिनस्य, 'मेधं' यागये। संस्थारं, समाद्यते॥

कर्यः। त्रायुर्धेहि प्राणं धेषीत्यश्चेनावघायिति। पाठस्त । "(१५) त्रायुर्धेषि । मां धेषि मिय धेषि"(१६) द्रति। हे त्रश्च सदमान्नाय यजमानस्यायुरादीन् सन्पाद्भ्य । 'मां' यजमानं, 'धेषि' पोषय, त्रपेषितं धनादिकं 'मिय' यजमाने, 'धेषि' स्थापय ॥

ष्ठां धेहि। मां धेहि मिय धेहि<sup>(१६)</sup>।<sup>(१९)</sup>मधुं त्वा मधुषा करातु<sup>(१९)</sup>। <sup>(१७)</sup>मुखस्य शिरासि <sup>(१०)</sup>॥५॥

यद्कां स्वकारेण। बह्व श्रार्थाः परिस्त हर्म्युक्तरेण
विद्यानमृद्धते ची चिते सिकतोपोप्ते परिश्रिते निद्धातीत।
तदेतदार्थर्नयमार्थाणाञ्च बद्धलं स्थापनदेशविश्रेषञ्च क्रमेश्र
विधक्ते। "परिस्ट्यायन्त। रचमामपह्याः बह्वा हर्गन्त।
श्रपचितिमेवासिन् द्धित। उद्धते सिकतोपोप्ते परिश्रिते
निद्धित शाक्ये।" इति। (५५०। श्र०। १४म)। 'श्रायन्ति'
श्रागच्छेयुः, श्रार्थाणां परिसहणेन रचांस्थपहतानि भवन्ति।
तेषां बद्धलेनासिन् द्रस्ये पूजा कता भवति। स्रमेदद्धननेन
सिकतावापेन परितसिरोधानकर्णेन च तसिन् देशेऽवस्थापितस्य द्रस्थे। प्रद्यार्क्षपा श्रान्तिभवति॥

कत्त्वः । (१९)मधु ला मधुना करेति (१९) दित मदन्तीभि-क्पस्र स्वजतीति । हे सभारसमूहक्ष द्रव्य 'मधु ला' पूर्वमिषि सधुरं महावीरनिष्पादनदेशियं सद्दूपं लां, श्रयं सदन्तीसंसर्गः पुनर्षि 'सधुन्ना' साधुर्ययुक्तं, सैकिः स्वयुक्तं, 'करोति'॥

श्रानेन मन्त्रेण याध्यं मदन्ती गेलनं विधत्ते। "मदन्ती भि-रूपस्जिति॥ १२॥ तेज एवास्त्रिन्द्धाति।" इति। (५प्र०। २श्रा•।२५म)। तप्ता श्रापा मदन्यः, तन्त्रेलनादस्त्रिन्द्रये तेजः सम्पादितं भवति॥

3 c 2

यश्रि असमेसमादेव महावीर निव्याहनसामर्थे ६ पंतेजः सम्बद्धते। तथापि मन्त्रेषैव सामर्थातिश्रयायं मन्त्रपाट इत्ये-तद्दर्भयति। "मधुला मधुला करे। लिल्लाह। ब्रह्मणैवासिन् तेला द्धाति।" इति॥

श्रधासान् द्रवे मेसवितवं द्रवाकारं विधत्ते। "यद्गाक्याणां वाचाणां कपासे संश्रम्जेत्। याक्याणि पाचाणि श्रुचार्पयेत्। श्रमंकपासेः संश्रमजित। एतानि वा श्रमुपजीवनीयानि। ताक्येव श्रुचार्पयित।" इति। (५ प्र०। १५००। १५००)।
ग्रहेषु पाकाद्ययानि भाण्डानि गाक्यपाचालि तदीयकपासे:
संसर्गे सति तानि 'श्रुचा', शोकेन सङ्ग्रह्मपेष योजितानि
भविता। तक्षाद्यदिति 'श्रमंकपासेः', निश्रवेत। श्रमंश्रद्धेन
चिरक्तने जीर्ष्यामदेशे श्रवस्थिता भाण्डांशा उच्यक्ते। तानि
प्राणिभिद्यजीवित्तमयायानि श्रतस्थां श्रुचा योजनेऽपि न
कस्यत् वाधः॥

द्रयाकारं विधत्ते। "शर्कराभिः संश्रमति धृष्टी। श्रधो श्रक्तायं।" इति। (५ प्र०१२ श्रं०१२० में)। 'श्रकराः' चुद्रेपाचाः णाः, तत्संसर्गे स्रति सहावीर स्य 'धृतिः' दाक्षे भवति। श्रिपं च श्रं सर्खं खुर्वक्तीति शर्करानासेनिस्त्री तद्योगः 'श्रक्यायं' स्थ सिद्धये, सर्वति। एतंचाधानप्रकर्णे समाचातं। श्रं वे नेा-ऽस्रदिति। तद्यक्तराणाः श्रकर्त्वमिति॥

ह्यान्तरं विधत्ते। "प्रजलोमै: स्ट्रजिति। एवा वा

<sup>\*</sup> अष्ट पे के ति ते । पाटः।

चारे: प्रिया तमू:। यहजा। प्रियमैदैनं तमुदा सप्रस्मित। चो तेजसा।" रति। (५ प्र०१९च ०१९ प्रमः)। चाजाम्मोः प्रजा-पितमुख्यालेन से। दरलात् प्रियलं। चिप चाग्नेः खेनैव तेजे।-इपलात् 'तेजसा', द्रयं संस्तृं सर्वति॥

द्रयानारं विधन्ते। "क्षणाजिनस्य लेगिमः मश्यानि। यंत्री वै कृष्णाजिनं। यद्येनैव यद्यश्यम् स्जिति।"॥ १३॥ रति। (५ प्रः।२ प्रः।१८ म०)। प्रवचातप्रसावे यद्यो देवेभ्ये। जिनस्य व कृष्णाक्ष्पं कृत्वेत्युक्ततात् कृष्णाजिनस्य यद्यतं तद्योगक्षणेण 'यद्योनैव', महावीर्ष्ट्यकृषः 'यद्यः', संस्थे। भवति॥

महावीर निर्माणाय देशविशेषं ब्राह्मणगतहतीयानुवाले विधन्ते। "षरिश्रिते करेति। ब्रह्मवर्षस्य परिग्रहोत्यै।" इति। (५प्र०१२श्रु०१२म०)। योऽयं देशः परितः कटादि- भिराद्यतः तिसान् 'परिश्रिने', महावीरं 'करोति' \*। तदे- तद्वश्चवर्षपरियहाय भवति॥

तम नियमं कचिदिधत्ते। "न सुर्वसभिप्राष्णात्। यत् सुर्वसभिप्राष्णात्। प्राषाच्छ् चार्पयेत्। श्रपद्यस्य प्राष्णित। प्राषानां गेर्पीधाया" (५ १०१२ १०१३ ० म॰) इति। सेऽयं तदानीं 'नाभिप्राष्णात्' तदाभिमुख्येन खासं न सुर्यात्। तत्त्वर्षे स्वकीयाः 'प्राषाः', दुःखेन वेजितां भवन्ति। त-स्नात् मुखं 'श्रपदाय', पर्ता नीला खासं सुर्यात्। तम् 'प्रोषानां', रुष्णाय भवति॥

नियमान्तरं विधत्ते। "न प्रवर्धे वादितां चानारेवात्।

<sup>\*</sup> क्रुयं।दिति ते॰ पाठः।

चदक्तरेयात्। दुद्यभा स्थात्॥ १॥ तस्यात् नाक्तरायं। त्राह्म-ने। गे।पीथाय।'' इति। (५ प्रशाद प्र• १३ म०)। यत्र प्रवर्णपा-वाणि तिष्ठक्ति। तत्र सर्थस्रेत् प्राच्यां वसेत् तदानीं स्वयं प्रती-च्यां तिष्ठेत्। सर्यस्य प्रतीच्यामवस्त्राने स्वयं प्राच्यां तिष्ठेत्। एवं स्वति प्रवर्णादित्ययोगंध्येऽकाराया न भवेत्। त्राक्तराये तु कुष्ठरोगी 'स्थात्'। त्रातः स्वप्ररीर रचार्थं 'त्रकारायं न', कुर्यात्॥

स्त्याचित्रभाषे साधनं विधक्ते। "वेणुना करोति। तेजो वै वेणुः। तेजः प्रवर्धः। तेजसैव तेजः समर्धयति।" इति। (५प्र•११प्र•११म•)। सुस्निर्माणार्थं सुस्नकाराः काष्ठेन यं व्यापारं कुर्वन्ति तच 'वेणुना', सुर्यात् नतु दाह्णा। प्रधि-देविस्थे। इनिसायत स वेणुं प्राविष्यदिति सुत्या वेणोक्षेत्रस्वं तप्त-घृताधारत्वात् प्रवर्ण्यपाचमपि 'तेजः'। चतो वेणुक्पेण 'तेजसा', प्रवर्ण्यक्पं 'तेजः', सस्दुं करोति॥

कच्यः । सम्बद्धाः स्ट्रं (१०) "मखस्य प्रिरोसीति" । पिण्डं इत्विति । हे स्ट्र्पिण्ड लं यज्ञस्य प्रिरः स्वानीयः 'त्रिसि' ॥

प्रवर्गार्थं इच्छ प्रिरक्षानीयलं विषद्यति। "मखस्य प्रिरोऽसीत्याः । यश्ची वै सक्षः । तस्ति विष्क्रः । यत् प्रवर्गः ॥ १॥ तस्तादेवमाः ।" इति। (५ प्र०। ३ प्र०। ५ म०) प्रथमानुवाके धनुः की व्याक्किः चं यश्चपुरुषस्य प्रिरो द्यावापृथि व्योरनुवर्णनात् प्रवर्गनाम सम्पन्न मित्युकं। तस्तात् मस्तस्य प्रिरोऽसीति सन्तोक्षम्पपन्नं॥

(१८) ब्रम्सर्य प्दे स्थः(१८) । (१८) गायचे गं त्वा छन्दं सा करोमि । चेष्टुभेन त्वा छन्दंसा करोमि । जागंतेन त्वा

कत्ताः। (१०) यञ्चसः पदे स्व(१०) दत्य कुष्ठाभ्यां नियः ह्या दितः। श्राष्ट्रंस्य पिष्डस्रोपरि श्रङ्गष्ठदयग्रहेण निष्मस्रविन्दुदयाकारे हेसाञ्क्रने युत्रां 'यञ्चस्य', पादी भवषः॥

एतयोर्घमपादले भाक्तप्रसिद्धं दर्भयति। "यज्ञस्य पदे स्व द्याह। यज्ञस्य द्योते पदे। त्रयो प्रतिष्ठित्यै।" दति। (५ प्र०। १प्र०।६ म०)। समानक्ष्यलेन दिलेन च पादसादृ स्वादित्यं कर्त्त्रयं। त्रिप च पादद्वसादृ स्वेन प्रतिष्ठार्थमेतद्वविति ॥

कन्यः । महावीरं करोति । चियुद्धं पञ्चोद्धिमपरिमिन ते द्धिं प्रदेशभाषमूर्ध्वसमानं उपरिष्ठादासे चनवन्तं मध्ये सन्नतं वायसप्रकारकावने ला कन्द्रमा करोमीति प्रथमन्त्रेष्ठुभेने-ति । दितीयं जागतमिति । स्तीयं श्रिप वा सर्वेरेकैकमिति । पाठस्त । (१८)"गायने ण ला ० कन्द्रमा करोमि"(१८) इति । हे प्रथम महाबीर लां गायनच्छन्दोदेवतासामर्थेन निष्पाद-षामि । एवं दिनीयस्त्रीययोर्भहावीरयोक्त्रेष्ठुभजागतमन्त्री। साख्येया ॥

मन्त्रेषु गायत्रादिपदानामुपयागं दर्भयति । "गायत्रेण ला इच्द्सा करोमीत्याच । इच्द्रोभिग्वैनं करोति" दति ।

प्रतिष्ठार्थमेव भवतीति तै॰ पाठः ।
 मुर्ध्वेबानुमिति तै॰ पाठः ।

## छन्दंसा करोमि<sup>(१८)</sup>। (१<sup>९)</sup>मखस्य राखासि<sup>(१०)</sup>। (१६)च्य-

(५ प्र•। इश्व । ७ म॰)। एतेषां मन्त्राणां पाठेन महावीर छेदं इन्दो देवतादिभिर्निष्पादितं भवति॥

एकैक शिन् महावीरे क ख्याचयं विधत्ते। "चियुद्धं करे।ति। चय दमे लाकाः एवां खोकानामाध्ये।" दति। (५प०।६प०। म्म०)। भाष्डक्षोपरिभाष्डान्तरप्रचेपे चादृत्र चाकारे। भ-वति। तादृत्र चाकार उद्धिरित्युच्यते। अर्ध्वाधाभावेनाव-खितभाष्डच्यवत् चिविधा छथा चक्य महावीरक्ष से। उद्यं 'चियुद्धिः'। तच जिल्लसाम्बाद्धाक च्याप्तिः ॥

पूर्वे वाख्यातैः हन्दःप्रतिपादकैर्मन्तैः तिविष्पादमं विध-प्ते। "हन्दोभिः करोति॥ ३॥ वीर्यं वै हन्दाप्रसि। वीर्येषै-वैमं करोति।" इति। (५ प्रशक्षश्रश्रश्रश्र)। वीर्यप्रदलात् गायच्यादिष्कन्दमां वीर्यक्रपतं ॥

कर्णः। (१९) "मखन्य० राखासि" (१९) दति। उपविश्वं राखां करोतीति। विखन्य समीपे वर्त्तमान देवस्रयाकार लंयज्ञस्य 'राखा' रसना, 'प्रसि'। यथा काञ्चीदाम, कण्टाभरणं वा तदत्॥

कस्यः। (११) "पदितेसो विसंग्रहातु" (११) इति वेषुपर्वणा विसं करोतोति। पाङ्कोन कन्द्रसेति मन्त्रवेषः। हे महावीर

<sup>•</sup> उच्चाया इति तै॰ पाठः।

## दितिस्ते विसं यह्णातु । पाङ्गेन छन्देसा<sup>(१९)</sup>।

पङ्गिकन्दे। देवतया मद्द 'त्रदितिः' भूमिर्देवी, 'ते' तव, 'विजं', 'यमातु' खीकरातु॥

तमेतं मन्त्रं विनियुक्को। "यजुषा विस्तं करेति व्याद्यस्थै" रिति। (५ प्र॰।३ प्र॰।१ ॰ म॰)। स्त्रीकिकेषु स्टत्पाचेषु मन्त्र-मन्तरेणैव सुमाकारा 'विस्तं' सुर्वन्ति, प्राच तु मन्त्रेणेति 'खाद्यन्तिः'॥

महावीरस्य प्रादेशपरिमाणं हस्ताभिनयेन विधन्ते। "इष-नं करोति। प्रजापितना यश्चमुखेन सम्मितम्" इति। (५ प्र०। १प्र०।११म०)। यश्चपुरुषस्य शिरस्विवृक्तये। मध्यविर्त्तं 'प्रादेश-मानं', प्रजापितस्य वैश्वानरिवद्यायां प्राजापत्यत्वेने।पास्यः। यस्त्रेतमेवं प्रादेशमानिमिति हन्दे।गैराम्बातत्वात्। श्वतः प्रादेशमाने। महावोरः 'प्रजापितना यश्चमुखेन', च तादृशे। भवति॥

तदेवं परिमाणमनूच प्रशंसति । "द्यन्तं करोति । यज्ञ-परूषा सम्मितम्"दति । (५ प्र०११ प्र०११ म०)। 'यज्ञस्य' पहरङ्गं ऐन्द्रवायवादिग्रहणाचं, तेन सादुम्यं प्रादेशमाचले सम्पाद्यते ॥

पुनर्णनू च प्रमंसित । "इयन्तं करे ति । एता वहे पुरुषे वीयं वीर्यसम्मातम्" इति ॥ ४॥ (५ प्र ० । १ प्र ० । १ प्र ० । १ प्र ० वियं दर्भन प्रवणादिसामध्यं, प्रादेशपरिसित मुखे विद्यते । प्रतो वीर्यसादृष्णमेतस्य भवति ॥

(११) द्वर्यस्य इरसा त्राय(११)। (११) मुखैंसि(११) ॥ ५॥ पते, शिरंः, ऋतावरीऋध्यासंमद्य मुखस्य शिर्ः, शिरः, शिरें।ऽसि, नवं च॥ अनु०२॥

चतः वैपरिमाणाभावक्षं पचाकारं विधक्ते। 'श्रपरि-मितं करोति। श्रपरिमितस्यावक्षें' इति। (५प्र०।३श्र०। ९८म०)। परिमाणनियस्यभावेनापि †निमिक्तलवद्धसं फसं सम्बद्धते॥

यदुकां स्वकारेण उपविसं गास्ताद्वरीतीति तद्व विध-मो। "परिग्रीवं करोति ध्रत्यै" इति। (५ प्र०।१ प्र०।१ ५ म०)। ग्रीवाद्याः परितः 'परिग्रीवं' तच वस्त्रयाकारो धारणये। पयु-व्यते॥

कथा: । (११) 'सर्खं ख दरमा त्राय'' (११) इति । इत्युत्तरतः मिकतासु प्रतिष्ठाणेति । दे मदावीर 'सूर्यं ख दरमा' तेत्रमा त्रातपेन, 'त्राय' क्रमणाद्यको भव॥

मन्त्रसः स्पष्टार्थतां दर्भयति। "स्वयंस्य दरसा त्रावेत्याद। यथा यजुरेवेतत्" दति। (५,प्र०।१प्र०।१६,स०)॥

कस्यः। ''मखेषियनुवीचते'' इति। हे महावीर लं यज्ञसाधनतात् 'मखः' यज्ञस्ररूपः, 'त्रसि'॥

<sup>\*</sup> नियतपरिमाबरूपाभावरूपं तै॰ पाठः।

#### ष्यच हतीयाऽनुवाकः।

र्यतीर्देवीरिन्द्रस्थाजीस्यग्निजा श्रस्यायुर्धेहि प्राणं पर्च। (१) हण्णो श्रश्वंस्य निष्यदंसि। वर्षणस्वा ध्रतन्तु

इति सावनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्घप्रकामे यजु-रारखके चतुर्घप्रवाठके दितीयाऽनुवाकः॥ ९॥

#### त्रय हतीयाऽनुवाकः।

दितीये महावीर निर्माणमुकं ढतीये तत्मंस्कारा उच्चते।
कस्यः। दृष्णा अयस्त्रेति सक्तद्वार्षपत्ये प्रदीष प्रथमक्रतं
महावीरं ब्रफाभ्यां परिग्टचा धूपयति। दृष्णा अयस्य निष्यदशीति। पाठस्त । (१) "दृष्णा अयस्य • मिनावर्णयोर्भुवेष धर्मणा" (१) दति। हे महावीर, त्रं 'दृष्णः' सेननसमर्थस्य 'प्रयस्थ' सम्बन्ध 'निष्यत्' निःस्तं चः ब्रक्कत् तस्रोगेन तद्रूपाऽसि। तादृष्णं त्रं 'ध्रतनतः' स्त्रीक्रतनियमा वर्षणा देव,
'श्रीधूपयत्' सर्वता धूपितं करोत् । 'मिनावर्णयोः' सन्वन्धो भ्रवा धर्मास्थितः पृद्यविष्यः। तद्रूपेण द्रयेण 'धूपयत्'
दृत्यन्यः॥

<sup>\*</sup> धर्मास्त्रिरः तै॰ पाठः।

चार्थृपयतु। मिचावर्षणयार्भुवेण् धर्मणा(१)। (१) ऋचिषं त्वा शोचिषं त्वा। ज्योतिषे त्वा। तपंसे त्वा(१)। (१) ऋभी-

श्रमेन मन्त्रेण साध्यं धूपनं विधत्ते। "श्रम्भकोन धूपय-ति। प्राजापत्यो वा श्रमः संयोगिलाय'' इति। (५प्र॰। १श्र॰।१७म॰)। भ्रकभन्देन भ्रम्भदुत्त्यते, 'श्रम्रस्य' प्राजापत्यादि-जन्यलात् 'प्राजापत्यालं'। श्रतः श्रम्भस्यन्तिधूपेन सर्वकारण-भ्रतप्रजापतिसम्बन्धसिद्धेः 'संयोगिलं' भवति॥

सम्त्रोक्तमसं ग्रष्टाचादित्यक्षेण क्रन्दोक्षेण च प्रग्रंचित । "तृष्णो स्रश्रस्य निष्यद्योत्त्या ह । स्रसी वा स्रादित्यो तृषासः । तस्य क्रन्दाष्ट्रसीति निष्यत् ॥५॥ क्रन्दोभिरेवैनं धूपयति" इति । (५ प्र•।३ स्र•१९ प्रम•)॥

कत्यः। त्रग्रेण गार्डपत्यमवटं खाला लोहितपचनीयैः
सन्धारैः त्रवसीयं तेषु महावीरानुपावहरति। लेहितपचनीयैः सन्धारैः प्रव्हाच गार्डपत्येऽमुद्धानादीयोः पेषप्रयाचिषेलेखेतैः प्रतिमन्त्रं प्रतिदिश्रमपि वा सर्वैः सर्वत इति। पाठसु।
(१) "त्रचिषे ला श्रोचिषे ला तपसे ला" (१) इति। 'त्रचिषे',
श्राचिरादयः शब्दाः ज्यालाविश्रेषवाचिनः। हे महावीर लां
श्राचिरादिशः समर्पयामि॥

एतैर्मन्हैर्यजमानस्य ग्ररीरकान्तिः सम्पद्यते इति दर्श-

<sup>\*</sup> मुझानाताप्ये। तै • पाठः।

मं मेडिना दिवं। मिना बेसूव सुप्रयाः। उत् अवसा पृथिवीं ॥ १॥

मिचस्य चर्षणी धर्तः। अवी देवस्य सान-

यति। "श्रचिषे ला श्रोचिषे लेखाइ। तेज एवासिन् द्धाति। वादणाभीद्धः। मैचियोपैति शान्ये" दति। (५ प्र०। ३ प्र०। १८ म०)॥

कस्यः । पर्यमानान् मैक्योपचरत्यभीमं महिना दिविमित्युत्तरया वेति । तयो क्मयोः खनोः । पाठसः । (१) "प्रभीमं महिना दिवं । द्वां चित्रश्रवस्त्रमं" (१) इति । 'दिवं' दीषाः मानिममं महावीरमिम च्या, 'मिनो' देवः, 'सप्रथाः' विस्वारसहितो, बस्रव । खकीयां मेनीं विस्वृतवान् 'उत' प्रिष् च, 'पृथिवीं' श्राभकच्य, 'श्रवसा' कीर्त्या, 'सप्रथा' बस्रव । श्रक्यां सर्वस्वां पृथियां महावीरस्थ कीर्त्तों 'विस्वृतवान्' हत्यर्थः । 'दिवं' दिवि खुले को इति वा यास्त्रीयं । 'चर्षणी-धृतः' मनुष्यास्त्रीयाधारयता 'मिनस्य' देवस्य 'सानिसं' दान-श्रोसं 'श्रवः' श्रवणं कीर्त्तारूपं, सर्वे वदन्तीति श्रेषः । 'द्यनं' मिनेष दन्तं धनं, 'चिन्रश्रवस्त्रमं' श्रविश्रयेन विचिन्नकीर्त्तं-युकं वर्त्तते ॥ ।

<sup>\*</sup> उत्तरया चेति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> अप्यांद्रति पदं 🖁 पुक्तको नाक्ति ।

<sup>‡</sup> मन्त्रयोः पालं दर्भयति च। यय इति पाठः D पुक्तकेऽतिरिक्तोः वर्णते।

सिं। शुमं चित्रश्रंवस्तमं(१)। (४)सिध्ये त्वा(४)। (६)देवस्तं सिवतादंपतु । सुपाणि स्वंज्रुरिः। सुवाहुरुत् शक्त्यां(६)।

कत्यः । पक्केषु (४)"सिध्ये ला"(४) इति धृष्टीं श्वादाय भद्या-पोद्येति । दे महावीर लां 'सिध्ये' समीचीनस्वरूपसिध्ये महा-वीर्गतभन्नापोद्दतसिध्ययं लां स्वीकरोमि इति श्रेषः ॥

मन्त्रसः स्रष्टार्थतां दर्भयति। "सिधी लेखार। चचा चजुरेटैतत्" इति। (५ प्र ०।३ प्र ०।२० म ०)॥

कर्यः । प्रथमकृतं महावीरं श्रफाश्वां परिशृष्णीदास्यति देवस्वा स्वति। पाठस्त । (१) "देवस्वा स्वति। द्यतः । ए। "देवस्वा स्वति। द्यतः । स्वाज्ञहत श्रक्षाः । दिवाः हे सहावीर त्वां 'स्वताः' देवः, स्व'श्रक्षा 'एदपतः' इति। हे सहावीर त्वां 'स्वताः' देवः, स्व'श्रक्षा 'एदपतः' इति। दिवाः । पाणिश्वां युक्तः, 'स्व-कृतः' श्रोभनाभवद्यमन्त्रभाभागं पाणिश्वां युक्तः, 'स्व-कृतः' श्रोभनाभवद्यमन्त्रभागं युक्तः। पाणिश्रव्ये म्हां स्वाज्ञः' श्रोभनाश्वां वाङ्गभां युक्तः। पाणिश्रव्ये महिन्याद्रस्यं श्रष्णाधारभागं उत्यते। 'वाङ्गश्रव्येन' स्विवत्था-द्वीं पीन्थाः॥

सिवह अब्द स्थ तात्पर्थं दर्भ यति । "देवस्या सिवतादपति-त्याच । सिवह प्रस्तत एवेनं अञ्चाणा देवताभिः उदपति" इति । ५ प्र १ १ प्र १ । १ रम०) । सिवचाप्रेरितः सन् सन्तेष 'देवता-भिस्त' सहोदपनं कातवान् भवति ॥ <sup>(१)</sup>श्चर्यसमानः प्रथि<u>व्यां । श्वाशा दिश्</u>शार्प्रण । उत्तिष्ठ वृष्टनभव ॥ २ ॥

जुर्ह्मस्तिष्ठ भुवृक्तं (१)। (१) स्वर्थस्य त्वा चक्षुषा-

कन्यः । खदास्थापद्यमानः पृथियामाशादिश त्रापृणेत्युत्तरतः सिकतासु प्रतिष्ठाणेति। पाठस्त । (() "त्रपद्यमानः
पृथियां ॰ खर्षसिष्ठ भुवस्वं "(() इति। हे महावीर लं
'पृथियां भूमी 'त्रपद्यमानः' त्रसि भङ्गमप्राप्नुवन्, 'त्राशा दिश्रः' प्राच्याद्या मुख्यदिश्रः, त्राग्नेय्याद्या मुख्यदिशः, 'त्रापृष्य' सर्वतः पूर्य, सर्वन प्रसिद्धो भव। 'खन्तिष्ठ' खत्यहस्त, 'ष्ट्रम् भव' स्वयापारेण प्रस्थाता भव, इह सिकतासर्धमुखः स्त्रिरः 'लं' तिष्ठ ॥

दिश्व श्वाष्ट्रणेत्यस्य तात्पर्यं दर्शयति। "श्वपस्यमानः पृथिका-माश्चा दिश्व श्वाष्ट्रणेत्या हा। ६॥ तसादिशः सर्वा दिश्वानुविभाति" (५ प्र०१३ श्व०१२ स०) इति। यसात् मद्दावीरस्य सर्वदिक्यूर्त्तिः । प्रार्थते 'तसात्' महावीरेणाभिन्नः 'श्वश्वाः' स्रतेजसा 'सर्वा दिश्वः' प्रकाश्चयति॥

कर्द्धा कार्ययं दर्भयति। "उत्तिष्ठ ष्ट्रचन् भवे हिं-विष्ठ भुवस्त्रमित्या इप्रतिष्ठित्यै" इति (५प्र०१२४०)॥ कस्यः। सर्यस्य मा चनुषाचीन इत्यमुवीनत इति। पा-

<sup>\*</sup> सर्वेदिक्पूर्त्तः तै॰ पाठः।

म्बीस्रे। च्यूजवें त्वा। साधवें त्वा। सुिख्य त्वा भूत्यें त्वा (१)। (१) दूदमहम्ममामुष्यायणं विशा पशुभि ब्रह्मवर्चसेन

उस्। (०) 'सूर्यस्य ला चनुषान्तीचे • भूती ला''(०) इति। हे महावीर लां 'सूर्यस्य' चनुषाहमनुक्रमेण 'ईचें'। 'क्यावें प्रार्जवयुक्ताये भूग्ये लामीचे। 'साधवे' समीचीनायान्तरि-चाय लामीचे। 'सुचित्यें' श्रोभनिवासाय सुनेकाय लामीचे। 'मूर्त्ये' ऐत्र्यय्युक्ताभ्ये। दिरम्थस्नामीचे। लदीचणेन सर्वे स्रोका स्वस्वकार्यचमा भवन्तीत्यर्थः॥

सर्यस चनुषेत्यस तात्पयं दर्शयति। "देशरो वा एषा-ऽत्था भविताः। यः प्रवर्श्यमन्त्रीचते। सर्यस्य ला चनुषाम्योष दत्याद । चनुषा गोपीयाय" दति। (५प्र०११प्र०११४म०) स्व'चनुषा' 'प्रवर्शे' पश्चन् प्रत्था भवितुं समर्था भवित, प्रतः स्वचनुषा 'गोपीयाय' सर्यस्य, चनुषेत्युक्तं॥

श्वादिशब्दैः पृथियादयो वन्ताने इत्येतहर्भयति।
"श्वाव ला साधवे ला स्वित्ये ला भूती लेखाइ। दवं
वा श्वाः। श्रन्तित्वः साधु। श्रमी स्वितिः॥ ७॥ दिशे
भृतिः। इमानेवासी लेकान् कन्पयति। श्रयो प्रतिष्ठित्यै"
इति। (५प्र०। इश्व०। २५म०)॥

कत्तः । श्रधैनाम् प्रदत्तिणं सिकताभिः पर्यूहिति । (६) ''द्दमहममुमामुखायणं ॰ पर्यूहामि'' (६) दति । राज् व्यस्य 'पश्रभिरिति' वैश्वस्थेति, 'श्रहं' ऋधर्युः, 'श्रमुखायर्यं' पर्यां हामि()। (र)गायत्रेणं त्वा छन्द्साछ्णं पद्मि। त्रेष्ट्रं

श्रमुख देवदत्तस्य पुनं, 'श्रमुं' यश्चदत्तनामानं महावीर-रूपेणावस्थितं, 'विशा' प्रजया, 'पश्चिभिन्नेन्नावर्चमेन' च एतत् चितयरूपाभिः सिकताभिः 'द्दं' प्रत्यचं यथा भवति तथा, 'पर्य्यूहामि' परितः स्थिरं करोमि॥

मन्त्रपाठेन तदर्घस्रथैव फलतीत्येतद्र्ययित । "इदमइ-ममुमामुखायणं विद्या पद्मुभिन्नं स्वावर्षमेन पर्य्यू हामीत्याह । विश्वेवैनं पद्मुभिनं स्ववर्षमेन पर्य्यू हित" इति । (५ प्र०। ३ श्र ०। १६म०)॥

चित्रविश्वयोर्भन्तप्रयोगे विश्वषं दर्शयति। "विश्वेति राजन्यस्य मूयात्। विश्वेवेनं पर्य्युहति। पश्चिभिरिति वैश्वस्य। पश्चिभिरेवेनं पर्य्युहति" दति। (५ प्र०। ३ श्व०। २ ७ म०)। 'प-श्चिभिर्मे स्ववर्षमेन' दत्येतावत् चित्रयं प्रति परित्यजेत्। वैश्वं प्रति तु 'विश्वा' 'ब्रह्मवर्षमेन' दत्येतावत् परित्यजेदित्यर्थः॥

कर्यः । अधैनान् प्रभृतेनाजापयमाकृणित्त गायतेण ला इन्द्रमाकृणिद्मा । इत्येतेस्तिभिक्तिरेकेकं अपि वा मर्वेरे-केकिमिति । पाठस्त । (८):'गायत्रेण ला ० कृत्यि इवि:"(८) इति । हे महावीर लां गायत्रक्त्वितिक्पेणाज्ञी-रेण 'त्राकृणिद्म' सर्वेतः सिञ्चामि । एवं त्रेष्टुभजागतमन्त्र- साष्ट्रंगद्मि। ख्रृणत्तं त्वा वाक् ॥ ख्रृणत्तं त्वार्क्। ख्रृगत्तं त्वा द्वारा ख्रृत्य वार्षः। ख्रृत्युर्जे । ख्रृत्य

धोरपि योज्यं। तथा वागस्रस्तिरभिमानिन्ये। देवतास्तां सि-भ्रान्तु, स्नमपि वागादीन् सिम्ना॥

एतकाक्त साध्यं सेचनं विधत्ते। "त्रसुर्यो पात्र समाच्छृषं॥ पा भाकृषत्ति। देवत्राकः" इति। (५ प्र०। ३ प्र०। २ प्र०)। 'त्र माच्छृषं' चीरसेचन रितंपात्रं, 'त्रसुर्ये' उष्ण लेनात्युगलात् भासुरेभ्ये। हितंन तुदेवेभ्यः, त्रता देवार्थमा सिञ्चेत् तेन ज्ञानं श्रीत खंपात्रं देवेषु करोति॥

तत्र द्रयं विधन्ते। "त्रजचीरेणाकृणित्ता। परमं वा एतत्पयः। यदजचीरं। परमेणैवैनं पयमाकृणित्तः" इति। (५प्र०।३प्र०।१८म०)। सर्वयाधिहरलादजनीरस्य परमतः॥

तत्र सेचने देवस्वासिवितेत्यादिकं यजुर्विनियुद्धे। "यजुषा स्यादृत्ये" दति। (५ प्र०। ३ त्र०। ३ ० स०)। उप्यक्षान्यर्थे चै। किके सेचने सन्त्रो नास्ति। प्रचतु 'यजुषा' सन्त्रण सिद्धेदिति सङ्ख्यादृत्तिः॥

मन्त्रगताम् इन्देवागूर्क् प्रव्यान् प्रशंसति। "इन्देशिरा-कृषत्ति। इन्देशिर्धा एष कियते। इन्देशिरवे इन्दार-खाच्कृषत्ति" इति। (५ प्र ०११ प्र ०१३ ९ म०)। पूर्वे गायवेष इन्दसा करेशियोवं इन्देश्युक्तैर्मन्त्रीरेष सद्यावीरः इतः,

# ह्विः<sup>(२)</sup>। <sup>(२)</sup>देवं पुरश्चर्मध्यासं त्वा<sup>(९)</sup>॥३॥ पृथिवीं, भेव, वाक्, षट् चं॥ अनु•३॥

श्वताऽयमेव इन्दांसि श्वचापि इन्दोवागूक् शब्दयुक्ते र्मन्तेः सेचने सत्य त्रत्ये न्हन्दोभिरिव पूर्वीकानि इन्दांसि सिकानि भवन्ति ॥

वागादिदेवता महावीरं सिञ्चनीत्वेतयुक्तं महावीरस्त वागादीन् सिञ्चतीत्यच प्रयोजनं दर्शयति । "कृत्धि वाचिमि-त्याद । वाचमेवावद्यक्षे । कृत्ध्यूर्च्चमित्याद । जर्म्ममेवावद्ये । कृत्य द्विरित्याद । द्विरेवाकः" द्रति । (५प्र०१६ प्र०। ६२म०) । ते एतैर्मन्वैर्वागन्नप्राप्तिद्विद्वसिद्धिञ्च भवति ॥

कष्यः । श्रधैनाम् कष्णाजिन उपमद्यायजित । (१०) 'देव-पुरस्रत्यघायन्या''(१०) दति । 'पुरस्र र' पुरतावर्त्तमान, हे महावीर 'देव' द्यातमात्मक, लां 'सघ्यायं' कष्णाजिने बध्या काचिद्र्र्ध्वदेशे सक्तं कुर्या॥

सन्त्रसः साष्टार्थतां दर्शयति । "देवपुरखरसञ्चासं लेखां ह । यथा यजुरेवैतत्" दति॥८॥ (५प्र॰।१प्र०।१२म०)॥

इति सायनाचार्य्यविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकाशे यजु-रार्थाके चतुर्यप्रपाठके हतीयोऽनुवाकः॥ ३॥

#### श्रय चतुर्थीऽनुवाकः।

(१) ब्रह्मन् प्रवृग्यें णु प्रचित्धामः । होर्तर्धर्मम्भिष्टुं -हि। अग्री द्रौहिणौ पुराडाशावधिश्रय । प्रतिप्रस्था-नर्विहर । प्रस्तातः सामानि गाय(१)। (१) यर्जुर्युक्तः साम-

#### श्रय चतुर्थे। (नुवाकः।

स्तीये महावीरसंस्कारा खकाः। चतुर्घे प्रैवा खचानी।
कालाः। प्रोचणीनामाद्या प्रोचणीः सःस्कृत्य ब्रह्माणमामकायते। ब्रह्मन् प्रवर्धेणेति। पाठस्तः। (१) "ब्रह्मन् प्रवर्धेण ॰
सामानि गाय" (१) इति। हे 'ब्रह्मन्' वसं सर्वे, प्रवर्धास्थेन कर्मणा पचरं अनुष्ठानं सन्पादिख्यामः। हे 'होतः' लं 'घमें'
प्रवर्धे ब्रह्मजन्नानित्यादिभिर्मन्तेरभिष्ठुतं कुरः। हे आग्रीप्र
रै। हिणाखीः, 'पुराखामाविधित्रयं स्रयणाधें कपास्तस्थापरि
स्थापय। हे 'प्रतिप्रस्थातः' विहरणं कुरः। तस्र विहरणं बोधायनेन च दर्भितं। स्रथ प्रतिप्रस्थाता प्रवर्धे विहरत्याह्वनीये
कार्य्यमयान् परिधीन् प्रहरतीत्यादिः। हे 'प्रस्रोतः'
प्रवर्धार्थीनि, सामानि गाय॥

्कस्यः। यजुर्य्युक्तः सामभिराक्तस्यमित्युपां क्रुद्धको मिन्द्रवन्तः

<sup>\*</sup> कार्यार्थेडु इति तै॰ पुक्तकपाठः।

भिराक्तं खं त्वा। विश्वेर्द्वेरनुंमतं महर्त्तः। दक्षि-णाभिः प्रतंतं पारियणुं। स्तुभा वहन्तु सुमनस्यमानं। स ने। हचं धेच्चह्वंणीयमानः॥ भूभृंवः सुवंः। च्रा-मिन्द्रंवन्तः प्रचरत<sup>(२)</sup>॥१॥

प्रचरतेत्युचैरनुजानाति दति। पाठस्त । (९)"यजुर्ळुक्रः सामभि-राक्रखं ला ॰ इन्द्रवन्तः प्रचर्तं (१) इति । हे प्रवर्ग्य लां 'सुभः' यामसु प्रयुज्यमानाः स्रोभाः, 'वहन्तु' विष्नपरिहारेण समाप्ति-पर्यमां निर्वहन्तु। को दृशं लां, 'यजुर्युक्तं' यजुरपस्ति नेम्लीः सम्बद्धं, 'सामभिराक्रखं' त्राकान्याणायितानि खानीन्द्रियाणि त्रवयवा यस्त्र प्रवर्ग्यस्त्र से। इयमाक्रास्तः तादृत्रं, सामगानेन हि प्रवार्य श्राषाथिता भवति, तथा 'विश्वेदेवैर्महङ्किः' 'त्रनुमतं' श्रङ्गीक्रतं प्रवर्ग्यमुदासयिखन् श्रजामग्रीभ्रे ददातीत्यादिभिः 'दिचिषाभिः', 'प्रततं' विस्तीर्षं, 'पारियष्णुं' निर्विद्रेन समाप्तिं गन्तुं प्रक्तं, 'सुमनसमानं' यजमाने स्नेहातिप्रयेन है। मनस युक्तं। हे प्रवर्ग्य 'स' त्वं, 'ऋहणीयमानः' कीनापहिंखमानः, 'नः' त्रसादधा, 'रुचं धेष्टि' महतीं ज्वासां धारय । भूरादय-क्ववेखिका अनुग्रहम्तु। प्रणवद्यव्यवाच्यः परमात्माणनुग्र-इतातः। हे स्वलिजा यूयं 'इन्द्रवन्तः' इन्द्रदेवतास्वामिकाः सनाः, 'प्रचर्तः प्रवर्ग्यमनुतिष्ठतः। श्रयमनुवाकः स्पष्टार्थबुद्धाः त्राद्यापेने।पेचितः॥

## अहंगीयमाना दे च ॥ श्रनु ० ४॥

### भव पश्चगेऽनुवाकः । (९)ब्रह्मन् प्रचरिष्यामः। होतंर्घर्ममभिष्टुंहि<sup>(९)</sup>।<sup>(९)</sup>यमार्य

द्दति मायनाचार्याविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके चतुर्थप्रपाठके चतुर्थीऽनुवाकः ॥ ४ ॥

#### षण पद्ममाऽनुवाकः।

चतुर्थे प्रैषा जनाः। पश्चमे तु खरगतेष्वाङ्गारेषु मद्या-वीरक्षापनमुख्यते। तचादी पूर्वेक्तप्रैषमको पाठान्तरं दर्भयति। (१)"अञ्चन् प्रचरिष्टामः। होतर्धर्ममभिष्टुहि"(१) दति। पूर्व-मानाते मको प्रवर्धेणेति प्रब्दोऽखि। चिक्तम्स्वया ना-खीत्येतावान् पाठविशेषः॥

ब्रह्मसिति सम्बोधनस्य तात्ययाँ दर्भयति। ''ब्रह्मन् प्रच-रिय्यामो होतर्षमं मिशृहीत्याह। एव वा एतर्हि ष्ट्रस्पतिः। यत् ब्रह्मा। तस्मा एव प्रतिप्रोच्य प्रचरति। प्रात्मने नार्थै'' इति। (५प्र०१४प्र०१९म०)। 'एतर्हि' कर्मकासे, या ब्रह्मासि, एव एव ष्ट्रस्पतिस्वानीयः,'तसी' ष्ट्रस्पतये 'क्ष्ययिता' प्रचारे सति, खस्मार्स्तिवेंकस्पनिमित्ताऽपराधे। न भवति॥

# त्वा मुखायं त्वा। स्र्य्यस्य इरंसे त्वा (१)।(१) प्राणाय स्वां हा

कर्यः। यमाय ला मखाय लेति यवै परिवर्म्यमिभिपूर्वे विः प्रोवतीति। पाठस्त । (१) "यमाय ला ॰ इरमे ला" (१) इति। हे वर्मे पाचममूह, 'यमाय' नियमाधें लां प्रोवा-मीति मेवः। तथा 'मखाय' यज्ञाधें लां प्रोवामि। 'सूर्यस्य इरमे' सूर्यम्बन्धितेजा (धें सूर्यमण्डलपर्यमां ज्वासोद्गमाधें लां प्रोवामि॥

यममखस्र्यंत्रव्हैः स्विताभिः प्रवार्यदेवताभिः सर्म्याभिः सम्पादितां प्रवार्यसम्बद्धं दर्भयति । "यमाय ला मखाय ले-त्याह । एता वा एतस्य देवताः । ताभिरेवैन समर्ब्यति" इति । (५ प्र० । ४ प्र० । १ म०) ॥

प्रोचणद्रयं विधन्ते। "मदन्तीभिः प्रोचिति। तेत्र एवा-स्मिन् दधाति" इति। १॥ (५ प्र०। ४ प्र०। ३ म०)। तप्ता प्रापे। सदन्यः ताभिः प्रेचिषे यजमाने कान्तिः सम्यद्यते॥

तचानुक्रमं विधत्ते। "श्रीभपूर्वे ग्रे। चिता। श्रीभपूर्वमेवा-सिन् तेजो दधाति" इति। (५ प्र०।४ श्र०।४ म०)। 'पूर्वे' प्रथमं महावीरमभिलच्या, 'श्रीभपूर्वे' तदादिकमेव ग्रे। चेत् न तु विपर्ययेष। एवं सति यजमाने पिष्टपुनादिक्रमेणैव तेज: सम्बद्यते॥

त्राष्ट्रितं विधन्ते। "चिः प्रोचिति। ऋष्टिद्धि यञ्चः। ऋषोमेथलाय" इति। (५प्र०।४ऋ०।५म०)। ऋग्नियसाधः- लेन सवनवयरूपलेन वा यज्ञस्यात्रस्तिवयोपेतलं, ऋषि च प्रेराचणात्रस्या मेध्यलातिश्रये सति वज्जयोग्यता सम्पद्यते ॥

हे। तर्घर्ममिमषु होति प्रैषक्येक्तला द्वोत्वक्तत्यमनुवचनं विध-हो। ''होतान्वाह। रचमामपहत्यै" इति। (५ प्र॰।४ प्र॰।६ म०)। होतुरनुवचनं यज्ञविघातिनां रचमां वधाय भवति॥

श्रयश्वानुवाकप्रकार श्रायसायनेन स्पष्टमभिहितः। स्पृश्रोदकं प्रवर्धेण चरिष्यम् स्निरेण खरं परिव्रज्य पश्चादस्थेपविष्य प्रेषिते। श्रिष्ट्यादृगावानं स्वच्यस्यवानमुक्का प्रणुत्यावग्रेत् ब्रह्मजञ्चानमित्यादिः तचैकस्या स्वचेमभ्ये श्रामराहित्यं विधत्ते। "श्रमवानं। प्राणानाः सन्तर्थे" हति। (५ प्र०।
४ श्र०।०म०)। श्रवानः श्वासः तद्रहितं यथा भवति तथा
पठेत्। तस्र यजमानप्राणानामविष्केदाय भवति॥

तास्वृत्तुगायचीधर्ममितिदिश्वति । "चिष्टुभः सतीर्गायचीरिवान्वा ह ॥ १॥ गायचे हि प्राणः । प्राणमेव यस्त्रमाने दधाति' दित । (५प्र०।४प्र०।८म०) । यद्यपि ब्रह्मजञ्चानमित्यादयास्त्रष्टुभः तथापि गायचीवदनुवचनं सुर्यात् । गायचीरूपं ध्याला पठेदित्यर्थः । प्राणस्य गायचलात् । गायचीसमानामुवचनेन यस्त्रमाने प्राणं स्वैर्येण स्थापयित, गायचा
रस्त्रमाणलात् प्राणस्य गायचलं । तद्रस्त्रलस्य प्राणस्य वास्तरनेयिनः समामनिना । प्राणा वै गयास्तत् प्राणांस्वचे तद्यद्गयांस्वचे तस्तात् गायची नामेति॥

<sup>\*</sup> सिध्यतीत्वाण्यं सित् D चिक्तितपुक्तकपाठः। † चनुवचनप्रकार इति तै॰ पुक्तकपाठः।

<sup>ं</sup> जनुष मण्डमार्ट द्वात सन् मुखनामारः

ख्यानाय स्वाडापानाय स्वाडा । चर्हुषे स्वाडा श्रीचीय स्वाडा । मनेसे स्वाडी वाचे सरस्वत्य

भनुवचनकासे व्यापारान्तरेण व्यवधानं निवारयति । "समतमवाद । प्राणानामन्त्राद्यसम्मत्ये । त्रथो र चमामपदृष्टी" इति । (५ प्र०१४ प्र०१८ म०) । एकास्टचमुक्का प्राणवावसानं क्रवापि पुनर्थन्यास्टचमेव ब्रूयात्, न बन्यं वाग्व्यापारं खुर्यात् । तदिदं सान्तस्यं एतेन प्राणा भविष्कित्राः
भवन्ति, सम्भद्य न विष्क्रियते । रचांसि चापदन्यनो ॥

स्वां बद्धलं विधन्ते। "यत् परिमिता त्रमुबुयात्। परि-मितमवद्धीतः। पपरिमिता त्रम्यादः। त्रपरिमितस्यावद्धी" इति। (५ प्र०१४ प्र०१० म०)। श्वचामस्यले फसमप्यस्यं स्यात्। त्रतः फसबाद्धस्याय बद्धीरमुबूयात्॥

यदुकं स्वकारेण श्रधेतं प्रचरणीयं महावीरं श्रकाश्यां
परिग्टशाविष्कित्राग्रेण वेदेनोपरिष्टात् समार्ष्टीति। तव
वेदस्य दर्भमयलं वार्यातुं मीश्वलं विधत्ते। "श्रिरो वा
एतस्रशस्य हा। यत् प्रवर्गः। जञ्जेश्वाः। यसीश्वो वेदेः
भवति। जर्जेव यश्चस्य श्रिरः समर्स्यति" हति। (५प्र०।४श्व०१९म०)। प्रवर्गस्य यश्चश्चिरस्लं प्रथमानुवाके प्रपश्चितं।
'मुख्नाः' व्यविश्वाः, तेषां पश्चभिभंद्यालादृर्गूपलं, श्वते।

<sup>\*</sup> वेदेनाइवनीयस्थापरिष्ठात् इति तै॰ पुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> यञ्चस्य भिरुष्तं इति D चिक्रितपुत्तवाराठः।

खार्चा। दर्धाय खार्चा अतंवे खार्चा। श्रोजंसे खार्चा वर्षाय खार्चा(१)। (१)देवस्त्वा सवितामधीनकु(१)॥१॥

वेदस्य माञ्चले सति अर्गुपेण वेदेन, 'यज्ञस्य' 'शिरः', बस्ट्सं करोति॥

कत्यः। प्राणाय खादा यानाय खादेति जुवेषादववीचे सप्तेकादम वा प्राणाक्रतीर्क्ततेत । पाठन्त । (१) "प्राणाव खादा यानाय खादा यानाय खादा वाचा वाचा वाचा वाचा वाचा वाचे द्रायने सरखती विश्वेषते, मध्दात्मिकाया वाच्देवताया द्रायचं:। 'द्राः' जलादः, 'क्राः' पद्मिकाया वाच्देवताया द्रायचं:। 'द्राः' जलादः, 'क्राः' पद्मिकाया वाच्देवताया द्रायचं:। 'द्राः' जलादः, 'क्राः' पद्मिकाया वाच्देवताया द्रायचं:। क्रायः 'वसं'॥

एतेर्नकीः साधान् देशान् विधन्ते। "प्राणाङ्गतीजुँदोति।
प्राणानेव यजमाने द्धाति" इति। (५प्र-१४च्र०१२म०)।
तत्र सप्तसङ्खाण्यं विधन्ते। "सप्त जुद्दोति। सप्त वै बीर्षध्याः प्राणाः। प्राणानेवास्मिन् द्धाति" इति। (५प्र०१८च०।
१२म०)। प्रिरोगतसप्तिक्षद्भविर्षप्राणानां सप्ततात् सङ्ख्याः
तत्प्राप्तिः॥

कर्णः । देवस्ता सविनामध्यानिक्कृति सुवेणोपर्या स्वनीये मदावीरमङ्क्रीत । (४ सन्तः) । हे मदावीर 'लां' 'सविता' 'देवः', 'मध्या' मधुरेण घृतेन, 'त्रनकु' श्रक्तं करोतः ॥

# (")पृथिवीं तपंसस्तायस्व(")। (१)श्रुचिरंसि श्रोचिरंसि

सध्वेति प्रयोगाद्यजमानस्य तेजो व्याप्तिं दर्भयति। "देव-स्वा स्वता मध्यानक्षित्यादः॥ ४॥ तेजसैवैनमनिता" इति। (५प्र•।४ च्र•।१४ म०)॥

कच्यः । पृथिवीं तपशस्तायखेति श्वपरिसान् खरे राजतं इकां निधायेति । (५ मन्तः) । हे इका 'पृथिवीं', एतां 'तपशः' 'वायख' श्रीसम्नापाद्रच ॥

मन्त्रस्थ तात्पर्थे दर्भवति। "पृथिवों तपग्रस्नायस्वेति हिर्म्यमुपास्थिति। त्रस्था त्रनितिदादाय" इति। (५४०।-४२०।१५म०)। 'त्रस्थाः' पृथित्या इत्यर्थः॥

दकाखे। पर प्रशानां मुद्धानां प्रचेपं विधन्ते। "शिरो वा एतदाज्ञस्य। यत्प्रवर्ग्यः। प्रश्चिः स्वां देवताः। प्रस्रवानान् दोषोपास्ति। देवतास्वेव यञ्चस्य ज्ञिरः प्रतिद्धाति" इति। (५प्र०१४ प्र०१६म०)। प्रग्नेः सर्व्यदेवतालं ते देवा प्रग्नीः तनृः सन्चद्धतेति श्रुतेर्वगन्तस्यं। 'प्रस्रवाः' प्रकर्षेण सूनाः मुद्धाः मुख्यः, तानग्नीः सर्व्यतः प्रदीप स्वास्थापरि निद्धात्। एवं सत्यग्निस्पासु 'देवतास्वेव' प्रवर्गेक्षं यञ्चश्चिरः स्वापनं भव-ति। प्रदीपनप्रकारस्य स्वकारेष स्वष्टमुक्तः। द्यानुस्वप्रस्ववादाय द्विणेवामगणि गार्षपत्थे प्रदीपयाभ्य चिवे वेति,

<sup>\*</sup> प्रदीपयलर्चिषे हति तै॰ पाठः।

## च्योतिरसि तपें। रसि । (°)सः सीद्ख महाः श्रीसं।

तेषामग्रैदत्तरेषां मूखानि ग्रेशचिषे लेति, तेषां मूखेर्दचिणेषां मूखानि च्छोतिषे लेति, तेषां मुखैदत्तरेषामग्राणि तपसे लेति॥

प्रदीत्रमुख्यस्यापने कश्चिदिशेषं विधन्ते। "श्वप्रतिशीर्षायं भवति। एतत् विश्वेषः" इति ॥ ५॥ (५प्र • १४ श्व • १९ ००)। दीप्तमुखानां 'श्वयं', 'प्रतिशीर्षो' इतस्तते। विष्रस्तं यथा न 'भवति' तथा समूद्धीव स्थापयेत्। यसाद्यं प्रवर्गः, 'एतत्' 'वर्षिः' मुख्यक्पवर्षियुंकः, तसादेशास्तर्णवर्षिष इवाप्रतिशी-र्णलं युक्तं॥

कर्यः। तान् वात्यसानुपरि इको निद्धाति। (() "मर्च-रिष मोचिरिष क्योतिरिष तपाऽिषः"(() इति। हे दिचय-मुखायभाग लं 'मर्चिः' व्याखारूपः 'श्रिषः', हे उत्तरमुख-मूखभाग लं 'मोचिः' मुज्जिरूपः 'म्रिषः', हे दिचयमुख्धमूख-भाग लं 'क्योतिः' प्रकामकृषः 'श्रिषः', हे उत्तरमुख्धायभाग लं 'तपः' सम्नापरूपः 'श्रिषः'॥

मन्ततात्पर्वे दर्भयति । "वर्षिरिष क्रोचिर्षीत्या इ । तेज एवास्मिन् ब्रह्मवर्षमं द्धाति" इति । (५ प्र०१४ व्य०१९ प्रम०) । क्ररीरकान्तिः श्रुताध्ययनसम्पत्ति सेत्युभयविधप्रकामस्रोन मन्तेष यजमानं समय्यते ॥

<sup>\*</sup> शीर्वायलं इति तै॰ पु॰ पाठः।

शोचेख देववीर्तमः। विधूममंग्ने चर्षं मियेध्य। सूज प्रश्रास्त दर्भतं (०)। (०) च्याच्यान्ता न विप्राः। वपार्वन्तं नाग्निना तपन्तः। पितुर्न पुच उपसि प्रेष्ठः। चाप्नमा च्याग्निस्तर्यं ससादीत् (०)॥ २॥

कर्यः। यश्मीद् स महाश्र श्रमीत तेषु महावीरं प्रतिष्ठायेति। पाठस्त । (०) "यश्मीद् स महाश्र श्रमि ० प्रमसदर्भतम्" (०)
हित । हे महावीर 'यश्मीद् स ग्रमे श्रमि ० प्रमसदर्भतम्" (०)
हित । हे महावीर 'यश्मीद् स श्रमे श्रमे एतेषु प्रदीप्तमुच्चेषु
यस्यगुपविम, 'महाश्रमि' लं गुणैर्धिकोऽिष, श्रतः 'देववीतमः' श्रित श्रयेन देवैः काम्या भ्रला, 'म्रोपस्त' दीयस्त ।
हे 'मियेथ्य' मेधार्ह, 'प्रमस्त' खत्कृष्ट 'श्रमें', 'बह्वं' श्ररेष्यमनुगं, 'दर्मतं' द्रष्टुं मक्यं, मानां 'धूमं' विभेषेण, 'सूत्र' ॥

प्राढस कर्षाणा हेत्तानाहच्छन्दार्थः प्रसिद्ध इत्येतद्र्ययित । "स्थीदस्त महाष्ट्र श्वसीत्याह । महान् श्लोषः" इति । (५प्र॰।४श्र॰।१८स०)॥

कत्यः । श्रञ्जन्ति यं प्रथयना इति सुवेष महावीरमनक्ता-भिपूरयित चेति । पाठन्त । (०) "श्रञ्जन्ति यं प्रथयन्तो न विप्राः ॰ श्राघर्मी श्रिग्रम्धतयस्रषादीत्" (०) इति । 'विप्राः' श्राञ्जषा स्थातित्रः, 'वपावन्तं' मध्ये रम्भृयुक्तं, 'यं' महावीरं, 'प्रथयनाः' 'न', प्रख्यापयन्त इत, 'श्रञ्जन्ति' घृतेनाकं कुर्वन्ति । की दृशाः 'विप्राः' 'श्रग्निता तपन्तः' प्रज्याखयात्यनं दाहमकुर्यन्तः, (८) त्रानाष्ट्रच्या पुरस्तात्। त्राग्नेराधिपत्ये। त्रायुर्मे दाः। पुत्रवती दक्षिणतः। इन्द्रस्याधिपत्ये। प्रजां में दाः। सुषदा प्रवात्। देवस्यं सिवतुराधिपत्ये। प्राणं में दाः। त्रात्रीतिकत्तरतः॥ ३॥

मिनावर्षणये। योषं ने दाः। विष्टेति-रूपरिष्टात्। सम्स्यतेराधिपत्ये। ब्रम्सं मे दाः ख्रमं मे

यद्यनाभावे द्यतितापेन सहावीरस्य भक्नोऽपि प्रसम्बेत । स-घर्मी, विप्रेरको सहावीरः 'स्तयन्' स्वतं यद्यं निष्पाद्यन्, 'श्रमिं' एतं 'यसादीत्' श्रासस्रवान् प्राप्तवान् । तत्र दृष्टानाः, 'पितः', 'खपिं स्पान्तिके, 'प्रेष्ठः' 'पुत्रः' 'न', प्रियतमः पुत्र दृति॥

कस्यः । अध्यि महावीरमयंष्युत्रम् यक्षमानः प्राद्यं प्रादेशं धारयमाणा जपत्यनाष्ट्रया पुरस्तादित्येतैर्ययासिङ्गमिति । पाठसः । (८) "त्रनाष्ट्रया पुरस्तात् • मनो मे धाः" (८) इति । 'पुरस्तात्' पूर्वसां दिशि, वर्त्तमाने हे देवते 'त्रनाष्ट्रया' केनाणतिरस्कार्या, सं 'त्रग्नेराधिपत्ये' वर्त्तमाना सती 'त्रायु-र्में दाः' मे देहि एवं दिगमारेषु थोस्यं । 'पुत्रवती' युत्र-युक्ता देवता, 'सुषदा' सुस्तेनापविष्टा, 'त्रात्रुतिः' सर्वत्र प्रस्ताता, 'विधृतिः' सर्वस्य विधारयित्री, 'त्रद्वा' मन्त्रजातं, 'स्वनं' वसं, तत् सर्वंग्नः देहि । 'तेत्रः' प्ररीरकान्तिः, 'वर्षः'

## दाः। तेजी में धा वर्षी में धाः। यथा में धारतपी में धाः।

दीप्तिः, 'चश्चः' ख्यातिः, 'तपः' नियमविश्वेषः, 'मनः' चित्तदाकीं, एतत्यम्भें 'धाः' यम्पादय ॥

सक्त तात्त्रये दर्शयतुमादी तावत् मह्मवादिनां प्रमान्न स्माद । "मह्मवादिनां वदिना । एते वावत ऋतिमः । ये दर्शपूर्णमासयोः । भय कथा द्वाता यमानायाधिवा नामास्त दित । पुरसादामीः खनु वा भ्रन्दा वक्तः । उपरिष्टादाभी-रन्यः" दित ॥ (५ प्र०१४भ०१२०म०) । 'दर्भपूर्णमासयोः' मह्मा द्वातास्त्र्यं ग्रोदित्यासाता ऋतिमः 'वे' सन्ति ते 'ऋतिमः' सर्वेऽपि 'एते' एव भ्रमापि वर्ष्णमे । 'भ्रय' एवं सति, तम 'द्वाता' यममामस्यायुरासामितः प्रार्थितवान्, स्वक्तवानं भा-प्रास्ते यं यममानस्यायुरासामितः प्रार्थितवान्, स्वक्तवानं भा-प्रास्ते यं यममाने । 'स्राप्ते व एव 'द्वाता', 'कथा' कथं 'सामियः', 'नामास्ते', दित म्ह्यावादिनां प्रमाः । तमाभिष्ठास्तेतदुत्तरं दिविधा दि यक्तः 'पुरसादामीः' 'उपरिष्टादाभीः' चेति तथा सति यम प्रधानकर्याय कर्द्धमा-म्हारासनोया तचेत्र द्वातस्त्रक्तंत्रता दृष्ट तु 'पुरसादा-म्हारासनोया तचेत्र द्वातस्त्रमं स्तिस्ता स्वता दृष्ट तु 'पुरसादा-म्हारासनोया तचेत्र द्वातस्त्रमं स्तिस्ता

त्रय मन्त्रतात्वयाँ दर्भवति । "त्रनाष्ट्रव्या पुरस्तादिति यदेतानि यजूर्याच । जीर्षत एव वज्जस्य यजमान चाजि-वाऽवद्म्थे" दति । (५ प्र॰।४ प्र॰।१९म०) । महावीरखीपरि प्रादेशधार्षेन एतेषु यजुःषु यजमानेन पिठतेषु, यज्ञित्ररी- मना में धाः(८)। (९९)मनारश्वासि सूरिपुचा। विश्वाभ्ये। मानाष्ट्राभ्यः पाडि ॥ ४ ॥

सूप्सदी में सूया मा माहिश्सीः (१०)।

क्ष्यमदावीर्यकाबादेव, 'यजमानः' सर्व्या चिप 'चाबिवः' प्राप्तीति, एतेषां च यजुषां प्रधानकर्मणः पुरा पठनीयलात् चर्यः यज्ञः पुरसादाष्टीः॥

कास्ता मन्त्रोका त्राणिष द्रत्यात्र ह्य दिग्भेदेन व्यवस्थिता-स्वा दर्शयति। "त्रायुः पुरस्तादा ह। प्रजां द्विषतः। प्राणं पश्चात्। श्रीत्रमुत्तरः। विधृतिमुपरिष्ठात्। प्राणामेवास्त्री सभीचेदिधाति" दति। (५प्र०१४ प्र०१२ म०)। 'विधृति' शब्देन प्रश्चाचनादयः सर्वेऽपि विधार्यालात् उपबच्चन्ते। सनेन सन्त्रपाठेनायं यजमानः, 'त्रसी' खदे हाथें, 'प्राणान्' 'समीचः' श्चमुक्तानवस्थापयति॥

ेकस्य:। मनोरशाधि स्रित्पुचेत्युत्तरतः पृथिवीमभिष्टशतीति। पाठस्त । (१०) "मनोरशाधि ॰ माहिष्सोः" (१०) इति।
हे स्रमे लं 'मनोरशा', मनुष्यत्रातेर्थाषिका सती, 'स्रित्पुना'
बद्धभिः पुचैर्युक्तासि, ये प्राणिनो स्रमेहत्पन्नाः ते सर्वेऽपि स्रमेः
पुचाः तादृशी लं 'विश्वास्यः', 'नाष्ट्रास्यः' विनाशकारणेस्यः सक्रिस्यः, मां 'पाहिं, 'में' मम 'स्रप्यदा' सुखेन सेवितुं योग्या
'स्रयाः', 'मां' 'माहिष्सोः' हिंसितं मानुह ॥

<sup>\*</sup> पुरस्तात् इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> विश्वेयत्वात् इति D चिक्रित पु॰ पाठः।

(१९)तपेषिग्ने श्रन्तराः श्रमिनान्। तपा श्रःसमर्-रुषः परस्य। तपा वसा चिकिताना श्रिकत्तान्। वि

यनेन मक्तेष साधं स्विमिस्यों विधक्ते। "ईयरो वा एव दिशोऽन्यादितोः। यं दिशोऽनुयास्यापयिना॥ ७॥ मनो-रयासि स्वरिप्त्रेतोमामिभिस्याति। इयं वै मनोर्या स्वरि-पुत्रा। श्रस्थामेव प्रतितिष्ठत्यनुयादाय" इति। (५ प्र०१४ प्र०१ २ ३ म०)। खोके 'यं' पुरुषं, मनुखाः 'दिग्रः' 'यास्यापयिना' बक्रोदिशोऽनुक्रमेष विविधं सञ्चारयिना, 'एषः' सञ्चारी पुरुषः, 'दिशः' 'श्रनु'लच्छ 'उन्मदितोः' 'ईश्वरः' ज्याको भवितुं समर्था भवित दिग्धमं प्राप्तोतीत्यर्थः। तस्यानेन मन्त्रेष स्विमस्यों स्वत जन्मादो न भवित॥

मा चिश्वीरित्यस्य तात्पर्ये दर्श्वति। "स्वप्यदा मे भूवा मा मा चिश्वीरित्याचाचिश्यायै" दति। (५प्र०।४प्र•। २४म॰)।।

कत्तः । तपेष्वग्ने अन्तराष्ट्र श्रमिचानिति गार्डपछा-दूदीचोऽङ्गारान्निक्छोति" । पाठन्त । (११)"तपेष्वग्ने अन्त-राष्ट्र • श्रजरा अधासः" (११) इति । हे 'श्रग्ने' 'श्रन्त-रान्' देवयजनमध्ये गूढलेन वर्त्तमानान्, 'श्रमिचान्' रही-कपान् श्रमून्, 'स्रतपः' सृष्टु तपस्तान् जुद्द । 'श्ररद्दः'

<sup>\*</sup> अध्युपे। द्वोति इति तै • पुक्तकपाठः।

## ते तिष्ठनामुत्ररी श्रयासंः(११)। (११)चितंः स्य परि चितंः।

भरहें नामासुर श्रामीदिति श्रुतखारहनामकस्य, 'परस'
श्रे नामासुर श्रामीदिति श्रुतखारहनामकस्य, 'परस'
श्रे नामासुर संस्तृ , 'तप' विनाश्रय। हे 'वमा' वासहेता
वक्षे, 'चिकितानः' श्रीभित्रः, लं 'श्रिचित्तान्' श्रासासु चिचारितान् विरोधिनः, 'तप' 'ते' सर्वेऽप्यमिनाः, 'वि'
'तिष्ठक्तां' परस्परमेस्ननं परित्यच्य विविधं यथा भवति तथा
तिष्ठक्तु। तता वयं 'श्रश्रराः' वयाहानिरहिताः, 'श्रयासः'
श्राचासरहिताञ्च भूयास्नेति श्रेषः॥

कत्यः। चितः स्व परिचित इति प्रद्विषमङ्गारैः पर्यू कोति। खाद्या मद्भिः परिश्रयखेति मन्त्रश्चेषः। (१२ मन्त्रः)।
दे श्रङ्गाराः यूयं गार्चपत्यात् प्रयक्तताः सन्तः 'चितः'
मद्यावीरसमीपे सञ्चिताः, 'परि चितः स्व' परितः समूद्रद्भपा
भवथ । दे मद्यावीर 'मद्भिः' श्रङ्गार्द्भपेदेवैः, 'खाद्या'
'परिश्रयस्व' सुष्टु परिता खान्ना भव। खाद्याश्चदे निपातत्वादनेकार्थवाची इति॥

सक्ते पूर्वभागस्य तात्पर्थे दर्शयति । "चितः स्त्र परि चित रत्यादः। त्रपचितिमेवास्मिन् दधाति" इति । (५ प्र०१४ प्र०। २५ म०) । त्रङ्गारेषु परितः सेवकवत्स्तितेषु मध्ये स्त्रितस्य मदावीरस्य राज्ञ इव पूजा सम्यद्यते ॥

उत्तरभागे मक्ष्कब्देन विविचितमधे दर्भयति। "क्रिरो वा इतद्यञ्जस्य। यत् प्रवर्म्यः। श्रदी खबुवा श्रादित्यः प्रव-

# खार्चा मृबद्धिः परिश्वयख<sup>(१२)</sup>। <sup>(१२)</sup>मा र्श्वसि । प्रमा

र्मः। तस्य महता रस्ययः॥ म स्वाहा महिद्वः परिश्रयस्वेत्याह । मुमुमेवादित्य रिक्सिंभः पर्यूहित । तस्माद्यावा-दित्योऽमुर्भिक्षोको रिक्सिंभः पर्यूहः। तस्माद्राजा विश्वा पर्यूहः। तस्मात् यामचीः यजातेः पर्यूहः" इति। (५ प्र०) ४ प्र०। १ स०)। वश्वविरोक्ष्यः 'प्रवर्मः' प्रादित्यस्वानीयः, देवतालेन भाविता प्रक्वारा रिक्सिस्तानीयाः प्रते महावीर-स्वाद्वारेः पर्यूहणेनाच 'पादित्यं' एव 'रिक्सिंभः' परितो स्था-पर्यति, यसादेवं 'तस्मात्' स्वर्गे 'स्वाके' पपि 'पादित्यः' 'रिक्सिंभः' व्याप्ते दृष्यते। तथा भूकोकेऽपि महावीरवस्तुख्यः 'राजा' प्रक्वारत्व उपमर्जनभूतया प्रजया स्थाप्ते भवति, एकस्मिन् यामे 'यामचीः' मुख्यः पृद्दः, 'स्रजातैः' सहोत्पक्षेद्वस्वर्जनेः पृद्देः, परितो स्थाप्ते स्थापे द्वारा प्रक्वेः, परितो स्थापे दृष्यते॥

कस्य:। वैकक्षतैः परिधिभः परिधक्ती मा त्रमीति प्रा-द्यावध्वर्थुर्निद्धातीति प्रमा त्रमोत्युद्द्यै। प्रति प्रस्थाता एव-मवित्रष्टानां पूर्व्यपूर्वेष मक्त्रेषाध्वर्युद्दत्तरेणोत्तरेष प्रति-प्रस्नाताध्वर्युरेव दिचणतस्त्रयोदमं निद्धात्यक्तरिचस्याक्तर्द्धि-रसीति। पाठस्त । (१९)"मा त्रमि ॰ त्रक्तरिचस्याक्तर्द्धि-रसि"(१९) दति । हे परिधे प्रागगलेन दिचणदिग्वक्ती दक्तरदिग्वक्ती वालं भा त्रसि' महावीरस्थानं मातुमि-

# सुमा श्रंसि । विमा श्रंसि । जुना श्रंसि । श्रुन-

चल्ला परिक्लेलं समर्थाऽसि । तथा चे परिधे उद्गगतेन
प्राग्दिग्वली उत्तरदिग्वली ता लं 'प्रमा श्रमि' प्रकर्षेन
मातुं समर्थाऽसि । हतीयपचममन्त्री प्रथममन्तद्भाखाया ।
चतुर्थपष्ठमन्त्री दितीयमन्त्रद्भाखाया । एवं निभर्मन्त्रीतंपमसङ्क्षोपेतरध्वर्थुदिंग्दये प्रागगान् षट्परिधीन् परिद्धाति
समसङ्क्षोपेतर्भन्तः प्रतिप्रकाता दिग्दये उद्गगान् षट्परिधीन् परिद्धाति । चे चयादश्रपरिधे लं 'श्रन्तरिच्छ' खे।कछ,
'श्रम्तर्द्धः' 'श्रमि' मचावीराद् व्यवधानकरः 'श्रमि' । श्रमेन
मन्त्रेणोर्द्धकोकदिग्यवधानमुद्धा दिखणभागेऽध्वर्थुरेकं परिधिं परिद्धात्॥

तैर्मनीः परिधेशनां परिधीनां स्वविश्रेषं विधत्ते। "श्राप्तेः स्टूस्य यतः। विकद्धतं भा श्राप्तंत्। यदैकद्धताः परिधयो भवन्ति। भा एवावदन्धे" दति। (६ प्र०।४ प्र०।१% म०) प्रजापति स्टूस्य पद्धायमानस्य, 'श्राप्तेः' तेत्रः, 'विकद्धतं सूसं, प्राविश्रत् श्राते वैकद्धतपरिधिभिस्तत्तेत्रः प्राप्तोति॥

परिधीनां यक्कां विधन्ते। "दादशा भवन्ति॥ ८॥ दादश मासाः संवत्सरः। संवत्सरमेवावदन्धे" दति। (५ प्र०। १ प्र०। १ प्र०।

पश्चिमदिग्वक्ति इति तै॰ पुक्तकपाठः।

## रिश्वस्यान्तुर्विर सि(११) । (१४)दिवं तपंसस्तायस्व(१४)।

श्रधिक मेकं "परिधि विधन्ते। "श्रस्ति चयोदश्ची मास रत्याकः। यत् चयोदशः परिधिर्भवति। तेनैव चयोदशं मासमवद्भे" इति। (५ प्र०१४ श्र•१२८ म०)। च्योतिःश्राच्य-विदः कदाचित् कदाचित् सङ्गान्तिर्षितोऽधिक मासच्ययो-दशोऽस्तीत्येव माकः। चयोदश्चेन परिधिना तन्यासप्राप्तिर्भवति॥

त्रमहींरेवं तात्पयें दर्षयति । "त्रन्तरिषकाम्तर्हिरधी-व्याष व्यावस्थे" दति । (५प्र०१४प्र०१२०म०)। एतावती महावीरस्य सीमा दत ऊर्द्धमन्तरिचलोक दति विभागे। । व्यावस्ति:॥

कष्पः । दिवं तपमक्तायखेति सैवर्षेन रकोण पिधा-य इति । (९४ मन्त्रः) । महावीरखोपरि पिधानलेन खाण-मान हे रक्म 'दिवं' शुक्षोकं, 'तपमः' विक्रतापात्, 'बायखा' पाष्ट्रय ॥

एतकाकाराधं रकास्वापनं विधक्ते। "दिवं तपसस्ताय-स्रोत्युपरिष्टाद्धिरस्वमधि निद्धाति। त्रमुखा त्रनतिदाहाय। त्रयो त्राभ्यामेवैनमुभयतः परिग्रहाति" दति। (५ प्र ० १४ त्र ० । १९म०)। उपरितनस्कायवधानेन सुस्रोतस्यातिदाही न

<sup>\*</sup> अधिकमध्येषं इति तै॰ पुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> चनार्डिंग्रब्ट इति तै॰ पुलक्षाठः।

<sup>‡</sup> विभागा इति वै॰ पुक्तवपाठः।

(१४) श्राभिगीं भिर्यदता न जनं। श्राष्ट्रायय इरिवा वर्षे-मानः। यदा स्तात्वभ्या मिर्चगाचा कुजासि। सूयिष्ठः भाजा श्रथं ते स्याम(१४)। (११) श्रुक्तन्ते श्रन्यर्च जतने श्रन्यत्॥ ६॥

विषुं रूपे अर्हनी द्यारिवासि। विश्वा हि माया

भवति। चपि चेर्डिकोशेगताभ्यां इक्साम्यां 'एनं' महावीरं, 'जभयतः' दृढं 'परिग्रकाति'॥

कत्तः । त्राभिगीभिरिति तिस्भिरभिमस्येति । तत्र प्रध-मामाइ। (१६) "त्राभिगीभिर्यदेता न ऊनं ॰ त्रध ते स्वाम" (१६) इति । हे 'इदिवः " त्रत्रयुक्तेन्द्रतेन स्त्रयमान महावीर 'त्राभिगीभिः' त्रसादीयस्त्रतिभिः, 'वर्द्धमानः' लं 'त्रतः' त्रसात् कर्माणः, 'ऊनं' त्राष्ट्रं, 'त्राप्यायय' त्रभिवर्द्ध्य। 'यदा' यिसान् कासे, 'स्तोद्धस्यः' स्तोत्तानुग्रहार्थं, 'महिगोत्ता' महता मेघान्, 'द्रजासि' भग्नान् करोषि, 'त्रध' तदा, ववं 'ते' तवानुग्रहात्, 'श्रुविष्ठभाजः' 'स्नाम' प्रभूतधनानां स्थारो भ्रयासा॥

त्रथ दितीयामार । (१९) "ग्रुकनो • पूर्विष्ठ रातिर-स्तु" (१९) दति । हे 'पूषम्' पेषक महावीर त्रादित्यलेन स्तुव-मान, 'ते' तव, 'ग्रुकं' ग्रुद्धं स्वरूपं, 'त्रन्यत्' त्रनेकप्रकारं,

<sup>\*</sup> इरिवन् इति तै॰ पुक्तकपाठः।

श्रवंसि खधावः। भुद्रा ते पूषित्र रातिरे स्तु (१९)। (१०) श्रई न् विभिर्षे सार्यकानि धन्वं। श्रई दिष्कं यंज्तं विश्वरूपं। श्रई दिदं देयसे विश्वसव्भवं। न वा

खद्यकाखे रक्तवणें क्पमन्यत्। मध्यक्रकाखे श्वेतवणें क्पमन्यत्। द्रायेवमनेकप्रकारतं तथा 'ते' तव, 'यजतं' पूजनमपि 'श्वन्यत्'। प्रातःकाखे मिचस्य चर्षणी धृत द्रायादिभिर्मन्तैः पूज्यसे। मध्यक्ते श्रासर्थेनेत्यादिभिः तथाविधया निष्पादिते 'श्रद्दनी', श्रपि 'विषुक्षे' नानाक्षे, श्रदःश्रद्धः क्रिन्यायेन रानिमध्युपखचयित श्रदः प्रकाशेषितं राचिखामायुक्तेति नानाक्ष्पतं एवं विचिचकार्यंकद्षि त्रं 'द्योरिवाधि' श्राकाशं यथैकक्षं तदत् तमिष सर्वंच पचपातराहित्यादेकक्षेपेऽधि। मोयने प्रमीयने पदार्था श्राभिद्यत्तदिनिभक्ताश्चित्तदत्त्वः 'मायाः' क्रव्यदानवादिना स्वधाश्रद्धेन क्रत्नमध्यन्तमुपखच्यते। द्रे 'स्वधावः' श्रस्रवन्, 'विश्वा' 'हि' 'मायाः' सर्व्या श्रष्यसदीय-चित्तदत्तीः, 'श्रविष' रचिष, दे 'पूषन्' 'ते' तव, 'राति' 'भद्रा' 'श्रद्ध' फखप्रदानं समीचोनं भवतः॥

श्रय हतीयामार । (१०) 'श्रर्शन् विभिष् सायकानि धन्त ० त्रीजीयो इद्र लद्स्ति" (१०) इति । हे 'इद्र' महावीर इद्र लेन ख्रयमान, 'श्रर्शन्' योग्यः सन्, 'सायकानि' वाणान्, 'धन्त्र' धनुश्च, 'विभिष्टि' इस्रवेष्धीरयसि । तथैव 'श्रर्शन्' योग्यः सन्, 'यज्ञतं' पूजासाधनं, 'विश्वरूपं' नानाविधं, 'निष्ट्वं' श्राभरणं, श्रीजीया रुद्र त्वदंस्ति(१०)। (१०)गायुवर्मातः। वेष्टुभम-सि। त्रागतमित्(१०)॥ (१८)मधु मधु मधु (१८)॥ ७॥ श्रानुतु, श्रासाद्दीत्, उत्तर्तः, पाहि, प्रतिमा, श्रीस, यज्ञतन्ते, श्रान्यत्, जागतम्सि, एकं श्रा श्रानु । श्रानु ।

'बिभिषिं' कर्षक ष्ट इसादी धार यिष । तथैव 'मईन्' ये। ग्रः सन्, 'म्रमूवं' मवादिभ्यः पम्रभूतेभ्यः खत्पस्नं, 'द्दं' जगत्, 'दयसे' पाखयसि, त्रता हे 'ह्द्र' 'लत्' 'त्रोजीयः' लत्ती बस्तवदस्तु किमिष 'न' एव, 'त्रस्ति'॥

एतका दावीरस्य सायका दिधार पासका वसा श्रञ्ज स्ति लेक परिदर्ता। "ऋदेन् विभिष्ठं सायका कि धन्ते त्या दे॥ १०॥ स्वी तिवेक मेतत्" दति। (५ प्र• १४ श्र०। इर्ने के व न्यायेक पूर्वी क्रमक्त द्यार्था सम्भवश्रद्धापि परिदर्श्तया। एवमुत्तरया-रपि योख्यं॥

कष्यः। धवित्राष्णादक्ते गायनमधीति प्रथमं नैष्टुभमधीति दितीयं जागतमधीति हतीयमिति। (१८ मन्तः)। वायुना ज्याखीत्पादकं याजनं धवित्रं हे प्रथमधवित्र लं 'गायनमिं।' गायनीक्कन्दोदेवताक्रपमिं॥

एतेर्भन्तैः साध्यमादानं विधन्ते। "गायचमसि नैष्टुभमसि जागतमसीति धवित्राष्ट्रादन्ते। इन्द्रोभिरेवैनान्यादन्ते" इति। (५प०।४प्र•।३३म०)। गायच्यादिप्रब्दैर्मदावीरस्य स्ववदार-स्वन्दोदेवताभिरादानसिध्येषा द्रष्टस्यः॥ सामाः। तैरेनं चिर्द्धं मुपनीजयतीति मधु मध्विति हतीये। मधुत्रव्हो मन्त्रभेतः। (१८सन्त्रः)। हे धविचत्रय 'मधु' ससी-चीनं म्हाकीत्पाद्नं यथा अवति तथा वायुं सुर्विति भेतः॥

एतसम्बराधां कियां विधत्ते। "मधु मध्विति धूनोति। प्राणो त्रै मधु । प्राणमेव यजसाने दधाति" इति । (५ प्र०।-१ प्र०। ३ ४ म०) । समीचीनवायुक्षपत्रात् प्राणस्य मधुतं॥

ग्रहुतं स्वकारेष । तेषामेकं प्रतिप्रस्थाचे प्रयक्कत्येकमा-ग्रीभ्रत्याग्रीभ्रम्थसान्तिः प्रद्विणमूद्धं भूत्वतः परियन्ति । तिददं विधन्ते । "विः परियन्ति । चिट्टद्विप्राणः" इति । (भूप्र०१४ष्र०।१५म०)। प्राकापानव्यानास्यद्विभेदात् प्राक्षस्य चैमुद्धं प्रद्विषचयेष सिध्यति ॥

तमेव विधिमन् य पुनः प्रशंसति। "चिः परियन्ति। या-यह्मियाः॥ ११॥ यथो रचसामपद्यो दिति। (५ प्र०१४-प्र०१६६म०)। स्वनच्यानुष्ठानेन यश्चसार्यक्तिच्यं । यपि प प्रद्विषययेष रंचांस्यपदन्यने॥

यदुतं स्वनकारेण। श्रध्यस्प्रियमा श्रमिधूत्रकाः विः परियमीति। तदिदं विधत्ते। "चिः पुनः परियम्ति। षट्-स्रम्यस्मो। षट् वा श्वत्रवः। श्वत्यस्ये प्रतितिष्ठम्मि" रति। (स्प्रार्थिश्वर्थास्थ्यस्य एतास्य विप्रतित्वस्यस्यिस्य रह्येवं षट्सम्यन्तिः॥

चतुर्था दुन्तिं निषेधति । "यो वै घर्मस्य प्रियानानुबमा-

<sup>\*</sup> जयमं इति तै॰ पु॰ पाठः।

कामित । दुखमां वै स भवति । एव इ वा अस्य प्रियाक्त नुवमाकामित । यस्तिः परीत्य चतुर्थं पर्येति । एता ए इ वा अस्ते ।
देवे राजनिराचकाम ॥ १२ ॥ तते वै स दुखमां भवत् ।
तसात् चिः परीत्य न चतुर्थं परीयात् । आत्मने गोपीयाय । प्राणा वै धिवचाणि" इति । (५ प्र० । ४ प्र० । ३ प्रम•) ।
'घर्मस्य' महावोरस्य, प्रियमरीराक्रमणे लग्दोषः स्थात्, 'यः'
पुमान्, अपेचितं प्रद्चिणचयं कला ततस्तुर्थं प्रद्चिणमनपेचितमपि कुर्यात् । 'सः' एव प्रियमरीरं 'आकामित' इति ।
लग्दोषं 'सः' प्राप्तुयात् । न चैतदाक्तां माचं किन्तु किन्तु कित् (राजिन' नामकः पुरुषः, 'उग्रदेवः' । उग्राणास्तिजां आस्तार्थमुक्षद्वयतां स्वामी सन् कदाचिदेतां प्रियत्न ( आपकाम'।
'ततः' अपराधात्, कुष्टरागवानस्त्त्। अतः स्वदे इरचार्थां
चतुर्थादिनं न कुर्यात् । धिवचाणि प्रशंसित प्राणा इति॥

चदुक्तं स्वकारेण । तमिभमुखाः पर्युपविश्वको पुरसाद-ध्वर्युः दिचिणतः प्रतिप्रस्थातोत्तरत त्राग्नीभोऽस्थतिषङ्गमूद्धं धूत्रका दति । तत्र धवित्रदण्डानां चः परस्परधंभेषाभावः तमिमं विधत्ते । "त्रव्यतिषङ्गं धूत्रका । प्राणानामस्थतिषङ्गाय कृष्ट्री"दति। (५प्र०१४प्र०१८म०)। प्राणादिवृत्तीनां साङ्ग्यं-परिदारेण स्वस्थापारसामर्थांचे धवित्राणामसमस्यतिषङ्गः॥

तमिमुखाः पर्युपविष्यनीति चदुक्तं तिह्यन्ते । "विनिषय धून्यन्ति । दिच्चेव प्रतितिष्ठन्ति" इति । (५प्र०।४ घ०।४० म०)। पुरसादध्वर्युरित्याद्यभिधानात् 'दिचु' प्रतिष्ठा ॥

### श्रथ षष्टीऽनुवाकः।

## (१)दश् प्राचीर्दर्भ भासि दक्षिणा। दर्भ प्रतीचीर्दर्भ

जर्ड्डाभिमुखलेन वायूत्पादनं विधत्ते। "जर्ड्डे धूत्र्यन्ति। सुवर्गस्य स्रोकस्य समध्यै" दति। (५ प्र०१४ प्र०१४१म०)। स्वर्ग-स्रोर्द्धवर्त्तिलादूर्ड्डधूननेन तत्प्राप्तिः॥

सर्वास दिचु घूननं विधत्ते। "सर्वते। धूत्विता। तसादयः सर्वतः पवते" दित ॥ १३॥ (५ प्र०१४ प्र०१४ २०। यसान् महावीरस्य सर्वास दिचु वायुमुत्पादयन्ति तसाक्षेत्वेऽण्यं वायुः सर्वास दिचु सञ्चरति॥ दधाति, दवात्वाह, यज्ञस्र, प्राह, एव, उपरिष्टादाभीरन्यः, व्यास्थापयन्ति, रक्षयः, भव-नि, धन्वेत्याह, यज्ञः, चक्राम, समग्री, देच॥ दति पञ्चम-प्रपाठके ४ प्रमुवाकः॥ ४॥

इति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे युजु-रार्थ्यके चतुर्थप्रपाठके पञ्चमाऽनुवाकः॥ ॥॥

### श्रय षष्ठाऽनुवाकः।

पद्यमे महावीरखापनमुत्तं। षष्ठे तस्ताभिमन्त्रणमुखते। कस्यः। श्रध्यर्थमहावीरमभिमन्त्रयते। दग्र प्राचीर्दंग्र भासि द्विषीत्यनुवाकोनेति। तचादावेकाम्हचमाह। "(१)दग्र प्राचीर्दंग्र 8 म 2 भास्युदीचीः। दशे। द्वी क्षेत्रिः समन्स्यमानः। स ने। क्षेत्रे क्षेत्रक्षेत्रे व्यक्तिः पुरस्ताद्रो-चयतु गायवेण् छन्दंसा। स मा किन्तो रीचय(१)।

भाषि दिषणा • सनी ष्टचं घेद्याषणीयमानः"(१) इति। हे महावीर, 'प्राचीः' प्राग्दिमिक्तिंन्या ज्वाखाः 'द्या'सङ्घाकां षणा भवन्ति तथा 'भाषि' लं दीयमे। एवं दिषणादिषु चान्यं। ताभिरेताभिः सर्वाभिः ज्वाखाभिः सामनस्यं प्राप्तं, 'सः' लं, 'त्रष्टणीयमानः' केनायहिंस्यमानः सन्, 'नः' प्रस-द्धं, 'इषं' 'धेहि' तेजा धार्य॥

त्रथ दिग्भेदेन देवताविशेषप्रतिपादकानि पञ्चयजूषि तत्र प्रथमं यजुराह। (१) "चिश्वाद्वा वसुभिः • रेज्यय" (१) इति। हे महावीर लां, पूर्वस्थां दिशि 'वसुभिः' देवैः, गायची क्लन्दो देवतया च सह 'त्रश्चिः' देवः, 'रोजयतु' हीपयतु, पुरतः 'हचितः' दीपितः, 'सः' लं, मां, 'रोजय' प्रकाशय।

मसिन् मकी यदग्रेदीपकलं तन्तुस्त्रमेव न त्यप्तितं इत्येवकारेण दर्भयति। "त्राग्निष्टा वस्त्रभः पुरस्ताद्रोत्त्यत्व गायनण इन्द्रभेत्याद्य। मग्निरेवैनं वस्त्रभः पुरस्ताद्रोत्त्यति गायनेण इन्द्रभा" इति। (५प्र०।५ म्र०)॥

रोषयित्विष्यं खोट्प्रत्ययो न विध्यर्थः किन्वाबिर्धं द्रत्ये-तद्दर्भयति। "स मा क्षितो रोषयेत्याह। श्राधिषभेवैता-साधास्ते" द्रति। (५प्र०।५प्र०।२म०)॥ (१) इम्ह्रेस्वा बृद्धे हैं शिख्नेता राचयतु पेष्ठंभेन छन्देसा। स मा बिन्ता राज्य। वर्षणस्वादित्येः पृश्वाद्री-चयतु जागतेन छन्देसा। स मा बिन्ता राज्य॥१॥ धुतानस्वा माक्ता मुबद्धि बत्तरता राज्यत्वानुं-ष्टुभेन छन्देसा। स मा बिन्ता राज्य। इष्ट्स्यति-

त्रच दिषणदिदिग्दैवताविषयाणि चलारि यजूश्याह ।
"(१)द्रम्हस्ता द्वेदैं चिणता • स मा ६ चिता रे। चय"(१) इति ।
पूर्वीकाग्निविषययजुरिवेन्द्रादिविषयाणि चलारि यजूं वि यास्रोयानि ॥

एतेषु चतुर्विष चजुःषूपचारद्यादृक्तिमेवकारेण लोट्प्रत्यवस्थाति एर्थनं च पूर्ववद्धंयति । "दम्स्ला दृदैदिचिणते।
रोचयति चैषुभेन कन्दसेत्याद । दम्द्र एवेन् १ दृदैविणते।
रोचयति चैषुभेन कन्दसा । स मा दिचता रोचयत्याद । माविवनेवैतामाभासे । वदणस्वादित्यैः पञ्चाद्रोचयत् जागतेन
कन्दसेत्याद । वदण एवेनमादित्यैः पञ्चाद्रोचयत् जागतेन कन्दसा ॥१॥ स मा दिचता रोचयत्याद । माभिषमेवैतामाभासे ।
स्वाम स्वाम स्वेनं मादता मद्भिद्वच्चात्र । माभिषमेवैतामाभासे ।
स्वाम स्वाम स्वेनं मादता मद्भिद्वच्चाद । माभिषमेवैतामाभासे । स्वस्यतिस्या विभैदेवैद्यिपरिष्टाद्रोचयत् पाष्ट्रीन

स्वा विश्वेर्देवेरुपरिष्ठाद्रोचयतु पाङ्क्षेन छन्देसा। स मा रुचिता राचय<sup>(२)</sup>। (३) राचितस्वं देव घर्म देवेषसि। राचिषीयाहं मेनुष्येषु<sup>(३)</sup>। (४) सम्रीड् घर्म रुचितस्वं देवेषायुषाश्रस्तेजस्वी ब्रह्मवर्षस्यसि। रुचिताऽहं मेनु-

इन्द्रभेत्याः । इष्डर्सितरेवैनं विश्वेर्देवैद्परिष्टाद्रोत्तया-क्क्लेन इन्द्रसा। स मा द्विता राज्येत्याः । श्वाभिषमेवैता-मात्रास्ते'' द्रति॥ २॥ (५प्र०।५श्व०।६म०)॥

श्रय यजुरन्तरमा ह। (४) "रोचितस्तं देव घर्म ॰ मनुखेषु (४)" इति। हे 'देव' द्योतमान, 'घर्म' महावीर, 'लं' 'देवेषु' मधे, 'रोचितः' प्रकाश्चितः, 'श्रमि'। श्वतस्त्वत्प्रसादात् 'श्रहं' श्रपि 'मनुखेषु' मधे, 'रोचिषीय' प्रकाश्चिता स्रवासं॥

श्रसिन् मन्त्रे भागदयगतयार्थयाः प्रसिद्धिमयस्या-विलघ हिशब्देनैवकारेण दर्भयति। "रोचितस्तं देव घर्म देवेव्यधीत्याद्य। रोचितो होष देवेषु। रोचिषीयादं मनु-खेव्यित्याद्य। राचत एवेष मनुखेषु" दति। (५प्र०।५ प्र०। ४म०)॥

त्रथ यजुरन्तरमाइ। (४) "सम्राट् घर्म दितः ॰ ब्रह्मवर्षसी भ्रथासं"(४) इति। हे 'घर्म' महावीर, 'लं' 'देवेषु' मध्ये, बज्जगुणयुक्तः 'ऋसि', के ते गुणा इति त उच्चन्ते। 'सम्राट्' साम्राच्युक्तः, 'इचितः' प्रकाशितः, 'श्रायुक्षाम्' दीर्घेणायुषा

ष्टेषायुषाश्क्तेज्ञस्वी ब्रह्मवर्षको भूयासं । (९) रुगिस। रुचं मिर्य धेष्टि ॥ मृिय रुक् (१)। (०) दर्श पुरक्ताद्रोचसे। दर्श दक्षिणा। दर्श पुत्कड्। दशोदंड्। दशोद्धी भीसि

युक्तः, 'तेजखी' महत्या कान्या युक्तः, 'ब्रह्मवर्षमी' श्रुताध्य-चनसम्पन्नः, लत्प्रसादात् 'श्रष्ठं' श्रपि 'सनुखेषु' मध्ये, द्वि-तलादिगुणयुक्तो 'स्रयासं'॥

श्रवापि दिश्रव्येवकाराभ्यां मक्तभागा पूर्ववद्वाचि । "ध-चार् घर्म दिवत्स्वं देवेव्वायुशाल् स्तेत्रस्ती ब्रह्मवर्षस्पेतियाद । दिवता द्वीप देवेव्वायुशाल्सेत्रस्ती ब्रह्मवर्षसी। दिवताऽदं मनुखेव्वायुशाल्सेत्रस्ती ब्रह्मवर्षसी भ्रयासमित्याद । दिवत एवेष मनुखेव्वायुशाल्सेत्रस्ती ब्रह्मवर्षसी भवति" इति । (५ प्र०१५ श्रूष्टा भन्। ।।

श्रथ यजुरमारमार । (() ''र्गिस ॰ मिस रूक्''(() दिति । हे महावीर 'र्गिस' लमेव दीप्तिरूपः श्रिस । श्रतः, 'मिय' 'र्चं' दीप्तिं, 'धेरि' सम्पादय, लदनुग्रहात् 'र्ग्' दीप्तिः, 'मिय' तिष्ठलिति श्रेषः ॥

भेहीत्यस्य स्रोट्पत्ययसाजित्र्यतं दर्भयति। "हगसि हर्षं मिय भेहि मिय हिगत्याह। श्राधिवमेवैतामाश्रास्ते" इति। (६प्र०14्श्र १६म०)॥

श्रय यजुरन्तरमार । (°) "दन्न पुरस्ताद्रोत्तर्थे ॰ रीतिता वर्मी द्वीय" (°) दति । श्रनुवाकादी दन्न प्राचीरिति थे। ऽर्थ सुमन्स्यमानः। स नः सखाडियमूर्जः थेहि। वाजी वाजिने पवस्व। रेाचिता घुमी रुषीय<sup>(०)</sup>॥२॥ रेाच्य, धेहि, नर्व च॥ अतु॰ ६॥

खतः सोऽनीपसंज्ञियते। हे सदावीर 'पुरस्तात्' पूर्वसां दिजि, 'द्या' दीत्रयः, यथा भवन्ति तथा लं 'रे दिषे' दीणसे, एवं दिषि दिखु दृष्ट्यं। अतः 'सुमनस्यमानः' से मनस्य प्राप्तः, 'सस्य दं पान्नाः प्राप्तः, 'सस्य लं, 'नः' प्रसाकं, 'द्रमं' 'क्राक्रें' च 'भेषि' सम्यादय। 'वाजी' सस्द्राह्मः, लं 'वाजिने' सस्द्राह्माय मद्यं, 'प्रवस्त्र' सम्बें भेष्रयं ग्रोधय। एवमनेन प्रकार्प 'घर्मः' महावीरः, 'रोचितः' प्रसाभिः प्रकाश्चितः, चतः लत्प्रसादादहमपि 'इचीय' प्रकाशवान् स्त्र्यासं॥

यदुकां स्विता विभिन्ते। "तं यहेतैर्यंजूर्भररोषिन्ता वर्भ दित तिहदं कासमिति विभन्ते। "तं यहेतैर्यंजूर्भररोषिन्ता। इतिता वर्भ दित प्रमूयात्। अरोषुकोऽध्यर्थः स्थात्। अरोषुको यजमानः। त्रथ यहेनमेतैर्यंजूर्भी रोषियमा। दिनि-ते। वर्भदितिपाइ। रोषुकोऽध्यर्थुर्भवित। रोषुको यजमानः" दित ॥३॥ (५ प्रग५ च०।७म०)। 'तं' महावीरं, 'यहेतैः' चनुवा-कोक्तः, 'यजूर्भः' मन्तेः, 'अरोषियता' प्रकाशितमञ्जला, प्रय-मत एव 'वर्मः' महावीरः, 'इतितः' प्रकाशितः, 'इति' 'प्रमूयात्'।

<sup>\*</sup> अध्यर्थं प्राप्त इति D चिक्रित पु॰ याठः।

#### त्रथ सप्तमाऽनुवाकः।

## (१) ऋपेश्यं गोपामनिपद्यमानं। ऋग च परी च प्-

तदाध्यस्थ्यक्रमानी दीप्तिरिष्ति। खातां यजुःपाठादूर्द्धे तु नायं देशाः, तस्मादुत्तरकास एव 'इचितः' 'घर्म' इति मन्त्र-मध्यश्रेष्ट्रयात्॥ पञ्चाद्राचयित जागतेन क्रन्दमा, समा इचिता रोचयेत्याचात्रिषमेवैतामात्रास्ते, श्रास्ते, श्रष्टी च॥ इति पञ्चमप्रपाठके ५ श्रमुवाकः॥ ५॥

दति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रखके चतुर्धप्रपाठके षष्ठाऽनुवाकः ॥ ६ ॥

#### श्रय सप्तमेऽनुवाकः।

षष्ठे महावीराभिमन्त्रणमुत्तं। त्रथ षत्रमे महावीरावेच-षमुच्यते। कत्यः। यथा खेकमवस्त्राय सर्वं च्हित्जो यज-मान\*स्वाधीयन्तो महावीरमवेचन्ते। त्रप्रयं गोपामिति। एतस्यानुवाकस्यादावेकाम्हचमाह। (१) "त्रप्रयं गोपामिनपद्य-मानं • त्रावरीवर्त्तिं भुवनेस्वन्तः" (१) इति। त्रहं महावीरं 'त्रप्रयं' दृष्टवानस्ति। कीदृशं 'गोपां' कर्मानिष्यादनेन रचकं,

<sup>\*</sup> यजमानाचाधीयन्ते। इति तै॰ पु॰ पाठः।

## विभिष्यरनां। स सुश्रीचीः स विषूचीर्वसीनः। श्रावं-

'श्रिनपद्यमानं' विनाधर्षितं, श्रध वा श्रादित्यक्षेण पतनर-हितं। तथा 'पथिभिः' नानामार्गैः, 'श्रा' 'चरन्तं' 'च' 'परा' 'चरन्तं' 'च' श्रादित्यक्ष्यः सन्नाभिमुख्येन प्रातःकाखे समा-गच्छन्तं, साधक्षाखे पराष्ट्राखलेन मच्छन्तं। 'सः' महावीर श्रादित्यक्ष्यः, 'सन्नीषीः' एकच सहाविद्यता श्रपि, 'विषू-षीः' नानादेशेषु विभव्य गच्छन्तीरपि प्रजाः सर्वाः, 'वसा-नः' खकीयरम्भिराच्छादयन् द्व वर्णते। श्रध वा एक-चाविद्यताः तच तच प्रथगविद्यताच्च मरीचिः खिसान्नाच्छा-दथन् वर्णते। 'सः' च 'भुवनेष्यन्तः' सर्वेषु खोकेषु मधे, 'श्रावरीवर्ण्तं' पुनःपुनरावर्णते। सेऽयं मन्त्र उपरिष्टा-द्वाख्यास्तते॥

तम प्रथमं तावत् प्रवर्श्यकालं विश्वत्ते। "शिरो वा एतद्यञ्च । चत् प्रवर्शः । गीवा उपसदः । पुरस्तादुपसदां प्रवर्शे प्रदणितः । गीवास्तेव चञ्चस्य गिरः प्रतिद्धाति" इति । (५प्र•।६प्र•।१म०) । प्रवर्शस्य चञ्च-'शिरो'क्पलात् 'अपसदां' च चञ्च-'गीवा'क्पलात् उभयोः सामीष्याय 'उप-सदः' त्रमुष्ठानात्, प्रागेव 'प्रवर्शे' कर्मा, त्रमुतिष्ठेत् । तरे घृते पदः प्रचेपः प्रदच्चनं तद्याम् कर्माविश्वेषे विद्यते सेऽयं 'प्र-वर्ग्यः', स कर्माविश्वेषो चथा सम्बन्ते तथा प्रदच्चनं कुर्यादि-स्यचरार्थः । प्रवर्गी।पसदोः सामीष्ये सति यथा स्रोके गीवायां 'क्रिएः' प्रतिषितं भवति तथैतत् यम्ययते 'यीवासु' इति वषन-व्यव्ययः ॥

प्रवर्णसाहित्तं विधन्ते। "चिः प्रहणितः। चस रमे स्नो-साः। एम्य एव स्नोकेन्द्रो यश्चस्य त्रिरोऽवद्भे" रति। (भूप्र•।६ स्व•।१स०)। खपसदां दिनचन्चेऽनुष्ठेयलात् तत्समी-पवर्ती प्रवर्णोऽपि दिनच्चेऽनुष्ठेयः तथा सति स्नोक्तचयार्थं स्वश्चित्रः, प्रतिदितं भवति॥

सायं प्रातस्वेति कासदयानुष्ठानं प्रशंसति। "षट् सम्म-समो। षट् वा म्हतवः॥१॥ म्हतुभ्य एव यश्चसः जिरोऽवद्भे" इति। (५प्र॰।६प्र॰।३म॰)। एकैकस्मिन् हिने कासभेदेन दिरनुष्ठानात् 'षट्' सम्बासम्बते। ततः महतुभः सकामा-सश्च-'जिरः' समाहितं भवति॥

दिनषट्कपणं विधक्ते। "दादम्रहातः प्रस्यक्ति। दादम् आसाः संवत्सरः। संवत्सरादेव सञ्चस्य मिरोऽवदन्धे" द्वि। (भूप्र०।६प्र०।४म०)। षट्सु दिनेषु कासद्यानुष्ठानेन दाद--प्रसं॥

दादमसु दिने व्यनुष्ठानिधिमिभिप्रेत्य प्रमंपति। "चतुर्विष्ट्र मिनः सम्बद्धने। चतुर्विष्ट्रमित्रद्धुमासाः। चर्द्धमासेस्य एव सम्बद्ध ग्रिरोऽवर्त्यो" दति। (५ प्र॰।६ प्र॰।५ स॰)। दादम-व्यपि दिने मुकासदयानुष्ठानेन 'चतुर्वि मिनः' सम्बन्तः मग्रि-छोने चिन्नेत्र दिनेषूपसदः मग्रिच्यन षट्सु दिनेषु महीने समे

<sup>\*</sup> अब रति वै॰ पु॰ पाठः।

दादमसु दिनेषु तदनुषारेष प्रवर्धाष्ट्रितः। एतच स्न-कारेण सङ्गृष्टीतं श्रुपसन्ते षट्छतः षषुपसन्ते दादब्रह्मते दादभोपसन्ते चतुविंग्रतिकतः दति॥

विकस्पितं पचाकारं विधक्ते। "श्रयो खबु। सहदेव प्रदुष्टः। एकः हि श्रिरः"॥ २॥ दति। (५ प्र•ा६ श्र•ा६ म०)। पचाकारोपन्यासाय 'श्रयो' शब्दः शिरस एकलात् तत्सानीयः प्रवर्धः सहदेवानृष्ठेयो न लाहक्षेति केषाश्चित् पदः। एतच स्वकारेण विक्षष्टमुदाइतं। सुत्यायां प्रदुश्चनमेके समामनिता। तच भीमांसा यदा पुरस्ताद्दणः स्थात् श्रव प्रदुष्ट उपकाश खपयुषं समयास्त्रमिषित खदितानुदित खदिनते वा प्रातःसङ्गमे मध्यन्दिने वा प्रवमाने स्तुत श्राश्चीश्वानारे प्रदुष्यः सहदेव प्रदुष्ण दित विज्ञायत इति॥

प्रतावाम् वै चञ्चः । यावामग्रिष्टोमः । यावामने व चञ्चः । तखः क्रिरः प्रतिद्धाति" इति । (५प्र०।६प्र०।७म०)। यावनः वेशमयागः विम्त तेषु वर्षेषु 'प्रशिष्टोमः' वञ्चारी प्रतः वर्षः यञ्चाताकः तचानुष्टिते वति कत्नेऽपि चञ्चे 'प्रिरः' प्रतिहितं भवति । प्रनार्थाधीतस्य प्रवर्शस्य यद्यपि पुरस्तादुपवदामिनिवाक्षेनेव प्रकृतिश्वताग्रिष्टोमयम्बन्धः प्राप्तः, तथापि प्राचान्मरगतं न प्रयमयञ्चे प्रवृक्ष्योदिति निषेधमपेष्य प्रतिप्रवन्तायां पुनर्विधानं, निषेधस्वतिराचेऽपि चरितार्थे। भविष्यति तस्यापि विक्षियतप्रयमयञ्चलात्, तथा चापस्तम् प्राप्तः ।

षि प्रसाद्यस्य मितिवाको ने ति पूर्वे समामन माति ॥
प्रसाद्यस्य मितिवाको ने को उच्छपस्य वात् पूर्वे प्रवर्धेसापि प्राप्ती निषेधयित । "ने क्य्ये प्रवद्यात् । प्रजा वै प्रव स्वापि प्राप्ती निषेधयित । "ने क्य्ये प्रवद्यात् । प्रजा वै प्रव स्वामि । यदुक्षे प्रवद्यात् । प्रजा प्रमुक्स निर्दे हेत्" इति । (५ प्र०१६ प्र०१ म०)। एको वु व्रवाणीत्यादीति प्रस्ता-स्वोक्यक्रके निविधीय ने तान्य इतीत्युक्यः क्रतः तव प्रवस्ता-ने ने क्याक्स स्वस्तायः 'प्रजाः' 'प्रवः' च द्क्षेयुः, तस्मात् तव, 'न' 'प्रवद्यात्'॥

खक्यविज्ञेषे प्रतिप्रधवं विश्वत्ते। "विश्वजिति सर्व्यष्ट प्रव-बित्त ॥ १॥ प्रष्ठानि वा श्रच्युतं च्यावयन्ति । पृष्ठेरेवास्ता श्रच्युतं च्यावियत्ववरुत्वे" दति । (५प्र०।६प्र०।८म०) । रयन्तर्ष्ट्रदे रूप्यवेराजशाकररेवतसामसाध्यानि पृष्ठस्तोचाणि सर्वाष्यपि यस्त्रिन् विश्वजिद्यागे विद्यन्ते । सेऽयं सर्वपृष्ठः, यद्यपि विश्वजिद्वक्ष्यसंस्था नाच प्रसिद्धः तथापि ज्ञाखा-नारे तत्यद्वावमभिप्रेत्य नेक्ष्ये 'प्रयुक्त्यादिति निषेधं वार-यितुं पुनर्विधः सर्वेच पृष्ठस्ताचाणि, 'श्रच्युतं' न च्युतमिप देविं। 'च्यावयन्ति' विनाशयन्ति, श्रचापि पृष्ठस्तोचरेव 'श्रच्युतं' निषेधप्रयुक्तं प्रवसमिप देविं, 'च्यावियत्वा' प्रवर्ग्यफसमिप प्राष्ठोति॥

तदेवं बुद्धिः प्रवर्ग्गविधिविचारं परिचमाख प्रज्ञतस्त्रैव मन्त्रस्य प्रथमपादे पूर्वभागं व्याचि । "त्रपम्यं गापामित्यास ।

<sup>\*</sup> पूर्व्वपादं इति तै॰ पु॰ पाठः।

प्राची वै गेरपा:। प्राचमेव प्रजास विद्यातयित' इति।
(भूपा। (भूपा।

श्रादित्यक्षेत्र स्तिमिश्वित्य पुनर्षि सात्रहे। "स्वत्रं नेपासित्यार। श्रमे वा श्रादित्यो नेपाः। स श्रोमाः प्रजा नेपायित। तमेव प्रजानां नेप्तारं सुक्ते" इति। (५ प्रश् क्षाश्रमः)। 'श्रादित्यः' सुद्येन प्रकाशं कता, वर्माः 'श्रजाः' नेपायतीति 'नेपपः', तद्रूपलेन स्तुतस्वात् अश्रावीरः 'ने।याः'। एतत्पाठेन स्रजानमेव 'प्रजानां' 'नेप्तारं' क-होति॥

प्रश्नमपादको स्तरभागे साहिष्टाक्षेणाविष्यतका सहावी-रक्ष भूमी पत्रनाभावः प्रसिद्ध इति दर्भवति । "चनिपच्या-निस्त्वाद ॥ ४॥ न च्रेष निपचते" इति । (५ प्र•।६च॰। ९२म॰) ॥

दितीयपादोक्तं नानामार्जेरादित्यसानमनं परागमनस् प्रसिद्धक्तिति दक्षेषति। "त्रा च परा च प्रसिक्षस्कामि-त्याद। त्रा च द्येष परा च प्रसिक्षस्ति" दति। (५३०। ६ त्र ०।१६म०)।।

यहायमादित्व उद्यं प्राप्तः सर्व्यः प्रवा श्रक्षिता विश्वेष

<sup>\*</sup> अप्रवयन सम्मित इति ते॰ यु॰ पाठः।

रीवर्त्ति भुवनेषुनाः (१) । (१) श्रचं प्रावीः । मधुमाध्वीभ्यां मधुमाधूचीभ्यां । श्रनुं वां देववीतये (१) । (१) सम-

पष्णित । तदानीं खेन यह वर्त्तमाना दूरे विविधं प्रस्तास्य मरोचीः वस्तवद्वाने। वर्त्तंत इत्येतत् प्रसिद्धमित्येतादृष्ठं हतीयपादाभिप्रायं दर्णयति । "स सप्रीचोः स विषूचीर्वसान इत्याह । सप्रीचीस श्लेष विषूचीस्य वसानः प्रजा सभिविप-स्वति" इति । (५प०।(स०।१४म०)॥

चतुर्थपादोक्ता अवनमध्ये स्वर्यखास्यक्तः प्रसिद्धेति दर्भय-ति । "त्रावरीवर्क्ति अवनेव्यन्तरित्याष्ट् । त्राह्मेष वरीवर्क्ति अवनेव्यन्तः" इति । (५प्र०।६त्र०।१५म०)॥

श्रय वसन्तर्भुक्षेण सावकं मन्त्रमाह। (१) "श्रव प्रावीः ० श्रमु वां देववीतये" (१) इति। हे महावीर 'श्रव' श्रस्मिन् कर्मणि, 'मधुमाध्यीभ्यां' सहितस्त्रं 'प्रावीः' श्रस्मान् प्रकर्षेण रचित-वानसि, 'मधुंशब्दो वसन्तावषवचैत्रमासाभिमानिदेवमाष्टे। 'माध्यी' शब्दसत्प्रत्नीं। तथा दितीयो 'मधुंशब्दो वसन्तावयव-वैश्रासमासाभिमानिदेवमाष्टे, 'माधूषी'शब्दसत्प्रत्नों ताभ्यां सहितस्त्रं प्रावीरित्यन्त्रयः। 'वां' वसन्तदेवा युवां, 'श्रमुंस्त्य, 'देववीतये' देवप्राष्ट्राधं, महावीरमवेष्ठते इति श्रेषः॥

मन्त्रस्य वसन्तर्त्तुपरतां दर्शयति । "श्वन प्रावीर्मधुमाध्वी-भ्वां मधुमाधूषीभ्यामित्याषः । वामन्तिकावेवासा प्रद्वा कस्प- ग्रिर्गिगतः। सं देवेनं सिव्चा। सःस्तर्थेंग राच-

चिति" इति । (५ प्र०।६ प्र०।१६म०) । 'श्रसी' यजमानाचैं, वसनासम्बन्धिनाद्ववयवै। चैत्रवैश्वासमासी स्वीचितभीगप्रदा-नसमेची करोति॥

त्रथ यीक्र मुंद्रियेण सावकं मक्तमार। (१) "समित्ररिवानगत • सहस्र्योण रोचते" (१) इति । त्रविक्रस्थामस्युष्णे।
यीक्रावयवा क्षेष्ठावाढमासे। विविचिता। तनेक 'त्रविः' क्षेष्ठमासद्यः, दितीयेन 'त्रविना' त्रावाढमासद्येण, 'सं' 'गतः'
त्रस्रत्, तदुभयमासवित्तिनावादिस्या सविद्वस्र्यं प्रव्हाभ्यां विवक्षेते। त्रयं महावीराख्या देवा क्षेष्ठमासे 'सविचा' 'सं' 'गतः'
त्रावाढमासे 'स्रर्थेण' 'सं'-गस्य 'रोचते'॥

श्रयः मन्त्रस्य ग्रीश्वर्तां दर्शयति । "समग्निरग्निमाग-तेत्वाइ ॥ ५ ॥ ग्रीशावेवास्ता ऋह्य कस्पयति" इति । (५४०।-६९४०।९७म०) । वसन्तवाक्यवद्वाः खोयं ॥

तस्यैव मम्बस्यार्थान्तरं दर्भयति। ''समग्निरग्निनागतेत्वाह। श्रिश्चिवेषेऽग्निना सङ्गच्छते'' इति । (५ प्र०।६ श्र०।९ प्रम०)। 'एषः' महावीर रूपः, 'श्रिग्नः' श्रादित्य रूपेष 'श्रीग्रना' सङ्ग-च्छते, इत्ययमर्थः प्रसिद्धः॥

<sup>\*</sup> बस्यैव इति तै॰ पु॰ पाठः।

(ण)खाषा सम्प्रिस्तपंसा गतः। सं देवेनं सिव्या। सः स्र्येंखारोचिष्ट(ण)। (ध)धृत्ती दिवी विभीति रर्जसः। पृथिखा धृत्ती। जरार्न्तरिष्टस्य धृत्ती। धृती देवो दे-

पुनरिप ग्रीमर्जुक्षेणैव स्तावकं मन्त्रान्तरमा । (")"साधा समिश्र स्पर्णे गतः । स्थ स्वर्थेणारी चिष्ट" (") इति । 'स्वाधा' मन्द्रोनिपातलाइ ने कार्यः, ऋग्निवदुष्णक्षे च्येष्ठमासः 'तपसा' तापयुक्तेन भाषाढमासेन, 'स्वाधा' सुष्टु, समागतः' 'सं' 'गतः' भ्रुस्त्, 'सं' 'देवेन' इत्यादि पूर्वेवत्॥

श्रस मन्त्रस पूर्वमन्त्रेण यह समानार्थतां दर्शयति। "स्वाहा समग्रिसपमा गतेत्याह। पूर्वमेवेदितं। उत्तरेणा-भिरुषाति" इति। (५प्र०)६श्र०।९८म०)। ग्रीमविषयत्वं पूर्वस्थिन् मन्त्रेऽभिहितमेव ग्रीममुत्तरमन्त्रेषापि\* श्रुतिर्वृते॥

यथ वर्षमुंक्षेय सावकं मक्तमाइ। (१) 'धर्मा दिवा विभाषि रज्ञयः • श्रमर्चसपीजाः" (१) इति। हे महावीर् वर्षमुंक्षेय 'दिवः' युक्षेकस्थ, 'रज्ञयः' मेघादिरश्चनीपेतस्थ, 'धर्मा' धारकः, 'विभाषि' प्रकाशसे। तथा श्रोषधीजननेन 'पृथिखाः' श्रषि 'धर्मा' स्कीयदृष्टिप्रसार्णेन, 'उरोः' विस्तो-क्स, 'श्रम्तरिचस्थ' श्रषि 'धर्मा' हविद्दारेणे।पकारकलात्, 'देवानां' श्रषि 'धर्मा' पाषकः, 'देवः' श्रतएव 'श्रमर्त्यः'

<sup>\*</sup> मन्त्रेबाभिग्रबातीति त्रूते इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>3</sup> K

यानी । श्रमर्त्यस्तिपात्राः । (६) हृदे ला मनसे ला। दिवे ला स्रय्याय ला॥ २॥

जुर्द्धमिममध्वरं क्षेधि। दिवि देवेषु होची यच्छ<sup>(0)</sup>।

मरणरिहतः, दीचादिक्ष्पेण तपमा जांचते मिश्वतीति 'तपाजाः'॥

श्रस्य मन्त्रस्य वर्षन्तुंपरतां दर्शयति। "धर्ना दिवा विभा-सि रज्यः पृथिया द्रत्याद्य। वार्षिकावेवास्मा स्टत्य कस्पर्यात" देति। (५प्र०१६ श्र०१२ ० स०)। वसन्तमन्त्रवद्यास्योषं॥

शारदर्ज् \* रूपेण सावकमक्तमा ह । (१) " इदे ला मन थे ला ॰ दिवि देवेषु हो चा चक्कर "(१) दिति । हे महावीर लां, 'इदे' हृदयार्थमवेच दिति श्रेष: । 'मन भे' मने । उथें लाम वेषे, प्रव इत्तमः श्रम्दाभ्यां चनुकू सभी गार्थलेन चिन्धमाना वा ययुः जकार्त्ति कमा सावुप सच्छोते तत्मा सदयो चितभो ग सिद्धार्थ मिला हैं। तथा 'दिवे' खुसे कि प्राप्टार्थ स्वां प्राप्टार्थ स्वां तथा 'दिवे' खुसे कि प्राप्टार्थ, 'स्वर्थाय' स्वां प्राप्टार्थ सामवेसे, 'दमे' श्रस्ति हों, 'स्वर्थ या गं, 'कद्धें कि धि' उसतं सुरू, 'हो चा:' इसा हो मिकिया:, 'दिवि' खुसे कि, 'देवेषु' मध्ये, 'यक्क' देहि कथ्य, इत्यर्थ: ॥

त्रस्य मन्त्रस्य ग्रारदर्त्तुपरतां दर्शयति। "इदे ला मन-से लेखाइ। ग्रारदावेवासा इत्यतः कस्पयति" इति ॥ ६॥ (५ प्र०।६ त्र०।२१म०)। वसन्तवाकावद्वास्त्रीयं॥

<sup>\*</sup> भरदतु इति तै॰ पु॰ पाठः।

(°) विश्वासां भुवां पते। विश्वस्य भुवनस्पते। विश्वस्य म-नसस्पते। विश्वस्य वचसस्पते। विश्वस्य तपसस्पते। विश्वस्य ब्रह्मणस्पते<sup>(०)</sup>। <sup>(८)</sup> देवश्रुस्वं देव धर्म देवानः पांडि<sup>(८)</sup>। <sup>(८)</sup> तपोजां वाचेमसो नियंक्क देवायुवं<sup>(८)</sup>॥ ३॥

मक्त परमभागेन सर्वेषां स्रोकानां द्वीमिकयाभिसम्बन्धं... दर्भयति। "दिवि देवेषु द्वाचा यच्छेत्याद। द्वीचाभिरेवेमान् स्रोकान्सन्द्रधाति" दति। (५प्र०१६ च्र०। २२म०)॥

श्रय हेमनार्नुक्षेष सावनं मन्त्रमाह। (०) ''विश्वासं सुवां पते • विश्वस ब्रह्मणस्पते'' (०) इति । अमूदीपादया या सुवः तासां 'सुवां' 'विश्वासां' सर्वासां, हे 'पते' पालक, हेमः नार्नुक्प महावीर लामवेच इति ग्रेषः । 'सुवनः' सुवनस्य सी-काजातस्य, 'मनसः' श्रनः करणजातस्य, 'वषसः' वाक्यजातस्य, 'तपसः' तपाजातस्य, 'ब्रह्मणः' वेदजातस्य, 'पते' पासक, मामवेचे॥

त्रस्य मन्त्रस्य हेमन्तर्त्तुपरतां दर्भयति। "वियासां भुवां पत इत्याह । हैमन्तिकावेवासा ऋतः कस्पयति" इति। (भूप्र०।६ श्रा०।२३ म०)। वसन्तवाकावज्ञास्त्रयं॥

ग्रैजिर र्मुक्पेण स्तावकं मन्त्रमाइ। (म)"देवश्रूस्वं देव घर्सं देवान् पाइि"(म) इति। हे 'घर्म' प्रवर्ण, 'देव' ग्रैगिरर्मुक्प,

सम्बन्धसिद्धिं इति तै॰ पु॰ पाठः ।

<sup>3</sup> K 2

# (१९)गर्भें। देवानां(१९)। (१९)पिता मेतीनां(१९)। (१९)पितः

'देवम्रूः' देवेषु श्रूयमाणः, 'लं' 'देवान्', इविःप्रदानेन 'पाहि' रच॥

श्रस्य मन्तस्य ग्रैशिरर्त्तुपरतां दर्शयति। "देवश्रूस्तं देव घर्मदेवान् पाचीत्याच। ग्रैशिरावेवास्ता ऋह कस्पर्यात" इति। (५ प्रश्नाक्ष्यशास्त्रमण)। वसन्तवाकावद्वास्थोयं॥

श्रथ बह्ननि वाक्यानि नानाविधगुणैः स्नावकान्युचन्ते। तचैक-वाक्यमार । (८)"तपाजां वाचमको नियक्क देवायुवं"(८) इति । हे महावीर 'श्रक्तो' श्रक्षभ्यं, 'तपाजां' तपस खत्पन्नां, 'देवायुवं' देवान् इक्कनों, 'वाचं' सन्त्रक्ष्पां, 'नियक्क' नितरां देहि, 'तपाजां' इत्यनेन यश्चयाया सन्त्रक्ष्पा वाग् विवच्छते॥

तस्यासापस्तिना पुरुषेण सभ्यमानलादि होतद्र प्रयति। "तपी-जां वाचमस्रो नियच्छ देवायुवमित्या इ। या वै मेथ्या वाक्। सा तपाजा:। तामेवावरु से" इति॥ ७॥ (५ प्र०१६ प्र०१ ५ म०)॥

वाकाकारमाइ। (१०)''गर्भी देवानां"(१०) इति। ऋयं महावीरः 'देवानां' समन्धी 'गर्भ'-इपः देवैरपेचितस्य हवि-षेऽच गर्भइपेषावस्त्रानात्॥

मन्त्रार्थस्य प्रसिद्धिं दर्शयति । "गर्भी देवानामित्यास । गर्भी स्त्रेष देवानां" इति । (५प्र०।६ अ०। २ ६म०) ॥

वाक्यान्तरमार । (११) "पिता मतीनां" (११) रूति । देवैर्ड-वि:प्रदानार्थे तदा तदा मन्यना रूति मतयः प्रजासासां प्रजानीं(१२) । (१२)मितिः कवीनां(१२) । (१४)सं देवा देवेन सिवचार्यतिष्ट । सः स्वर्थेंखारुक्त(१४) । (१५)ब्रायुदीस्व-

प्रजानां मातुं, \* महावीरः फलदानेन पालकलात् 'पिता'॥

मित्राब्देन प्रजाविवचां दर्भयति। 'पिता मतीनामित्याह।

प्रजा वै मतयः। तासामेष एव पिता। यत् प्रवर्गः। तसादेवमाहः' इति। (भूप्र०।६ प्र०।२ ० म०)॥

वाक्याक्तरमारः। <sup>(११)</sup> 'पतिः प्रजानां''<sup>(११)</sup> द्ति। त्रयं मद्दावीरः पूर्वेकिरीत्या पालकलात् 'प्रजानां' खामी ॥

श्रस्य वाक्यस्त्रार्धे प्रसिद्धिं दर्शयति । "पतिः प्रजानामि-त्यादः । पतिर्श्वेष प्रजानां" इति । (५प्र०।६श्र०।२८म०)॥

वाक्याक्तरमाह । (१२) ''मितः कवीनां'' (१२) इति । ये कवयः प्राच्चार्थाभिष्ठाः, तेषामिभिष्ठानसाधनवृद्धिक्षे। असे महावीरः, श्रनेन कर्माण्यन्षिते तेन सुक्रतेन प्रश्लोदयात्॥

त्रसित्रर्थे प्रसिद्धं दर्भयति । "मतिः कवीनामित्या ह । ॥ प्रा मतिर्द्धेष कवीनां" इति । (५ प्र ० । ६ त्र ० । २८ म०)॥

वाक्याकारमार। (१४) 'सं देवे। देवेन सविचायतिष्ट। सप्र स्र्योणारका' (१४) दति। त्रयं महावीरः 'देवः' 'देवेन' 'सविचा' 'सं'युच्य, 'त्रयतिष्ट' अञ्चमानमनुग्रहीतुं प्रयत्नं स्नतवान्। तथा 'स्र्योण' 'सप्'युच्य, 'त्राहका' दीप्तवान्॥

<sup>\*</sup> ध्यं इति तै॰ पु॰ पाठः।

मसाभ्यं घर्म वर्षेति दा श्रीस (१६) । (१९) पिता ने जिति। पिता ने विषय (१९) । (१०) श्रायुक्की स्तेनू धाः पेयो धाः। वर्षेति दा विरिवा दा द्रविस्ते दाः ॥ ४ ॥

श्रत देवशब्द हयेन श्रादित्य महावीरी विविचताविति द-श्रयति । "स् देवे। देवेन सिवत्रायतिष्ठ स् स्वर्थेणा इक्तेत्या-ह। श्रमुश्चेवादित्यं प्रवर्णेश्व स् श्रास्ति" द्ता (५प०)-६ श्र०। ३ ० म०)। सम्यक् कथयतीत्यर्थः॥

वाक्यान्तरमाइ। (१४)" त्रायुरीस्वमसाम्यं घर्म वर्षेति दां श्रीस" (१६) इति। हे 'घर्म' महावीर, 'लं' 'श्रस्मभ्यं' 'श्रायु'-से-जसेा: " प्रदाता 'श्रसि'॥

श्रस्य वाकासायुः परतां दर्भयति । "श्रायुर्दास्त्वमस्रश्रं घर्म वर्षादा श्रमीत्याच । श्राभिषमेवैतामाश्रासी" इति। (५ प्र०६ श्रण्डा १९ स०) ॥

वाक्याकारमाइ। (१९) "पिता नी ऽसि पिता नी बोध" (१९) इति। इ महावीर 'नः' श्रस्ताकं, पास्कलात् 'पिता' 'श्रिष्'। श्रतः 'पिता' जनक, एव स्रला 'नः' श्रस्तान्, 'बोध' इदं इदं कुर्व्यित सन्नार्गं बोधय॥

महावीरे प्रवृत्ताखान्तरकर्त्ताया बुध्यमानलात् बाेध-कलमखावम्यमसीक्षेतद्दर्भयति। "पिता नाेऽसि पिता नाे

<sup>\*</sup> वर्षसाः, इति तै॰ पु॰ पाठः।

श्रुन्तिरुष्ठम् उरार्व्वरीयान्। श्रुश्चीमिष्ठं त्वा मा मी हिश्सीः (१०)। (१०) त्वमेग्ने युष्ठपंतिर्विशामेसि। विश्वासां मानुं घोणां। शृतं पूर्भिर्य्यविष्ठ पाष्ट्रश्चेसः। सुमेखा-र्रण्ण शृत्र हिमाः। तुन्द्राविर्ण्णं ष्टार्दिवानं। दुष्टैव रा-

बोधेत्याइ। बोधयत्येवेनम्' इति। (५प्र०६प्र०६ १००)॥
वाक्यान्तराष्ट्राइ। (१०)'प्रायुधीस्तन् धाः पयोधाः ० प्रशीमहिलामा मा हिल्सीः"(१०) इति। प्रयं महावीरा दीर्घमायुः प्ररीरपाटवं विरमदृद्धि सम्पाद्यति। तथा कान्तिः
पूजां धनञ्च प्रयच्छति। प्रनिर्चं खोत्पन्नया ज्वाखया प्रतिपूर्यतीति 'प्रनिरचप्रः' प्रतप्त 'उरोः' विश्वाखादपि वस्तुनः। 'वरीयान्' प्रतिष्येन विद्यत्तः । ताहृ प्र हे महावीर
लां, 'प्रशीमहि' याप्नुयाम, याप्नुवन्तं मां, 'मा' 'हिल्सीः'
हिंसितं मा सुइ॥

श्रयाग्निरूपेण स्तियें काश्चिद्देवतामार । (१८) "लमग्ने ग्रह-पतिर्विश्रामिष ॰ इ.हैव रातयः सम्तु (१८) इति । हे 'श्रग्ने' 'लं' 'मानुषीणां' मनुख्यजातियुक्तानां, 'विश्वासां' सर्व्वासां, 'विश्वां' प्रजानां, 'ग्रहपतिः' 'श्रसि' ग्रहस्वामी, भवसि । हे 'यविष्ठ'

<sup>\*</sup> भ्रारीरपोषसम् इति तै॰ पु॰ पाठः। † विकृतः इति तै॰ पु॰ पाठः। विद्यतः इति D चिक्रितपुक्तकपाठः। ‡ कुबानेकां ऋचनाइ इति तै॰ पु॰ पाठः।

तर्यः सन्तु (१८) । (१८) त्वष्ट्रीमती ते सपेय । सुरेता रेता दर्थामा ॥ वीरं विदेय तर्व सन्दृत्रि । माइः रायस्पो-वेण वियोवं (१८) ॥ ५ ॥

रोचते, स्रयीय ता, देवायुर्वं, द्रविषो दाः, दर्धा-ना, दे चे ॥ श्रनु॰ ७ ॥

युवतम, 'पूर्भिः' धनादीनां पूर्णैः, 'श्रतं' श्रतसम्बस्तरमायुः, 'पाहि' रच। तथा 'श्रतः हिमाः' श्रतसंवस्तरान्, 'समेद्धारं' सम्यगिभष्टद्भियुक्तं, मां, 'श्रंहसः' 'पाहि' पापात् रच। कीदृशं मां, 'तन्द्राविणं' लत्पाचनात् पूर्वे तन्द्रीयुक्तं कर्मायाखमं, 'हार्दिवानं' लत्पाचनादृद्धें हृदयगतकर्मीत्साहवन्तं, 'रातयः' तदीयानि फखदानानि, 'इहैव' श्रसिक्षेव कर्माण, 'सन्तु'॥

कर्णः। श्रनुवाकश्रेषं तु परिश्रिते प्रतिप्रस्वाता पत्नीं वाषणित । लद्गीमतो ते सपेयेति । पाठस्त । (१८) "लद्गीमती ते सपेय

• माद्य रायस्तेषेष वियोषम्" (१८) द्रति । हे महावीर, 'ते'
तव, प्रसादात् 'श्रहं', पत्नी 'लद्गीमती' सिक्ते रेतसि रूपाणां
विकर्षा लष्टृश्रन्देन युक्ता सती 'सपेय' पत्या सङ्गर्क्केय । ततः
सङ्गमादृद्धें 'सुरेताः' श्राभनेन पुचेत्पादनेन रेतसा युक्ता
सती, 'रेता द्रधाना' तादृश्रमेव पतिसमद्धं रेता धारयन्ती,
'तव' 'संदृश्वि' लदीयकटाचे सति । 'वीरं' 'विदेय' कर्माण

<sup>\*</sup> लकुा देवेग इति तै॰ पु॰ पादः।

ग्रूरं पुषं, स्रभेष । 'श्रइं' लत्प्रसादात् 'रायस्थेषिय' भन-पुष्टा, 'मा विवेषं' विधुक्ता मा सुवं॥

भविकानुवाके अक्षयक्कां दर्भयति । ''मवैतेऽवकात्रा भविका । पित्रये द्रामः । नव वे पुर्षे प्राष्णाः ॥८॥ नाभिदंग्रमी । प्राणानेव यजमाने द्रधाति । अथा द्रप्राचरा विराट् ।
यजं विराट् । विराजेवाकाद्यमवहन्धे'' इति । (५ प्र०।६ प्र०।
११म०) । श्रवकात्रयक्तेऽर्थम्प्रकात्रयक्त इति 'श्रवकात्राः' मक्ताः ।
ते चाच 'नव'-सक्काका श्राविकां 'भविक्त' । श्रपम्यं गोपामित्वेको मक्तः, श्रव प्राविदित्याद्या श्रावुविषयाः चल्लाक्ताः ।
तयोवामित्यादि मा मा दिश्चीरित्यक्तं वाक्यजातमेको मक्तः,
तमग्र इत्यादिको रातसः सन्वित्यक्तिको मक्तः एकः, एवं
गवसक्काकाः । त्वष्ट्रोमतोत्वादिकः पत्थाः १ 'द्रप्रमः' मक्तः ।
सुर्वप्ररोरेऽपि क्रिद्रम्ताः 'प्राणाः' 'नव'-सक्काकाः तदपेषया 'गभिर्द्रभी' श्रते। सक्त्रगतसक्कासास्यात् 'द्रप्रमाने' 'प्रासानेव' सुर्विरान् ॥ करोति । श्रपि च 'विराट्' दारा 'श्रवं'
श्रिप प्राप्नोति ॥

एतैर्मन्त्रैः साध्यं मदावीरावेषणं विधत्ते। "यञ्चस्य त्रिरो-ऽच्छित्यत । तद्देवा देवाभिः प्रत्यद्धुः। च्छलिजोऽवेस्रन्ते।

<sup>\*</sup> नवसङ्खाका भवन्ति इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

<sup>†</sup> परे मन्त्राः इति D चिक्रितप् • पाठः।

<sup>‡</sup> सन्बित्वेका मन्त्रः इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>§</sup> परन्धे इति D चिक्रितप्॰ माठः ।

<sup>||</sup> संस्थितान् रति D चिक्रितपु॰ पाठः।

<sup>3</sup> L

एता वै होता: । होताभिरेव यञ्चस्य जिरः प्रतिद्धाति ॥
॥१०॥ इति । (५प्र०।६प्र०।३४म०) । यदा धनुःकोत्वा
यञ्चपुरुषस्य, 'ज्ञिरः' किन्नं तदा 'देवाः' तत् 'ज्ञिरः' 'होताभिः'
यञ्चपरि प्रतिहितवन्तः होमनिष्पादिका स्वित्रां साः
प्रत्यवेचणादि क्वियाः, 'एताः' एव 'होताः' तसादृत्विज्ञामवेचणेन 'होत्वाभिरेव' 'यञ्चस्य ज्ञिरः' प्रतिहितं भवति ॥

श्री श्रेत्या दि सन्ते देप खाना दूर्ज का खोन समवेष खरा विध-भो। "द्वितमवेष ने । द्विता दे प्रजापितः प्रजा अस्जत। प्रजाना १ स्वी" इति । (५ प्र०१६ श्र०१६ ५ स०)। द्विधा तर्थ-प्रतिपाद के: श्री श्रेत्या दि के मैं ने देशिस निस्ति स्वावीरे। द-चितः तादृशंप साद वेषेरन्, पुरा 'प्रजापितः' प्रवर्णात्, 'द्वि-नात्' एव 'प्रजाः' स्षष्टवान्, श्रोऽशिप 'स्वी' तद्भवित ॥

पूर्विति स्वानू य पुनः प्रशंसति । "इ चितसवेचन्ते । इ चि-तादै पर्जन्या वर्षति । वर्षुकः पर्जन्या सवति । सं प्रजा वर्द्धन्ते" इति । (५ प्र॰ । ६ प्र॰ । ६ ६ स॰ ) पूर्वे कात् 'इ चितात्' प्रवर्णादेव कर्मानुष्ठानदारादित्यप्राष्ट्या सेघः 'वर्षति' प्रते । उचापि इ चिता-वेचाणे 'पर्जन्यः' वर्षणश्रीखः, 'सवति', 'प्रजाः' च सम्यग्वर्द्धन्ते ॥

पुनरिप प्रकाराम्तरेण प्रश्नंशित । "इचितमवेचनो । इचि-तं वै ब्रह्मवर्चमं । ब्रह्मवर्चिमो भविना'॥१९॥ इति । (५प्र॰। १ अ०।३७म०) । 'ब्रह्मवर्चमं' अताध्ययनसम्पत्तिः, 'इचितं'

<sup>\*</sup> चवेच्यादि इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> स्ट्रीतत्रति तै • पु॰ पाठः।

विद्रसभायां प्रकात्रितं, भवति । त्रते । इति । विवावेचणेन ब्रह्मव-र्चसम्बाः 'भवन्ति'॥

त्रवेचणे पुर्वेशितमस्त्रान् विधन्ते। "त्रधीयकोऽवेचसे। सर्वेमायुर्वेस्ति" इति। (५प्र०।६प्र०।६प्म०)। 'त्रधीयसः' त्रपद्यं गोपामित्यादिमस्त्रान् पठन्तः, ऋत्विजाऽवेचेर्न्, तते। मन्त्रसामर्थात् सर्व्यायुःप्राप्तिः॥

पत्थाः किश्चि विश्व । "न पत्थि वेचेत । यत् पत्थ-वेचेत । प्रजायेत । प्रजां लखे निर्दे हेत् । यस्न वेचेत । न प्रजायेत । नाखे प्रजां निर्दे हेत् । तिरस्त्रत्य यजुर्व्या चयित ॥ प्रजायते । नाखे प्रजां निर्दे हित" द्रति । (५ प्र०१६ प्र०१६८ -म०)। प्रचायं विचारः, किं 'पत्थि वेचेत', 'न' वेति प्रवेच पपचे प्रजात्पत्ति खच्चे गुणे सत्यपि तदीयां 'प्रजां' महावीरः 'नि-दृष्टेत्' दत्येष महान् देखः, श्रतः 'नावेचेत' दत्येकः पचः । श्रनवेच पपचे निर्दे हाभावेऽपि प्रजात्पत्तः 'न' स्थादित्य न्ये। देखः, श्रता देखदयनियत्तये पत्नीं केनिच द्वावधानेन 'तिर-स्त्रत्य' 'लयु । मती' दित मन्त्रं पठेत् ॥

तस्मिन् मन्त्रे सपेयेत्यस्य तात्पर्ये दर्शयति। "लघ्ट्रोमती ते सपेयेत्यास् । सपाद्धि प्रजाः प्रजायन्ते" ॥१२॥ इति । (५ प्र०। ६ प्र०।४० म०)। स्त्रीपुरुषयोः समवायात् प्रजात्पन्तः प्रसिद्धाः तस्मात् 'सपेय' इत्युच्यते ॥

ऋतवः, हि शिरः, सर्वेष्ठ प्रवयित, श्रनिपद्यमानि-

<sup>\*</sup> खता इति ते॰ पु॰ पाठः।

खार, गतेखार, भारदावेवासा स्रुत्त कस्पयति, रु.से, कवी-नामिखार, प्रासाः, प्रतिद्धाति, भवन्ति, दाचयति, सनारि स ॥ इति ५ प्रपाठके ६ श्रमुवाकः ॥

त्रव मीमांगा। हतीयाध्यायस्य हतीयपादे चिन्तितम्।
न प्रदृष्ट्यादास्यक्ते कते। सेऽनुष्टितावृतः।
प्रतिवेधः कते। युक्त खक्ता स्वस्थास्यस्यता॥
प्रदृषक्षुपसञ्जाः प्रागिति बाक्यात् कते।विधेः।
स्रास्प्रयोगे प्रायम्यास्त्रवेधः कचिदेव सः॥

च्योतिष्टे प्रवर्गाक्यं कर्य प्रकृत्य प्रूयते। न प्रथमवश्चे प्रयुक्ताहिति ये। यं निषेषे च्योतिष्टे प्रकृते दृष्यो न द्व तदीयप्रथमप्रयोगे। कृतः। एव वाव प्रथमा यश्ची यञ्चानां यञ्चोतिष्टे प्रसाद्प्यदां प्रवर्गे प्रयुक्ति विश्वाक्षित्र निष्टे प्रवर्गे प्रयुक्ति विश्वाक्षित्र निष्टे प्रवर्गे प्रयुक्ति विश्वाक्षित्र निष्टे कर्ते। प्रवर्गेक्ष विश्वाक्षित्र । न च विश्विषये प्रयमक्ष्ये प्रयोगपरति चिं विश्वाक्ष्येः समानवस्र ताद्यं निर्मेयः, तथा यति प्रतिवेश्वाक्षे प्रथमक्ष्येन प्रयोगपरति चिं यात् प्रथमित्र विश्वाक्ष्ये प्रथमक्ष्येन प्रयोगपरति चिं यात् प्रथमित्र विश्वाक्षे प्रथमक्ष्ये प्रथमित्र विश्वाक्षे प्रथमक्ष्ये प्रथमित्र विश्वाक्षे प्रथमित्र विश्वाक्षे प्रथमित्र विश्वाक्षे प्रथमित्र विश्वाक्षे प्रथमित्र विश्वाक्षे प्रथमित्र विश्वाक्षेत्र प्रथमित्र विश्वाक्षेत्र प्रथमित्र विश्वाक्षेत्र प्रथमित्र विश्वाक्षेत्र प्रथमित्र प्रथमित्र

<sup>\*</sup> प्रस्वस्नीति D चिक्रितपु॰ पाठः। † तथा सत्ति इति तै॰ पु॰ माठः।

त्रावित्रेषेऽपि प्रथमक्रदो मुख्यः तदा- वित्रिष्तिया यक्तक्रदो खाचिषकः, लत्पचे क्रते। मुख्ये। यक्तक्रदः प्रयोगे। इस्वित्रेषकः, लत्पचे क्रते। मुख्ये। यक्तक्रदः प्रयोगे। इस्वित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रित्रेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रित्रेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रित्रेष्ट्रिक्ष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्ष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षेष्ट्रिक्षे

रित सायनाचार्यं विरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रार्थ्यके चतुर्थप्रपाठके सप्तमाऽनुवाकः॥ •॥

<sup>\*</sup> चारुत्तिर्दितीयेऽपि हति D चिक्रितपु॰ पाठः।

<sup>†</sup> तथा इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>‡</sup> प्रवाजे इति तै॰ पु॰ पाठः।

९ ९ वरं हति ते• पु• पाठः।

<sup>∥</sup> अधिकार इति D चिक्रितप्• पाठः।

#### त्रय त्रष्टमाऽनुवाकः।

(१) देवस्य त्वा सिवतुः प्रस्ते । अश्विनार्बाष्ट्रभ्यां । पूष्णो इस्ताभ्यामादंदे(१)। (१) अदित्ये रास्नासि(१)। (१) इड

### श्रथ श्रष्टमाऽनुवाकः।

सप्तमे महावीरावेचणमुक्तं। श्रष्टमे श्राच्ये महावीरे पय:-प्रचेपणं विधन्ते प्रवृद्धनमुखते\*। कस्पः। सावित्रेण रश्नना-मादायिति। पाठस्तु। (१)''देवस्त्र ता सवितः प्रसवे • पूष्णो-इस्ताम्यामाददे"(१) इति। दितीयानुवाके (१८९५०) व्या-स्थाते।ऽयं मन्त्रः॥

श्रमेन सम्बेष साध्यमादानं विधन्ते। "देवस्य ला सवितुः प्रसव इति रश्रनामादन्ते प्रस्तयो। श्रश्यनोदी स्वयास्यास्यास्य श्रश्यनी हि देवानामध्ययू श्रास्तां। पूष्णे हस्ताभ्यामित्या-इ यत्यो" इति। (५ प्र०।० श्र०)॥

कच्यः । प्रदित्यै राच्चासीत्यभिमन्येति। (२मन्त्रः) हे रवने लं 'प्रदित्यै' भूमिक्पायै धेन्यै, 'राच्चा' बन्धनार्था रवना, 'प्रसि'॥

सन्ततात्त्वयें दर्भयति । "त्राददेऽदित्ये राखासीत्याह य-जुब्जृत्ये" दति । (५प्र०१७त्र०।१म०)। 'त्राददे' दत्येष पूर्व-

<sup>\*</sup> पयःप्रचीपअमुच्यते इति तै । प् । पाठः।

# रहि। अदित एहि। सरस्तित्येहि । (") असावेहि । असावेहि । असावेहि (") ॥१॥

सम्बन्नोषः, साष्टार्थतात् पाठ एव तस्य व्यास्थानं। यजुषा सम्बेष ज्ञतिः निष्पादनं यजुष्कृतिः तत्सिद्धार्थमनेनाभि-सम्बर्णाः॥

कथा:। पूर्वया दारोपनिष्कृत्य चिद्यांग्रः घर्मद्घामा-इयित। (१)''इड एडि प्रदित एडि सरखयोडि''(१) इति। इडादीनि गोनामधेयानि तै: सम्बोध्य 'एडि' इत्याइचित॥

मन्त्रतात्त्वयं दर्भयति । "इड एद्यदित एहि सरस्र हो हो-त्याह । एतानि वा ऋषी देवनामानि । देवनामै रेवेनामाङ्घय-ति" इति । (५ प्र० १० २००१ । ३ म०) । वच्छामाणाङ्घानेन पुनक्तिं वारियतुं 'देवनामानि' इति विशेखते । इड़ादीनि देवानां प्रसिद्धानि गोनामानि मन्त्रपाठे सति तैरेवेयमाङ्गता भवति ॥

कर्णः। प्रत्येत्य देगिषे निदाने द्रत्यादाय द्विषया दा-रेग्पनिकास्य निर्वेः। श्रमावेषि। श्रमावेषि। श्रमावेषिति (४ मन्त्रः)। घर्मद्घामाञ्चयतीत्यन्वर्त्तते। मनुष्ये व्यवदाराधै सद्देतितं गङ्गादिकं धेनुनाम 'श्रमा' द्रति शब्देन निर्द्धियते हे गङ्गे समागक्क॥

पूर्वाञ्चानाद्वातः समन्तं दर्भयति । "त्रसावेद्यसावेद्य-सावेदीत्याद । एतानि वा त्रस्यै मनुखनामानि ॥ १ ॥ मनुख नामैरंवैनामाञ्चयति" इति । (५४०।७%।४म०)॥

# (१) चदित्वा उच्चीवमित्ति(१)। (१) वायुर् खेंडः(१)। (०) मृवा

दिविधाक्रानगतां यक्क्षां प्रश्नंसति। 'षट् सम्पद्मको। षट वा स्थतवः। स्वतुभिरेवेनामाक्रयति" इति। (५प्र०१७४०। ५म०)। चीणि देवनामानि चीलि मनुखनामानीत्येवं 'षट्' सम्पत्तिः॥

कत्यः। ऋदित्या उच्णीषमधीति रव्यवद्या वर्षाद्घामिन-ददाति इति। (५ मन्त्रः) हे रवने 'त्रदित्याः' अभिरूपावा धेनोः, उच्णीषस्थानीया 'त्रमि'॥

सक्तसः सहाधें दर्भयति। "त्रदित्या उच्छोषमधीत्या-इ। यथा यजुरेवैतत् इति। (५प्र०।७८०।६म०)।।

कस्यः। वायुरकेष इति वसमिति। (६ मन्त्रः) श्रभिद्धा-तीत्यनुवर्णते। इषाया श्रपत्यं 'ऐडः' वसः, तादृष्ठस्वं 'वायु'-स्वरूपः 'श्रमि'॥

वायुलमुपपादयति । "वायुरसीड इत्याह । बायुदेवत्था वै वत्यः" इति । (भूप्र ०।७५० ०।७म०) । वत्यापाकरसे वासवः स्ते-त्यासानात् "वायुदेवत्यः" लं, ऋत एवान्यन ब्राह्मसे वायु-वित्य इत्युक्तं ॥

कस्यः। पूषा लोपावस्त्रजित्युपावस्त्रेशित श्रिमिश्वां प्रदा-पय इति मन्त्रभेषः। (७मन्त्रः) हे वस लां, 'पूषा'-स्था देवः स्वनपानार्थं मुञ्जतु लञ्चाश्विदेवार्थं पयः 'प्रदापय'॥

<sup>\*</sup> इत्वाझातं ते॰ पु॰ पाठः।

त्वापावस्त्रजतु । श्रुश्विभ्यां प्रदीपय(१) । (१)यस्ते स्तर्नः शृथो यो मयोसः। येन विश्वाः पुष्यसि वार्य्याणि। यो

मन्त्रस्य पूर्वभागे पूर्वत्यस्य तात्पर्ये दर्शयति। "पूषा ले।-पावस्रजलित्याद्य। पाष्णा वै देवतया पन्नवः॥ १॥ स्वरीवैनं देवतयोपावस्रजति" इति। (५प्र०१७५०। प्रम०)। पोषञ्चला-देवायं पन्नानां देवः॥

जत्तरभागेऽशिबन्दतात्पर्यं दर्षयति। "श्रश्चिम्यां प्रदाप-येत्यादः। श्रश्चिमा वै देवानां भिषत्रोः। ताम्यामेवास्मे भेषत्रं करोति" इति। (५प०।७श्व०।८म०)। 'श्रसी' वत्साय, चोरं भेषत्रं इत्वेतत् प्रत्यचं, 'श्रश्चिम्यां' तु इतिः प्रदानदारा 'भेषत्रं'॥

कच्यः । यस्ते सनः प्रवय रति घर्मंद्घामिभमन्तयत रति। पाठस्त । (=)"यस्ते सनः प्रवयो यो मयोभः • सरस्वति तिम घातवेऽकः ''(=) इति । हे घेनो 'ते' तव, 'यः' 'स्तनः' 'यवयः' वयानः स्थ्येषावस्थितः, 'यः' प 'सनः' 'मयोभः 'सुखस्य भावयिता, 'येन' च सनेन, 'विश्वाः' सर्वाणि, 'वार्याणि' वरणीयानि वसादिषरोराणि, 'पुष्यसि' पृष्टानि करोसि, 'यः' च 'सनः' 'रक्षधा' रक्षवन्त्रा घो चीरं घारयति। श्रत एव 'वसुवित्' उत्तमं वस्तु सभते। 'यः' च सनः, 'सुद्वः' श्रोभनदानग्रीसः, वक्षचीरं ददातीत्यर्थः। हे 'सरस्वति'

<sup>\*</sup> प्रेरबोयानि इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

रंज्ञधा वंसुविद्यः सुद्र्यः। सरंखित तिमृष्टधार्तवे-ऽकः (॰)। (८) उस्तं धर्मः श्रिश्य। उस्तं धर्मः पाडि॥२॥

एतन्नामयुक्ते धेनेा, 'तं' स्तनं, 'इष्ट्' कर्याणि, 'धातवे' धातुं देवानां चीरं पातुं , 'श्रकः' योग्यं कुरु ॥

स्तनवर्णनेन धेनोरेव स्तृतिः सम्पद्यत इत्येतहर्भयति । "यस्त्रे स्तनः अजय इत्यास । स्त्रीत्येवेनां" (५प्र०।०प्र०।१०स०)॥

कर्यः । उस घर्षेष्ट्र विष्ट्रव षस घर्षे पाहि घर्षाय विष्ट्रविति निदाय वस्तिमिति । (८ मन्त्रः) । 'निदाय' वद्धे-त्यर्थः । हे 'उस्त' वस्त, 'घर्षे' श्रद्रणयोग्धं चीरं, 'बिष्ट्ष' श्रवत्रेषय, हे 'उस्त' चीरास्त्रं 'घर्षे' 'पाहि' पास्त्रय, यथा सुरचितं भवति तथा कुद् । किमर्चमिति तद्ख्यते । 'घर्षाय' प्रवर्मार्थं, 'बिष्ट्ष' श्रवशेषय ॥

घर्षाये होत चतुर्थं नस्य तात्पर्थं दर्भं वित । "उस्र घर्षः प्रश्चित घर्षे पादि घर्षाय प्रिष्ट् विद्याद । यथा मूयाद मुझे देदीति । तादुगेव तत्' इति । (५ प्र ० १० प्र ० १९ म०) । स्रोके दि बासपुत्राधं चीरं देदीति ग्रह्स्सामिनं बासस्य माता धाचते तददिदं द्रष्ट्रश्चं॥

कच्यः । ष्ट्रस्यतिस्थापधीद्येत्युपधीदतीति । (१० मन्त्रः)।

<sup>\*</sup> दातुं इति तै॰ पु॰ पाठः।
† रक्तवयोग्यं इति तै॰ पु॰ पाठः।

घुर्मार्यं शिष्ट्ष<sup>(८)</sup>। <sup>(१०)</sup> र इस्पतिस्वोपंसीदतु<sup>(१०)</sup>।
<sup>(१९)</sup>दानवः स्थ पेरेवः। विष्युरतो स्रोहितेन<sup>(१९)</sup>।

हे धेनो 'ला' लां, देाग्धरूपः 'ष्टहस्यतिः' 'उपसीदतु' समीपे प्राप्तीत्॥

ष्ट्रस्पतिमन्दतात्पर्ये दर्भयति । "ष्ट्रस्पतिस्वीपसीदिनि-त्याद ॥ ३ ॥ ब्रह्म वै देवामां ष्ट्रस्पतिः । ब्रह्मसैवैनामुपसी-दिति" इति । (५ प्र० । ७ प्र० । १२ म०)। 'देवामां' मध्ये, ख्रुस्पतेः परब्रह्मस्पनात् तेनैवापसदनं क्षतं भवति ॥

कस्यः । दानवः स्थ पेरव इति स्तनान् संस्रक्षेति । वि-व्यग्तिते से सम्बर्धेषः । (१९ सम्बः) । हे स्तना-यूयं, 'दानवः' चीरदानकुष्रसाः, 'पेरवः' वस्तेन पातुं थे। ग्याः, 'स्रोहितेन' वस्तेन, 'विव्यग्ततः' पृथग्द्यता वर्त्तमानाः, 'स्थ'। न हि सानदे हिने रक्षमायाति ॥

पानचे। ग्रासक धनेन इंड्राइ: स्वितिहोत हाँ यिति । "इानवः स्व पेरव इत्यादः। मेध्याने वैनान् करोति" इति । (५प०। ७ प्र•। १३ म०)॥

विष्यग्रत इत्यनेन चीरस्य रक्ताद्वारुक्तिर्विविविति दर्श-यति । "विष्यग्रतो सेव्हितेनेत्याह व्यास्यै" इति । (५प्र०। १७पर १४म०)॥

कर्यः । श्रिशिश्वां पित्रस्य सर्खिती पित्रस्य पूर्णे पित्रस्य उर्2 (१२)श्रुश्विभ्यां पित्वस्व। सर्यस्वत्ये पित्वस्व। पूर्व्यो पित्वस्व। दृष्ट्रस्पतंये पित्वस्व। द्रन्द्रीय पित्वस्व। द्रः न्द्रीय पित्वस्व<sup>(१२)</sup>॥ ३॥

ष्ट्रस्तिचे पित्रखेति दृष्णीयिष दे। गृष्ठे दे। ग्धीति। स्त्रूषे दे। इनपाने दुद्धादित्यर्थः । इन्द्राय पित्रस्व इन्द्राय पित्र-खेति मन्त्रभेषः । (१२ मन्त्रः)। देधेने। श्रियपरस्वत्यादि-देवार्थे 'पित्रस्व' इविः प्रस्ततं देहि॥

प्रभ्रतदाहलं धेनी: प्रसिद्ध सित्येत हुई यति। "त्रश्चिश्वां पित्रस्य सरस्तत्ये पित्रस्य पूर्णे पित्रस्य हुई स्पत्ये पित्रस्वे त्याइ। एतास्था द्वेषा देवतास्यः पित्रते' द्रति। (५प्र•। ७ त्रु १५म•)॥

ष्ट्रसात्यादिवदिन्द्रस्य समन्धमाचेण परिताषेः न भवति किन्तु इविभागेऽप्यस्तोत्येतदर्शयति । "इन्द्राय पिन्यस्तेन्द्राय पिन्यस्तेत्याद । इन्द्रमेव भागधेयेन समर्द्धयति" इति । (५प०। ७प्र०।१६म०)॥

भागाधिकोनेन्द्रमन्त्रावित्तां दर्भवति। "दिरिन्द्रावेत्याद्य॥॥॥॥तस्मादिन्द्रो देवतानां ऋषिष्ठ भाक्षमः" इति। (५प्र॰। ७प्र॰।९७म॰)॥

<sup>\*</sup> वर्षीयसि इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> दुश्चतीलर्थः इति तै॰ पु॰ पाठः।

(१९)गायचाऽसि । चैष्टुं भाऽसि । जार्गतमसि(१९)। (१९)सुद्दीर्ज्जो भागेनापुमेहिं(१४)। (१५)दुन्द्रीत्रिना मधुनः

कच्चः । उपोक्तिष्ठक्तावग्रोभे पयसो प्रदाय पूर्व्याविभिद्रत्य में प्रमानादक्ते गायकोऽसीति प्रयमं पेष्टुभोऽसीति दिन्तीयं जागतमसीति हतीयमित्युपयमनं प्रतिप्रकातित । (१६ मकः) । तप्तस्य महावीरस्य हसाभ्यां ग्रहीतुमप्रकालात् सन्दंग्रवदुभयतः काष्टदयमध्ये महावीरं सन्दष्टं कला काष्ट-द्यस्य मूलदयमग्रदयं च धला प्रध्यप्रतिप्रस्थातारावानयतः ते। काष्टविश्वेषो प्रफावित्युच्येते । महावीरस्याधसाद्धार्यमाणः काष्टविश्वेष उपयमं दृत्युच्यते । दे प्रयमक्षक लं गायकी-क्ष्यःसन्त्र्यो 'प्रसि' । हे दितीयग्रफ लं निष्टुवक्कन्दःसम्बन्धी 'प्रसि' ।

एतकाक्त्रसाध्यमादानं विधत्ते। "गायने।ऽसि नैष्टुभे।ऽसि जागतमसीति प्रफोपयमानादत्ते। इन्दोभिरेवैनानादत्ते" इति। (५प्र०।७प्र०।१८म०)। गायक्यादिशब्दप्रयोगेण स्क्-न्दोभिरादानं सिध्यति॥

कर्यः । यद्दोर्क्को भागेनीपमेद्दीति पय श्राष्ट्रीयमाणं प्रती-वत दति । (१४ मन्तः) । श्राग्नीभ्रेणानीयमान दे पयः 'कर्काः' रयस्य, 'भागेन' 'यद्द' मां, 'उपेदि', मत्यमीपे समागच्छ ॥

<sup>\*</sup> पूळवदु दृख इति ते ॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> उपयमन इति तै । प । वाठः।

<sup>‡</sup> उपयमन इति Н चिक्रितपु•पाठः।

# सार्घस्य। घुमें पात वसवा यजतावट्(१६)। (१६) खाई।

एतन्त्राक्तवस्त्रेनोर्जी रयस्य भागः सम्पादिता भवतीति दर्भयति। "सर्रे।र्जी भागेनोपमेषीत्याषः। ऊर्ज्ज एवैनं भाग-सकः" इति। (५प्र०।७ष्र०।१८म०)॥

कर्यः । इन्हासिना मधुनः सार्घक्षेति महावीरे ने-पयः भानयतीति । घर्षं पात वसवे यजता विद्धित मन्त्रभेषः। (१५ मन्त्रः)। हे 'इन्द्र' हे श्वसिनी, यूयं नयोऽपि 'मधुनः' सम्बन्धिनं 'घर्षे' घृतसहितं छोरं, 'पात' पिवत । कीदृष्ट 'मधुनः' 'सार्घछ' सर्घा मधुमचिकाः ताभिर्निष्पादितं सार्घं तादृष्टस मधुनः सम्बन्धेन हविषस्तदन्त्रधुर्रसनं हे 'वसवः' देवाः, 'यजत' यागं कुह्त, 'वट्' इदं हविर्दत्तमस्तु॥

मसिन् मन्ते दन्द्रग्रब्देन सद्दास्थिगब्द्स प्रवेशनाभिप्रारं द्र्ययित। ''त्रिस्रिनी वा एतस्य स्थितः प्रतिद्धताव द्रृतां। स्रावास्था मेव पूर्वास्थां वषट् कियाता द्रति। दन्द्रास्थिना मधुनः सार्घस्थेत्याद्य। प्रसिस्था मेव पूर्वास्थां वषट्करोति। प्रशेष्ट्रिस्थावेव भागधेयेन समर्ज्यति' ॥५॥ दति। (५ प्र०१० प्रशेष्ट्रिस्था)। धनुष कार्ज्ञकोत्या किस्नं 'एतस्य स्रस्था प्रितः' एनस्त्रद्दे प्रतिधन्तो, 'स्रिस्थिनी' तस्मिन् कास्ने, ददं वषनं 'सन्नृतां'। पूर्वभाविस्थां 'स्रावास्था मेव' 'वषट्'-कारेस दिः-

<sup>\*</sup> तद्गेषे इति तै • पु • पाठः।

प्रदातस्विमिति श्रतसाभ्यां प्रार्थितलात् 'श्रिश्वनी' इति मक्त्रं खन्ते। तेनेताभ्यां प्रधमता इविद्नंतं भवित। श्रिष च पूर्वें भागरिहतीं 'श्रिश्वनी' इदानीं भागेन सस्द्धं करोति, 'श्रिरः' प्रतिधानवेसायामितरदेवान् प्रति 'पूर्व्वाभ्यां' इति वरस्य वित्तलात् देवान्तरापेच्याश्विनोः पूर्वेलं श्रते। नान्येभ्या देवेभ्यः घर्षे। दोयते। किन्तु इन्द्रसहिताश्विभ्यामेव॥

मक्त खोक्तरभागे वसुत्रव्हेन वस्नामिष भागिसिद्धं दर्श-चिता "घर्षे पात वसवी चजता विख्याए। वस्नवेव भाग-धेचेन समर्द्भयति" इति । (५ प्रणध्यणश्रमः)॥

भाव मीमां सथां वषट् मध्यं प्रशंसित । "यद षट् कुर्यात् । यातयामास्य वषट्कारः स्थात् । यम्न वषट्कुर्यात् । रचा १ स्व यम्न १ स्युः । विष्ट्याद् । परे । चमेव वषट्करे । ति । नास्य यातयामा वषट्कारे । भवति । न यम्न रचा १ सि प्रन्ति । वषट् । परे । स्वेदं विषार्यते । 'वषट्'- मब्दः प्रयोक्तयो न वेति तत् प्रयोगे सित रदानी मेव गतसार लात् । से समयागे भविष्यति वषट्कारे । निः सारे । भवेत् । तदप्रयोगे वज्रो वे वषट्कार दित स्रुतस्य वष्यस्या- भवित् । तदप्रयोगे वज्रो वे वषट्कार दित स्रुतस्य वष्यस्या- भवात् (रचां सि' 'यम्नं' विनामये युः, स्रत स्र अयदोषपरि- द्वाराय दितीयाचरं परित्य व्य 'वट्' द्रायेव प्रयोक्तयं । तथा

<sup>\*</sup> पदस्य इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> मीमांसायां इति D चिक्रितप्• पाठः।

<sup>‡</sup> रसनामेव ग्रतसारतात् इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

# त्वा स्रयीय रुमाये रिष्टवनीय जुडामि(११)। (१०)मध्

सित सम्पूर्णसाभावात् प्रत्यचः 'वषट्कारः'। 'न' भवति श्रंश्र एव ततः सङ्गावात् परेचि स्तिरे हितः, 'वषट्कारः' 'भवति' ततः सम्पूर्णं वषट्कारः' 'न' गतसारः, एकदेशस्यापि विश्व-सानत्वात्। वज्रसङ्गावेन 'र्चांसि' श्रपि 'यश्रं' 'न' विना-श्रयन्ति॥

कचा:। खाहा ला सर्यं खरमये दृष्टिवनये जुहामीतु-द्यन्तमूत्राद्यमनुमन्त्रयत इति। (१६ मन्त्रः)। 'दृष्टिवनचे' दृष्टि-प्रदानाय, 'सर्यं खरमये' हे जमन् लां, 'खाहा' 'जुहोमि' खाहाकारयामा इति द्रयं कला 'जुहोमि'॥

स्र्योचेत्र नुक्ता रस्य द्र त्युक्ते सात्य यें दर्भयति। "सारा सा स्र्यं स्व रस्य विष्टवनये जुद्दोमीत्याद। यो वा पस पुष्णो रिस्य:। स वृष्टिवनिः। तस्या एवेनं जुद्दोतिः" दति। (भूप्रश्चित्र श्वार्था न साचाद्वष्टिं प्रयक्किति किन् पुष्णरिस्यदारा श्वतः साचात् 'रस्यये' एव वृष्टिप्रदानाव, श्वाद्धतिर्युक्ता॥

कर्यः। मधु इविरमीत्यजापय इति। (१७ मकः)। महावीर भानवतीत्यनुवर्त्तते। हे भजाचीर, तं मध्रं, 'हविः' 'श्रमि'॥

खादुकर्त्तुं मधुम्रब्दमयोग इति दर्भयति । "मधु इविर-सीत्याद । खद्यत्येवैनं" इति । (५ प्र ० १७ प्र ० १२ ४ म०) ॥ ष्ट्रविरं सि<sup>(१०)</sup>। <sup>(१८)</sup>स्त्रर्थ्यस्य तपंस्तप<sup>(१०)</sup>। <sup>(१८)</sup>द्यावापृष्टि-वीर्थां त्वा परिं स्तामि<sup>(१८)</sup>॥ <sup>(१९)</sup>श्चन्तरिश्चेणु त्वापं-यक्षामि<sup>(१९)</sup>। <sup>(१९)</sup>देवानीं त्वा पितृणामनुमते। भर्तुं १

कष्यः । सर्व्यस्य तपस्तपे शृज्याणमिति । उद्यन्तमनुमस्त्रयत रत्यनुवर्त्तते । (१८ मन्त्रः) । दे जयम् 'सर्व्यस्य' 'तपः' सर्व्य-षमन्धिनं तापमपि तापलमितप्रयेन तप्तं जुद् ॥

मन्त्रस्य साष्टार्थतां दर्भयति। "सर्यस्य तपस्रपेत्याच। षया यजुरेवैतत्" इति। (५ प्र०१७ प्र०१ ५ म०)॥

कचा:। द्यावाष्ट्रिवीभ्यां ला परिग्रद्यामीति प्रफार्थां महावीरं परिग्रद्योति। (९८ मन्तः)। हे महावीर लां, द्यावाष्ट्रिवीदेवतारूपाभ्यां 'प्रफार्थां' 'परिग्रद्यामि'॥

मन्त्रवस्नात् स्वावाष्ट्रियवीपरियदः सिध्यतीति दर्जयति। "द्यावाष्ट्रियवीभ्यां ला परिग्रहामीत्यादः। सावाष्ट्रियवीभ्या-मेवैनं परिग्रहाति" ॥७॥ इति । (५ प्र•।७ प्र•।१६ म०) ॥

कचाः । प्रक्षिकायेष वेदेन भक्ष प्रस्तव्याकारिचेष लेप-षक्षामीत्युपयमनेन प्रतिप्रक्षातेष्यक्षतीति । (१० मन्त्रः)। हे महावीर, लां, चन्तरिचदेवतारूपेण खपयमनास्थकाष्ठ-पाचेष, 'खपयक्षामि' यफनामकाभ्यां काष्टाभ्यामुद्रीयमाणे नयि तथाः सहायरूपेणानेनाधसादसक्षामि॥

मक्तवसाद कारिचदेवतासा हायं सिधातीति दर्भयति।

तपेलाझाबसनुसन्तयते इति तै॰ पु॰ पाठः ।

<sup>8</sup> N

शके यं<sup>(२२)</sup>। <sup>(२२)</sup>तेजीऽसि । तेजीऽनुग्रेहिं । दि्वि सुद्धाः मा हिश्सीः । श्रुन्ति श्रुस्तु द्या मी हिश्सीः । पु-श्रिविस्तुद्धा मी हिश्सीः । सुवंरित सुवंमें यच्छ । दिवं यच्छ दिवे। मी पाहि<sup>(२२)</sup> ॥ ४ ॥

"त्रमारिचेण लोपयच्छामीत्याइ। त्रमारिचेणैवैनमुपयच्छति। न वा एतं मनुख्ये। भर्त्तुमईति" इति। (५ प्र०१०त्र०)॥

कत्यः । देवानां ला पित्रषामनुमता भर्त्तुः प्रकेयिन-त्यादायोत्यायेति । (१९ मन्तः) । हे महावीर, 'देवानां', 'पित्रषां' वा त्रमुमतिं प्राप्तेऽहं लां 'भर्त्तुं' धार्यितुं प्रकेर भ्रुयायं॥

एतत्पाठेनो भयानुमिति सिद्धं दर्भयति । "देवानां ला पिर्ह्मणामनुमता भर्त्तुः श्रक्तेयमित्या ह । देवैरेवैनं पिर्ह्मभरनु-मत श्रादत्ते" इति । (५ प्र०१७ श्र०१ एम ०)॥

कस्यः। तेजोऽसि तेजोऽनुप्रेहीति हरतीति। पाठस्य। (११) 'तेजोऽसि । दिवं यच्छ दिवा मा पाहि''(११) इति। हे प्रवर्धा लं तेजोद्धपः 'श्रसि'। श्रतक्षेजोद्धपमाहवनीयं 'श्रनु'- सम्या, 'प्रेहि' प्रकृषेण मच्छ, श्रत्युष्णस्तं द्युष्टीकादोन् सूत्र- स्ति (मा हिएसी:' तापं मा कुद्। 'सुवरसि' लमेव स्वर्ग-

<sup>\*</sup> दारेग इति तै॰ पुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> श्वभित्रस्य इति ते पु॰ पाठः।

<sup>🛨</sup> मा चिं सितं इति तै॰ पु॰ माठः।

### रहि, पाहि, पिन्वख, यह्णामि, नवंच॥ श्रनु • ८॥

सुखरूपः 'श्रमि'। श्रतः स्वर्गसुखं 'मे' प्र'यच्कः'। तत्-सुखाधारं सुस्नोकं 'दिवं' 'मे' प्र'यच्कः'। 'दिवः' सुस्नोकात्, मां, 'पादि'। तच राचधप्रवेशं निवार्यं पासय॥

मक्तस्य पूर्वभागे तेजोऽनुप्रेहीत्यस्य तात्पर्थे दर्भयति।
"विवा एनमेतदर्स्वयाना। यत् पद्मात् प्रदृष्ट पुरे। जुइति।
तेजोऽिस तेजोऽनुप्रेहीत्याह। तेष्र एवास्मिन् द्धाति" इति।
(५प्र०१०प्र०१८८म०)। श्राहवनीयस्य पश्चिमभागे गार्हपत्यस्थात्तरदेशे प्रवर्धे क्रवा 'पुरः' पूर्वस्यां दिशि, श्राहवनीये
'जुइति' इति 'यत्' श्रस्ति एतेन 'एनं' प्रवर्धे समृद्धिर्हितं
सुर्वन्ति, प्रदृष्ट्वनेनेव तेषसे।प्रगतवात् श्रतः 'तेजोऽनुप्रेहि'
इत्युक्ता द्रस्ये 'तेषः' सम्पादितं भवति॥

मध्यमभागसाहिंसापरतं दर्जवति। "दिविस्युक्ता मा हिट्रसीरन्तरिचस्युक्ता मा हिट्रसी: प्रथिवीस्युक्ता मा हिट्र-सीरित्याहाहिट्रसायै"॥८॥ दति। (५प्र०।७स्र०।३०म०)॥

वतीयभागस्याग्निः परतं दर्भयति । "सुवर्षि सुवर्भे यच्क दिवं यच्क दिवे मा पाष्ठीत्याष्ट्र । श्वान्निषमेवैतामा-व्यक्ति । (५ प्र०।० प्र०।३९ म०)॥

रति सायनाषार्य्यविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकान्ने यजुरा-रखके चतुर्यप्रपाठके ऋष्टमाऽनुवाकः ॥ ८॥

Digitized by Google

### श्रथ नवमाऽनुवाकः।

(१) समुद्रायं त्वा वातीय खाई।। सिल्लायं ता वातीय खाई।। श्रमाधृष्टायं त्वा वातीय खाई।। श्रमतिधृष्टायं त्वा वातीय खाई।। श्रवस्यवं त्वा वाती-य खाई।। दुवस्वते त्वा वातीय खाई।। श्रिमिदते त्वा वातीय खाई।। श्रमये त्वा वसुमते खाई।। से। से। य त्वा क्द्रवंते खाई।। वर्षणाय त्वादित्यवंते खाई।॥१॥

#### श्रथ नवमाऽनुवाकः।

मही महावीरे घृतयुक्ते चीरप्रचेपस्चणं प्रदश्चनमुकं!

मवसे तस्य प्रवर्गद्रव्यस्थाहवनीये याग उच्यते। कस्यः। प्रभ
स्वावानं पश्चवातनामानि व्याच्छे समुद्राय ला वाताव

स्वाहेत्यपि पश्चोत्तराष्ट्रग्रये ला वसुमते स्वाहेति। पाठसु।

(१) "समुद्राय ला वाताय स्वाहा ॰ यमाय लाङ्किरस्वते पिष्ट
मते स्वाहा" (१) इति। स्रच 'वाताय' इति विशेष्य निर्देगः।

समुद्रादिश्रव्यविशेषणभ्द्रता नामधेयविशेषवाचिनः। हे प्रवर्णः

लां, समुद्रनामकाय 'वाताय' 'स्वाहा' कथ्यामीत्यर्थः।

निपातानामनेकार्थलात्। एवमुक्तरेस्वपि योष्ट्यं। पष्टसप्ती।

मन्ती विकल्पार्था। वसुयुक्तायाग्रये श्रिशनामकाय वातविशे
पाय, लां, 'स्वाहा' कथ्यामि। एवमुक्तरचापि योज्यं। स्था-

रहस्पतंथे त्वा विश्वदेखावते खार्चा। स्विने त्वंभुं-मते विभुमते प्रभुमते वार्जवते खार्चा। यमाय त्वाक्रिर-खते पितृमते खार्चा(१)। (१)विश्वा श्राश्री दक्षिण्सत्(१)।

दिभिर्युकाय स्विद्धनामकाय वाताय कथ्यामि । चिक्तरोभिः पिद्धभिच्च युकाय यमनामकाय वाताय कथ्यामि । चय-मि मन्त्रोविकस्पार्थः॥

एतेर्भन्तैः साध्यवातनामकथनं विधन्ते। "त्रिरो वा एत-यत्रस्य। यत् प्रवर्ग्यः। श्रात्मा वायुः। उद्यत्य वातनामान्यादः। श्रात्मस्रेव यद्यस्य त्रिरः प्रतिद्धाति' द्ति। (५ प्र०।७ श्र०। ११म०)। श्राद्यनीयं प्रतिनेतुं प्रवर्ग्यमुद्भृत्य वातनामकथनेन वायोरात्मलादात्मन्येव 'यद्मस्य श्रीयः प्रतिदितो भवति॥

तत्कथनमध्ये यासं वार्वति । "घनवानं । प्राणानार्ष्र सम्तत्ये" इति । (५ प्र ०।० घ्र ०।३ इस ०) । घ्रवानं यासः स यथा न भवति तथा पठेत्। तच प्राणानामविच्छेदाय भवति ॥

मन्त्रसङ्घाँ विधन्ते । "पञ्चा ह ॥ ८॥ पाङ्को यज्ञः । यावानेव यज्ञः । तस्य ज्ञिरः प्रतिद्धाति" इति । (५ प्र०१७ च ११४म ०) । धानाकरसादि इविःपञ्चकयोगेन 'यज्ञः' 'पाङ्कः' स च 'या-वान्' त्रस्य 'तस्य' सर्वस्य, 'ग्रिरः'-नामपञ्चकेन प्रतिहितं भवति॥ उत्तरपञ्चकस्य प्रथममन्त्रे त्रग्निष्ठकेनादित्या विविचित

<sup>\*</sup> कथनविकस्पं इति तै॰ पुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> यच्चित्रः प्रतिचितं भवति इति तै॰ पुक्तवपाठः।

इति दर्शयति। "श्रमये ला वसुमते खाईत्यार। श्रमे वा श्रादित्योऽग्निवंसुमान्। तस्रा एवैनं खुरोति" इति। (भ्रम्। ७१०।२५म०)। रुवि:प्रचेपाभावेऽपि खाराम्रब्द्रयोगमाचेर जुरोतीत्युत्थते॥

दितीयमकादी सेमादिशम्दैः प्रसिद्धार्थतामेव विवशं दर्शयति। "सेमाय ला रहवते साहेत्याह। चक्रमा वै सोमो रहवान्। तसा एवेनं जुहोति। वर्षाय लादित्यवते स्वाहेत्याह॥१०॥ त्रसु वै वर्ष श्वादित्यवान्। तसा एवेनं जुहोति। ष्टहस्पतये ला विश्वदेव्यावते स्वाहेत्याह। ब्रह्म वै देवानां ष्टहस्पतिः। ब्रह्मस एवेनं जुहोति" दति। (१४४०) ७ श्व०। ३ ६ म०)॥

श्रमनारमन्त्रे सिवहण्यते संवाधरस्य विवर्षा दर्जवति। "स्विचे लर्भुमते विश्वमते प्रश्नमते वाजवते खादेखादः। संव-त्यरो वै स्वितर्श्वमान् विश्वमान् प्रश्नमान् वाजवान्। तस्य एवैनं जुद्दोति" दति। (५प्र०।७प्र०।१७म०)॥

त्रमन्तरमको यमप्रब्देन प्राष्ट्य विवद्यां दर्भवति। "वमाव लाङ्किरखते पिट्टमते खादेखाइ। प्राणो वै यमाऽङ्किर-खान् पिट्टमान्॥११॥ तस्रा एवेनं जुद्दोति' इति। (५प्र•। ७प्र•।१८म०)॥

वातानां मकानुपगंचरति। "एताभ्य एवेनं देवताभी जु-होति" इति। (५प्र०१०प्र०१८म०)। यमुद्रादिभी यमा-नोभ्यस्त्रयोदसमकोकाभ्यः 'देवताभ्यः' होमः स्रतो अवति॥ श्रमुष्ठेयमस्त्रमञ्ज्ञां प्रशंसति । "दश्य सम्पद्यस्ते । दशाचरा विराट् । श्रसं विराट् । विराजेवान्नाद्यमवद्भे" इति । (५ प्र०१७ श्र•१४ ॰ म०) । त्रयोदश्रेषु त्र त्रयार्थां विकस्पार्थत्वेन पूर्वपञ्चकमुत्तरपञ्चकश्चेत्वेवमनुष्ठेयमन्त्राणां 'दश्र'-लसम्पत्तिः, श्रतो विराड्-द्वारान्नतप्राप्तिः ॥

त्रय रे हिष्णुरे डिश्वी विश्वते। "रे हिष्णभ्यां वै देवाः सुवर्गे स्रोक्तमायम्। तद्री हिष्ये। रे हिष्णलं। यद्री हिण्णे। भवतः। रे हिष्णभ्यामेव तद्यत्रमानः सुवर्गे स्रोक्तमेति" इति। (५प्र०१० त्र०१४९म०)। स्वर्गरो हत्याभ्यां पुरे डिश्वी साम्यामिति 'रे हिणी' ताभ्यां स्वर्गप्राप्तिः॥

<sup>\*</sup> चयोदश्रमक्लेषु इति तै॰ पुक्तकपाठः।

## (१)विश्वान्देवानयाडिइ(१)। (१)स्वाइी क्रतस्य धर्मस्य।

मन्त्रोऽपि खाख्येयः, तत्तेन मन्त्रद्येन खर्गस्रोकात् "परस्वात्" जपरिभागे, श्रद्येवतया सिंहतं 'श्रादिखं' धारयति । 'श्रद्येक्तात्' श्रधाभागे, राचिदेवतया सिंहतं 'श्रादिखं' धारयति । यसादेवं 'तसात्' खर्गे, 'श्रसावादिखः' देवतादयेन 'धृतः' वर्त्तते॥

मनुष्यनामानि, पश्चतः, सीद्वित्याच, दुन्द्रायेत्याच, श्रद्धंयति, प्रक्ति, ग्राह्मसायै, पश्चाच, श्रादित्यवते खाचेत्याच, पित्रमान्, एति, चलारि च ॥

द्ति पञ्चमप्रपाठके सप्तमाऽनुवाकः ॥ ७ ॥

करा: । श्रपरेणाइवनीयं दिखणाभिकामन् विश्वा श्वाश दिखणपदिति ब्राश्चाणमीचत दति। (२ मन्त्रः)। दिखन-देशे सीदतीति 'दिखणपद्' ब्रह्मा, सीऽयं 'विश्वा श्वाशाः' सर्व-दिग्विनं देवान् प्रीणालिति शेषः ॥

जक्तार्थपरतं मन्त्रस्य दर्भयति। "विश्वा श्वादा दिवार-दित्यारः। विश्वानेव देवान् प्रीषाति । श्रयो दुरिस्वा एवैनं पाति" इति । (५प्र०।प्श्र०।१म०)। श्रनेन मन्त्रेष देव-प्रीतिर्भवति । यागे सन्धावितदेषास यत्रमानं पासेयति॥

कर्णः । विश्वान् देवानयाण्डिहेति हेातार्गमिति । ईवत इत्यनुवर्त्तते । (३ मन्त्रः) । 'इह' कर्माणि, होता 'विश्वान् देवान्' 'श्रयाट्' दष्टवान् ॥

खर्मचोको परसात् इति तै॰ मुस्तकपाठः ।

मधेः पिवतमश्विना। खाद्दाग्रये युचियाय। श्रं यर्जु-भिः(\*)। (१) श्रश्चिना घर्मा पातः हार्दिवानं॥ २॥

श्रयाट्शब्देन सर्बंदेवानां भागसम्हद्धिं दर्शयति। "वि-श्रान् देवानयाडिदेत्यादः। विश्वानेव देवान् भागधेयेन समर्द्धयति" इति। (५प्र•ाप्त्रश्वाष्ट्रस्व)॥

कत्यः । खादाक्षतस्य घर्षस्येति घर्षां मिभमस्येति । पा-ठस्त । (४)''खादाक्षतस्य घर्षस्य ० म्रं यजुर्भिः''(४) दति । 'त्रिम्मिना' हे त्रित्रिमी, 'खादाक्षतस्य' खाद्याकारेण समर्पितस्य, 'मधाः' मधुरस्य, 'घर्षस्य' प्रवर्ग्यद्रस्यस्य, रसं 'पिवतं', 'यजु-भिंः' यजुर्देवताभिः, सदितास्य 'यज्ञियाय' यज्ञयोग्याय, 'त्राग्रये' 'मं' सुखं यथा भवति तथा खाज्जतमस्तु॥

मक्तस्य पूर्वभागेनाश्विनोभागसम्हिद्धं दर्भयति। "खादा क्वतस्य घर्षस्य मधोः पिवतमश्विनेत्यादः। श्वश्विनावेव भाग-धेयेन समर्द्धयति" इति । (५प्र०१८श्व०।३म०)॥

उत्तरभागे खाहेत्युकारणेन प्रवर्गेऽभिषारणं हिवहस्य सम्पद्धत इति दर्भवति। "खाहाग्रये यज्ञियाय मं यजुर्भि-रित्याह। त्रभेवैनं घारयति। त्रयो हिवरेवाकः"॥१॥ इति। (५प्राश्मण्याष्टमण्)॥

कस्यः। अश्विमा घर्में पातिमिति वषट्कते जुडे।तीति।

<sup>\*</sup> दुघ इति D चिक्रितपु॰ याउः।

अर्डार्ड्वाभिक्तिभिः। अनु वा वावाप्रविवी मेश्सातां। खाडेन्द्रीय(६)। (६) खाडेन्द्रावट्(६)। (०) घुर्मामे-

पाठस्त । (१) "त्रिमना घर्षे पात्र हार्दिवानं • साहेक्राय" (१) दति । हे त्रिमनी, 'घर्षे' प्रवाये हिनः, 'पातं'
पिवतं । कीदृष्णं 'हार्दिवानं' हृदयप्रियातिष्ठको हार्द्री
क्षेष्ठस्वासीति हार्दिवा तादृष्णं, 'त्रहः' प्रक्रि प्रस्मिन् दिने,
'दिवाभिः' द्यातमानाभिः, 'ऊतिभिः' त्रसादिवयस्य प्रमक्रियाभिः निमित्तभूताभिः, 'पातं' दति पूर्यवात्ययः । हे
प्रियोगे, 'वां' वुवां, द्यावाष्ट्रिक्षे देवते, 'सनु' 'म्रसातां'
प्रमुसती सुद्तां। 'दन्हाय' दृदं स्वाक्षतमस्त ॥

कथः। साहेक्षव विश्व नुववट्कतं रितः (( सकः)। जुहोतीत्व नुवर्तते। 'रूक्ः' रत्वयं बन्दः परमैयर्पयोगात् सिष्टकद्यमाच्छे। 'साहा'बन्द पाक्रतियोग्यतामाह। ता-दुवाय वषट् इदं हविः समर्थितं॥

त्रिया घर्षे पातिमत्युत्वा तथाशामसहिद्धं दर्शयति। "त्रियार घर्षे पात्र हार्दिवानमहिद्धिवाशिकतिभिरित्याह। प्रियावेव भागधेयेन समर्द्धयति" इति। (५४०। एष०। ५-म०)॥

<sup>\*</sup> खाचेन्द्रावट् H पु॰ पाठः। † वषट्कारः तै॰ पु॰ पाठः।

पातमिश्रमा हाहिंबामं। अहं हिंवाभिकृतिभिः। अतुं वां वार्वाप्टिब्बी खमश्सातां। तं प्रार्थं यथावर्। नमें।

श्रनुमध्रमातामिति परेन द्यावाष्ट्रियोरनुष्ठा प्रार्थित रति दर्भयति। "त्रनुतां द्यावाष्ट्रियते मध्रमातामित्यादानुमत्यै" रति। (५प्र०१८-प्र०) हिन्दो।

चतुर्यमस्येन्द्रशब्दस्य प्रथमतः प्रयोगे कारणं दर्भवति। "स्वाहेन्द्राय खाहेन्द्राविष्ठियाह। इन्द्राय हि पुरेष्ठ्रयते" इति। (५प्रणाद्मणाश्वमण)। वस्रात् प्रधानदेवतारूपाय 'इन्द्राय' प्रथमत बाइतिः पद्मात् खिष्टछहेवताया बाइतिर्श्वका। तस्नादिन्द्रायेति मुख्यदेवताविवस्या प्रथमप्रयोगः॥

त्रवानुष्ठानक्रमं विधन्ते। "त्रात्रात्याह घर्षस यजेति।
वषट्कते जुहोति। रचगमपहत्ये। त्रन्यजति स्वगाक्रत्ये"
हति। (५प्रणप्त्रण्डम•)। प्रथममात्रावणं क्रला, ततः
'घर्षस्य' ॐ 'घन' हति त्रूषात्। हे होतः, 'घर्षस्य' प्रवर्धेस्वानुष्ठानार्थं, 'यन' याच्यां पठ। एवं प्रेषमुक्ता ततो होना
याच्यापाठेन 'वषट्कते' सति त्रश्चिमा घर्षमित्यनेन मन्त्रेष
जुज्ञयात्। एतच 'रच्चां' त्रपघाताय भवति। ततोऽनु
वषट्कारे होना प्रयुक्ते सति खाहेन्द्राविद्धति मन्त्रेष यजेत्।
तच 'स्वगाक्रत्ये' स्वाधीन करणायोपयुच्यते॥

<sup>\*</sup> खाधीनल इति ते पु । पाठः।

द्वि। नर्मः पृथिष्ये॥ द्वि धा इमं यश्रं। यश्वमिमं द्वि धाः। दिवं गच्छ। श्रृन्तरिक्षं गच्छ। पृथिवीं गच्छ। पर्च प्रदिशों गच्छ। देवान् धर्मापान् गच्छ। पितृन् धर्मापान् गच्छ। प्रतृत्व धर्मापान् गच्छ।

कसाः। घर्षां मपातमित्र नियानुवाक प्रेषे पोपसायित । पाउसः। (१) 'चर्षां मपातमित्र ना द्वादिं वानं ० पित्र न् घर्षापान्
गच्छ' (१) दितः। दे प्रिश्वनी, श्रिसान् श्रद्दिन द्वातमानरचपित्र यानिमित्तं द्वयिश्रयाति प्रययुक्तं प्रवर्ग्यद्वयं 'श्रपातं'
युवां पीतवन्तीः। द्यावाष्ट्यियोः च युवयोरनुमतिं दत्तवत्यौः
'प्राव्यं' प्रकष्टरचादेतुं, 'तं प्राव्यं' 'ययावद' स्विष्टकद्देवतावे
यथावद्त्तवानिसाः। द्यावाष्ट्यियोः प्रमादादस्य कर्मावो
निष्पत्तेः ताभ्यां 'नमः' श्रस्तः। दे श्रमीन्द्रक्ष प्रवर्ग्यदेव, श्रमदीयं 'दमं' 'यश्चं' 'दिवि धाः' द्युक्ते के स्वापय, दिद्किरादरार्थाः। दे प्रवर्ग्य द्युप्रस्तिकं स्वेकच्यं प्राप्तुद्दि तथाः
स्वर्धेदिक्षदिताः प्राच्यादिपश्चदिग्देवताः प्राप्तुद्दिः। प्रवर्ग्यद्वः
पातारोः ये देवाः ये च पितरस्वानुभयान् प्राप्नुद्दिः॥

देशमम्बेष धद्येषसानमम्बस्य समानार्थतां दर्भवति। "वर्षमपातमित्रिनेत्वाद॥ १॥ पूर्वमेवेदितं। उत्तरेषाभि-स्रणाति" इति। (५ प्रणम्मणाट्मण)॥

<sup>\*</sup> प्राप्यं हित D चिक्रित पाठः। † प्रवर्धे हित D चिक्रितपु॰पाठः।

### श्रादित्यवंते खार्चा, हार्हिवानं, प्रेथियी, श्रष्टी चं॥ श्रतु॰ १॥

श्वम स्थाता मित्य खातीता र्थवा चित्र व्हस्य विद्वा मुश्चापर वं दर्शयति । "श्रमु वां सावाष्ट्र थिवी श्वम स्थाता मित्या हा मु-मत्वै" इति । (५ प्र० । प्रश्व ० । १ ० म०) ॥

च्यानक्तरमन्त्रभागस्य स्पष्टार्थतां दर्भयति । "तं प्राच्यं यथानक्तमो दिने नमः प्रथिया द्रत्यादः। यथा यजुरेनै-तत्" दति । (५ प्र० प्रच० १९ म०) ॥

इविष: खर्गप्राप्तिपरत्मनन्तरभागस्य दर्भयति । "दिवि धा इमं यज्ञं यज्ञमिमं दिवि धा इत्याच । सुवर्गमेवैनं खाकं गमचति" इति । (५ प्र०। ८ प्र०। १२ म०)॥

दिवं गच्छेति प्रार्थनाया इतिको लोक चयप्रतिष्ठापनार्थतां दर्भयति । "दिवं गच्छान्तरित्तं गच्छ पृथिनीं गच्छेत्या इ । एखेवैनं लोकेषु प्रतिष्ठापयति" दति । (५ प्र० । ८ स० )॥

श्रधोत्तरवाक्यामां सर्व्यदिनु देवेषु पित्रषुत्र हिवषः प्रति-हापमार्थतां दर्शयति। "पञ्च प्रदिशो गच्छेत्याह ॥ १॥ दिच्छेवैनं प्रतिहापयति। देवान् घर्मपान् गच्छ पित्रन् घर्मपान् गच्छे-त्याह। उभयेस्वेवैनं प्रतिहापयति" दति। (५प्रणण्या ०।९४म०)॥

रति सायनाचार्य्यविर्चिते माधनीये वेदार्थप्रकाग्रे यजु-रारुष्यके चतुर्थप्रपाठके नवमाऽनुवाकः॥ ८॥

### भर्य दममाऽनुवाकः।

(१) दुषे पीपिहि। जुर्जी पीपिहि। ब्रह्मां पोपिहि। श्रुवार्य पीपिहि। जुद्धाः पीपिहि। कोषंधीभ्यः पीपिहि। वनस्पतिभ्यः पीपिहि। द्यावाप्रश्रिवीभ्यां पीपिहि। सुभूतार्य पीपिहि। ब्रह्मवर्षसार्य पीपिहि॥१॥ यजमानाय पीपिहि। मद्यं ज्यैद्याय पीपिहि(१)।

### श्रथ दश्रमे। ८नुवाकः ।

त्राह्मनीये प्रवर्ग्य होने। नवनेऽभिहितः। द्राने
तह्मनेषेणाग्निहोनहोनोऽभिधीयते। तदादी किश्चिदनुमन्त्रणमुख्यते। कत्यः। उपर्याह्मनीये घार्यमाणं प्रतिप्रखाता प्रतद्भा पूर्यतीषे पीपिद्युक्तें पीपिहीति विश्वरन्तमनुमन्त्रयत हति। पाठस्त । (१)"इषे पीपिहि ॰ मद्यां व्येष्ठ्याय
पीपिहि"(१) हति। चाह्मनीयस्थापित महावीरं घारियला
तचत्ये तप्ते घृते तप्तस्य द्भः प्रचेपे सति प्रवर्गे। विश्वरति
विभेषेण पाषस्थाञ्जें चदोद्रस्कृति तदानीमुद्रस्कृतं प्रवर्गे
सन्तेष्येदमुख्यते। हे प्रवर्गः, 'इषे' चन्नार्थः, 'पीपिहि' लं प्रवद्धो भव। तथा 'खर्क्कं' रसाधे ब्राह्मणाद्यश्च, प्रवद्धो भव।
स्थातं, ब्रोभनं प्राविकातं, 'मद्यं व्येष्ठ्याय' चन्नव्यीर्मम प्रव्रस्वलाय, प्रवर्गस्याभिवद्धा सर्मिदमभिवद्धंत हत्यर्थः॥

एतस्थाभिष्टद्वेर्मकोकायाः दृष्टिहेतुलं दर्भयति। "यत् पिन्वते। वर्षेकः पर्जन्ये। भवति। तस्मात् पिन्यमानः पुष्यः" दति। (५प्र०१८प्रम०)। 'पिन्वते' वर्द्धते, पाचस्योपिर सङ्कतीत्यर्थः॥

्षिति उद्गमनं दिग्तिश्चेषेण प्रशंसति । "यत् प्राङ् पिन्यते । तद्देवानां । यद्विणा । तत्पित्वणां ॥४॥ यत् प्रत्यक् । तनानु-व्याणां । यदुदङ् । तदुद्राणां" इति । (५ प्र०। प्या०। १६ स०)॥

दत्यमभिद्धं प्रमस्य प्रागृदग्दिशोः सन्धे चरणं वि-धत्ते। "प्राच्यमृदश्चं पिन्ययति। देवनाकः" रित। (५प्र०। प्रा०।१७म०)। प्रागृदश्चध्यविर्त्तनमेतं प्रवर्धे दष्टं 'पिन्ययति' श्वभिद्धं कुर्यात्। महावीरमध्ये तिस्तान् प्रदेशे दिधप्रचेपे-णाभिवर्द्धंयेत्। तेन देवचा, देवेष्टकः एतं प्रवर्धे करोति॥

पचानारं विधन्ते। "त्रथा खलु। सर्वा त्रनु दिश्वः पिन्य-यति। सर्वा दिशः समेधनो" इति। (५ प्र• । प्त्र • । ९ प्रम • )। पाचमध्ये 'सर्वा दिशः' 'त्रनु' लच्चा, दिधिप्रचेपेण तद्भविदद्ग-मयेत्। तेन सर्वा त्रपि दिशः सम्बग् वर्द्धन्ते॥

पाचादुद्गतस्य इविषः परिधिभी विचिदेत्रे पतनं वार-चितुं विधक्ते। "श्रमः परिधि पिष्ययति॥५॥ तेजसेऽस्क्रन्दा-च" इति।(५ प्र०१८ श्र०)। परिधीनां 'श्रमः' एव यथा पतित तथा चभिवर्द्भयेत्। तथा यत्यविनाश्चितं तेजो अवति॥

<sup>\*</sup> विचर्षं रति D चिक्रितपु॰ पाठः।

# <sup>(२)</sup>तिष्यै ता। शुमार्य ता। दुन्द्रियाय ता भूत्यै ता<sup>(२)</sup>।

मक्तेषु चतुर्थीविभक्तेसात्पर्यं दर्धयति । "इषे पीपिद्युर्कें पीपिडीत्या ह । इषमेवोजें यजमाने दधाति" इति । (५ प्र०। प्राथ्य । १० म०) । उत्तरमक्तेष्य्येतदनुषक्षेयं॥

सर्वेषां यजमानार्थले समाने सित पुनर्यजमानाये खुक्तेस्वा-त्पर्यमाद । "यजमानाय पीपिदीत्याद । यजमानाये वैतामा-विषमावास्ते" दति । (५ प्र०१ प्रय०) २ १ म०)। यजमानस्य फलान्तरानुवासनायेयमुक्तिरित्यर्थः ॥

श्रध्येः खार्थं मश्चमित्यृतिरित दर्शयति। "मश्चं खे-छ्याय पीपिदीत्याद। श्रात्मन एवेतामाश्चिषमाशास्त्रे" द्ति। (५प्र । प्रश्च । २२म०)॥

कर्यः । श्रधेनं दिशोऽनुप्रजावयित तिथे ता युदाय ता दक्षियाय ता अत्थे तेति । (१ मन्तः) । हे प्रवर्गः, 'तिथे' दीप्तिसिद्धये, तां प्राच्यां दिशि छतं करोमि । 'युद्धाय' धनसिद्धये, तां दिष्णस्थां दिशि छतं करोमि । 'दक्षियाय' वीर्यदृद्धये तां प्रतीचां दिशि छतं करोमि । 'अत्थे' ऐश्वर्थं-सिद्धार्थं, उदीचां दिशि छतं करोमि ॥

मन्त्रस्य स्पष्टार्थतां दर्श्वयति। "लिखेला सुन्नाय लेन्द्रि-याय ला भ्रत्ये लेत्यासः। यथा यजुरेवेतत्" दति। (५प्र०। पत्र ०। १२म०)॥ (१) धर्मी सि सुधर्मी में उन्युक्ते । ब्रह्मी खि धार्य । खु-चार्षि धार्य । विश्व धार्य । नेस्वा वार्तः स्कृन्द-यात् (१) ॥ २ ॥

कचाः। प्रत्याक्रम्योपयमने शेषमानीयान्नवेषुपयमनं नि-धाय पूर्वधान् खरे राजतं रकां निधाय तिकान् महावीरं प्रतिष्ठापयति धर्षावि सुधर्षा मेऽन्यस्ने ब्रह्माणि धारचेति वनाणि धारचेति राजन्यस्य विश्वं धारचेति वैद्यस्नेति। (३ मन्तः)। (नेत्ता वातः स्क्रम्स्यादिति मन्त्रभेषः)। हे महा-वीर, 'धर्माधि' लं धारणश्रात्रियुक्तोऽिष, 'मे' मम, 'सुधर्मा' सृष्ठु धारको भवेति श्रेषः। 'श्रस्नो' श्रद्धासु, 'ब्रह्माणि' बा-श्रुष्ठवात्मुचितानि कर्माणि, 'धार्य' नितरां बन्याद्य, 'चवाणि' चनियजात्मुचितानि कर्माणि 'धार्य', 'विश्वं' प्रजां, 'धार्य' 'वातः' वायुः, लां, 'नेत्' 'स्क्रम्स्यात्' नैव श्रेषचतु ॥

मन्त्रपाठेन त्राष्ट्राणजात्युचिते कर्माण यजमानस्य स्थापनं दर्भयति। "धर्मासि सुधर्मा मेऽन्त्रसो त्रद्धाणि धारयेत्यार । ॥६॥ त्रद्धान्तेवेनं प्रतिष्ठापयति" इति। (५ प्र०। प्र०१ प्र०) ॥

मन्त्रज्ञेषस्य निगद्यास्वातलमभित्रेत्य तत्सक्त्पमात्रमुपद्-र्घयति । "नेत्सा वातः स्कन्द्रयादिति" (५ प्र० । प्रम० । ९५ म० )। नाञ्चणादिविषयेषु मन्त्रचयेव्यनुषष्ट्रसेतनाय प्रयमुपदर्शनं ॥

<sup>\*</sup> त्राञ्चायजात्वृचितेन सम्मैया इति तै॰ पुत्तकपाठः।

<sup>8</sup> P

(४) त्रमुष्यं त्वा प्राणे सादयामि । श्रमुनी सु नि-र्षं गंच्छ । योऽस्मान्देष्टि । यम्ब व्यं दिष्सः(४) । (४) पूष्णे शर्रमे स्वाष्ट्रा । यावभ्यः स्वाष्ट्रा । प्रतिरेभ्यः

कंस्य:। यद्यभिषरेदमुख ला प्राणे सादयामीति सादवे दिति। पाठस्त । (४) "श्रमुख ला प्राणे सादयामि ॰ यञ्च ववं दिमाः" (४) इति । हे महावीर, देष्टा देखश्चे गुभयविधस्य, 'श्रमुख' श्रेताः 'प्राणे' लां, 'सादयामि'। 'श्रमुना' श्रनुका, 'सह' लं 'निर्धं गच्छ' प्रयोजनाभावं प्राप्नुहि, तदीयं प्रयोजना मा सुर्वित्यर्थः॥

श्रान मन्त्रेणाभिषारप्रयोगं विधत्ते। "यद्यभिषरेत्।
श्रमुख ला प्राणे साद्यान्यमुना सह निर्धें गच्छेति स्रूवारं
दिखात्। यमेव देष्टि। तेनेन् स् सह निर्धें गमयति" इति।
(५प्र०।८प्र०।२६म०)। 'यं' श्रचुं, यजमानः 'दिखात्' अनुस् 'यमेव' यजमानं, 'देष्टि' 'एन् स्' देखं देष्टारं चेत्रुभयविधं अनुं स यजमानक्षेन महावीरेण 'सह' 'निर्धे' पुरुषार्थामाः'
प्रापयति॥

कस्यः । अधितान् शकलानुपयमने जुद्दोति । पूष्ये अरमे खाद्देशेतैः प्रतिमन्तमिति । पाठस्त । (१) "पूष्ये अरमे खाद्दा । पिट्टभो घर्मपेभ्यः खाद्दा । दित्त । अनिष्टस दिंसकः अराः ताद्दृशाय 'अरमे' 'पूष्यो' पोषकाय देवाय, खाद्धतमिद-

# खार्रा। द्यावीष्टिष्टवीभ्याः खार्रा। पित्रभ्या घर्म-

मस्त । 'वावभ्यः' पाषाणजन्यधनिक्पाभ्यः वाग्देवताभ्यः, 'प्रतिरेभ्यः' श्रभिष्टद्भिष्ठेतुभ्यः प्राणदेवेभ्यः॥

प्रथममन्ते पूषन्यव्देन यस्त देवता दियं दर्शयति। "पूषी प्रत्ये खाहेत्याह। या एव देवता स्त्रतभागाः। ताम्य एवैनं जुहोति" दति। (५ प्र०१ प्र७१ ९० म०)। दिविधा हि 'देवताः'. स्त्रतभागा श्रम्पतभागास्ति। तथा चान्यवाद्यातं। स्त्रतादे। वा श्रन्ये देवा श्रम्पतादे। दिति। तासु 'स्त्रतभागाः' सर्व्याः "श्रप्यचीपखचिताः 'ताम्यः' सर्व्याभ्यः, 'एनं' छन्नं श्रक्तकं 'जुहोति'॥

यावश्रब्देन तक्जन्यध्वनिविक्तं दर्शयति । "यावभ्यः खारे-त्यारः। या एवान्तरिचे वाचः॥ ७॥ ताभ्य एवैनं जुहोति" इति । (५प्र०। प्रश्र०। २प्स०)॥

प्रतिरम्ब्देन प्राणिविवचां दर्भयति । "प्रतिरेभ्यः खारे-त्यारः। प्राणा वै देवाः प्रतिराः। तेभ्य एवैमं जुरोति" दति । (५प्रवाद्य वार्ट्स व)॥

धावाष्ट्रियिशब्देन मुख्यार्थविवचां दर्शयति । "बावाष्ट्रिय-वीभ्याष्ट्र खाद्देत्याद । बावाष्ट्रियीभ्यामेवैनं जुदेाति" दति । (५ प्र∘ष्ट्रश्न ०।३ ० म०)॥

<sup>\*</sup> षम्य इति D चिक्रितयुक्तकपाठः। ३२२

# वेभ्यः स्वार्डा(1) । (९)वृद्धार्य वृद्धांचे खार्डा(९) ॥ ३ ॥

धर्मपेश्व इति विशेष्येष । स्मिश्या गं कता पिट खोक गतानां पिट्टणां विवक्तां दर्भयति। "पिट स्था धर्मपेश्वः खा हेत्या ह। ये वे चञ्चानः। ते पितरो धर्मपाः। तेश्व एवेनं जुहोति" इति ॥८॥ (५ प्र०६ प्रवः ११ म०)। चञ्चनां सकी चया गका हे प्रवर्णण न स्कीति ते धर्मपाः॥

कत्तः । षष्ठं अकलं सर्वेषु लेपेब्यक्काननीत्रमाण उरसं निर्द्यति बद्राच बद्द्रेने खात्तेति । (६ मन्तः) । बद्राः यदस्यक्काका होतार श्राक्वातारो घस मुख्यबद्दस्य तस्रै 'बद्रहेन्ने' मुख्य-'बद्राय' खाज्जतमिदं वकस्यमस्तु ॥

चनेन मुख्यस्ट्रस्य भागसम्हिद्धं दर्भयति । "स्ट्राय स्ट्र-दोचे खादेत्याद । स्ट्रमेव भागधेयेन समर्द्धयति" रति। (५प्र-144) ॥

त्रश्च प्रमास्यास्यपयः पिष्टक्षेपेषु सर्वेश्वद्धनं विधत्ते। "सर्वतः समनितः। सर्वत एव इद्रं निर्वद्बते" इति। (भूप्रश्यक्षाः। इस्राः)। सर्वाञ्चनेन मूर्देवसः इद्रसः 'सर्वतः' प्रमार्णं कृतं भवति॥

श्रकखपरितागस्य दिग्विशेषं विधत्ते। "उद्शं निर्वति। एषा वै दह्स्य दिक्। खायामेव दिशि दृदं निर्वद्यते" दिति। (५प्र•ाप्त्र •।३४म०)। ऐशान्याः समीपे वर्त्तंत दिति खदीच्यपि 'दह्स्य दिग्' भवति॥

<sup>\*</sup> विश्रेष्ठयेग हति तै॰ पुक्कवपाठः।

(°) ऋष्ट्रज्यातिः केतुना जुषताः । सुज्योतिज्याति-षाः स्वाषा । राचिज्यातिः केतुना जुषताः । सुज्योति-ज्यातिषाः स्वाषां (°) । (°) अपीपरे। माह्रो राचियै मा पाष्टि । एषा ते अग्रे समित् । तया समिध्यसः । आ-

च स्तेन जखसार्शनं विधन्ते। "त्रप उपसृष्ठति सेथालाव" इति। (५प्र०।८प्र•।३५म॰)। इद्रार्थन्नसस्पर्धेन यज्ञवा-ययसं विनष्टं पुनर्जसस्पर्धेन तस्रोग्यता सम्पद्यते॥

त्रकस्परित्यागकाको तद्दर्भनं निषेधति । "नान्योचेत । यदम्बीचेत॥ ८॥ चचुरस्य प्रमायुक्तः स्थात् । तसास्रान्योक्यः" दिति । (५प्र•।प्रमण्डद्म•)। 'प्रमायुक्तः" विनयरं॥

कस्यः। प्रतिप्रस्थाता द्विणं रै। हिणं प्रतितिष्ठमां जुही-त्यहर्ज्जोतिः केतुना जुषताष्ट्र सुन्धोतिर्ज्ञोतिषाष्ट्र स्वाहेति। रात्रिर्ज्ञोतिः केतुना जुषताष्ट्र सुन्धोतिर्ज्ञोतिषाष्ट्र स्वाहेति। (७ सन्तः)। तावेते। सन्त्री पूर्वसिवनुवाके ब्राह्मणोदाह-रणप्रसङ्गेन बास्थाते।॥

कर्यः। ऋषीपरे साक्षेत्रं राचिये मा पाद्योषा ते ऋग्ने सिमत् तथा सिमध्यसायुर्में दा वर्षमा माद्यीरिति मायं सिमध\*माद्यस्त्रपीपरे मा राचिया ऋको मा पादीति प्रा-तरिति। तक्षास्त्रज्ञेषस्तु। एषा ते ऋग्ने सिमत्। तथा सिम-

<sup>\*</sup> समिधमभिजुद्दोति इति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

युंर्मे दाः। वर्षेसा माञ्जोः। ऋषीपरेा मा राचिया श्रही मा पाहि॥४॥

ण्षा ते श्रग्ने स्मित्। तया सिमध्यस्व। श्रायुंमें दाः। वर्षसा माश्रीः () । (८)श्रुप्रिञ्योतिर्ज्योतिर्प्रिः

श्वस्त । त्रायुर्भे दाः । वर्षम माञ्चीरित । (प्रमन्तः) । हे त्रग्ने मां, यजमानं 'त्रपीपरः' पारं नीतवानिष । तसात् 'त्रहः' राचेः, च सकाणान्मां 'पाहि' । हे 'त्रग्ने' 'ते' तव, 'एषा' समिदाधीयते 'तया' समिधा लं 'समिध्यस्न' सन्दीप्तो भव, 'मे' मझं, 'त्रायुर्दाः' देहि, 'वर्षसा' तेजसा, मां, यजमानं, 'त्राञ्चीः' त्रकं सुद् संवीजयेत्यर्थः । त्रपीपरो मा राजिया इति मन्त्रोऽपि तदत् व्याख्येयः । त्रहःश्रब्द् राजिश्रव्यस्य पाठपीर्थ्वापर्यमानं विश्रेषः ॥

मन्त्रवेऽपि यजमानस्वायुर्वर्षः प्राप्तिं दर्भयति। "त्रपी-परे। माक्षो रात्रिये मा पाद्योवा ते त्रग्ने समित्तया समि-ध्यस्वायुर्मे दा वर्षमा माद्यीरित्याद। त्रायुरेवास्मिन् वर्षे। द्धाति। त्रपीपरे। मा रात्रिया त्रक्षो मा पाद्येवा ते त्रग्ने समित्तया समिध्यस्वायुर्मे दा वर्षमा माद्यीरित्याद। त्रायु-रेवास्मिन् वर्षो द्धाति" इति। (५ प्र०। प्र०) ३०म०॥

कराः। श्रक्तिं किंगितिर्द्याः खादेति सायमग्निदेशं जुदोतीति स्र्यो क्योतिर्क्योतिः स्र्यः खादेति प्रातरिति। खार्चा। स्र्य्या च्यातिच्यातिः स्र्युः खार्चा (१)। (१) सूः खार्चा (१)। (११) हुत हि । सर्व हि । इन्ह्रंतमेऽग्री॥

(८ मन्त्रः) । चाऽयं 'त्रियः' म ज्योतिः खक्षः यश्च ज्योतिः -खक्ष्यः मेऽप्यियः त्रग्ने ज्योतिषश्चात्यन्तमभेदं च्योतिचतुं चिति-चारेष दिक्पन्यायः । तस्रात् त्रग्नये खान्नतिमदमस्त । सूर्य-मन्त्रोऽप्येवं चास्त्रेयः ॥

मन्तदयस साष्टार्थतां दर्भयति। "श्रीयर्ज्ञीतिर्ज्ञीतिरिग्नः साहा सर्व्यो ज्योतिर्ज्ञीतिःसर्व्यः साहेत्याह। यथा यजुरेवै-तत्" इति। (५प्र•। प्रश्वाह्यमण)॥

कचाः । श्रधाप उपसृष्य द्वणों काष्टकों समिधमाधायै-तसादेव श्रेषादुपयमेगाग्निहोचं जुहोतीति सः खाहेति। (१० मन्त्रः)। 'सः' सत्ताखभावः, सदेव साम्येदमग्र श्रासी-दित्यादिशास्त्रप्रतिपासस्य प्रमात्मनः खह्पस्रते। बेाऽग्निः तस्री खाञ्जतमिदमस्तु॥

श्रव मीमांसया सः खाहेति मन्तं प्रथमप्रवर्णकालीनाग्नि-होविवयलेन व्यवस्थापयति । "ब्रह्मवादिनो वदन्ति। हो-तव्यमग्निहोत्राहस होतव्याहिमिति ॥१०॥ यश्वजुषा जुड्यात्। श्रयया पूर्वमाद्धतीर्जुड्यात्। यस्न जुड्यात्। श्रग्निः पराभ-वेत्। सः खाहेत्येव होतवं। यथा पूर्वमाद्धतोर्जुहोति। नाग्निः

<sup>\*</sup> व्यवस्थां दर्भयति इति तै • पुक्तकपाठः।

पिता ने। श्रि मा मी हिश्सीः। श्रिश्चामे ते देवधमी।
मधुमते। वार्जवतः पितुमतः। श्रि हिंरखतः खधाविनेः। श्रिशीमहिं त्वा मा मी हिश्सीः(१९)। (१९)खाद्यां

पराभवितः" इति। (५ प्र०। य्या०। १८ म०)। अत्र प्रथमप्रवर्धे प्रातःकाखीने तदीयद्र खेषाग्निष्ठी जं जुड्डयात् न वेति विचारः हो सपचे प्रथमास्वातेनाग्निर्ज्ञीतिरिति सन्त्रेष होतयं, 
य च सन्त्रो नित्याग्निहीत्रे सायद्वाखीनः श्रते वथा पूर्वसनुष्ठानं न खात्। श्रहो सपचे लाड्य सावद्वाः चुधवा 
पराभ्रते। भवेत्। श्रते। देषद्वयरिहाराच भ्रः खाहेति मन्त्रेष प्रथमप्रवर्णकाले जुड्डयात्। ततः सायमग्निर्ज्ञीतिरिति सन्त्रः परेद्यः प्रातः स्र्थे। ज्ञेतिरिति सन्तः एवं सित यथा 
पूर्वे नित्याग्निहो चवदेवेमा श्राद्धतीर्जुहोति। श्रग्निखाद्वितसद्भावान्न पराभवित॥

कस्यः । ज्ञतः इविकिधुद्दिति भचियलेति । पाठस्त । (१९) "ज्ञतः इविः • त्रज्ञीमिद ला मा मा चिः सीः" (१९) दिति । ददं प्रवर्गास्यं 'इविः' उत्तराग्नी 'ज्ञतं' तच 'इवि- किंधु' खादुश्चतं, कुच ज्ञतमिति तदुच्यते । 'दन्द्रतमेऽग्नी' श्रति- ग्रयेन परमैश्वर्यं युक्ते जाठरे प्राणक्षे देग्नी, हे प्रवर्ग लं 'नः' श्रसाकं, 'पिता' पासकः 'श्रसि' श्रता मां, 'मा दिः सीः' हे 'चर्षा' प्रवर्गदेव, 'मुम्तः' माधुर्यं युक्त स्व, 'वाजवतः' श्ररीर-

यापितेन गितयुक्तस्य, 'पितुमतः' श्रन्नसाधनतेनान्नयुक्तस्य, 'श्रिक्तरस्वतः' श्रन्नसेष्ठवहेतेः, 'स्वधाविनः' श्रस्तयुक्तस्य, 'ते' तव सारं, 'श्रश्लाम' भचयेम। श्रयवा 'स्वधाविनः' श्रत्युक्तर-चान्वेतयं। यसात् स्वधाविनेऽस्तत्वार्थिने। वयं लां 'श्रशो-महि' तसात्मां 'मा हिष्ट्सीः'॥

मधुत्रव्देन खादुलं विविचितमिति दर्शयति। "छत्र इविमंधुइविरित्याइ। खद्यत्येवेनं" इति। (५ प्रशास्त्रशः ४०म०)॥

श्रामाञ्चेन प्राणविवनां दर्भयति। "इन्द्रतमेऽग्नावित्या ए॥ ११॥ प्राणो वा इन्द्रतमे। ऽग्निः। प्राण एवेन सिन्द्रतमेऽग्नी जुहाति"। (५प्र॰। प्रश्च । ४९म॰)॥

मा हिश्सीरिति प्रार्थनाया श्वत्षादिहिंसापरिहा-रार्थलं दर्भयति । "पिता नेऽसि मा मा हिश्सोरित्याहा-हिश्सायै" दति । (५प्र०।प्श्व०।४२म०)॥

श्रामात्यस्य सिङ्प्रत्ययस्याशिर्णविवनां दर्भवति। "श्र-श्राम ते देवचर्मा मधुमते। वाजवतः पितुमत इत्याह। श्रा-श्रिवमेवैतामाश्रास्तु" इति। (५प्र•। प्रा-१४३म०)॥

मा हिल्सीरित्यनेन देवताशरीरभस्यप्रयुक्तिसंसानिवा-रणविवर्षा दर्भयति। "खधाविनाऽश्रीमिस ला मा मा हिल्सीरित्याहाहिल्सायै" इति। (५प्र०१८ श्र०। ४४ म०)॥

खक्तमन्त्रसाध्यं भवणं विधत्ते। "तेजसा वा एते वृध्यन्ते। ये प्रवर्ग्येण चर्म्ति। प्राक्रम्ति। तेज एवात्मन् दधते" इति॥१२॥

3 Q

(धूप्र । দেশু । ৪ খু म । । प्रवर्णप्रचासेन चीणा चिक्त-र्ण्डिभं चणेन समाहिता भवति ॥

नियमान् विधत्ते। "संवत्सरं न माश्समस्रीयात्। न रामामुपेयात्। न म्हण्सयेन पिवेत्। नास्य राम जिल्ह्षं पिवेत्। तेज एव तत् सश्च्यति" दति। (५ प्र०१ प्रय०। ४६ म०) प्रवर्ग्यानुष्ठायी 'संवत्सर'-मान्नं 'माश्सं' 'न' भचयेत्। स्तियं 'न' 'जपेयात्' 'म्हण्सयेन' करकादिना, जलं 'न' 'पिवेत्'। 'श्रस्य' यजमानस्य, 'जिल्ह्यं' 'रामः' रमणीयः पुनः, 'न' 'पिवेत्'। 'तत्' तेन निष्यमेन, स्वकीयं 'तेजएव' सम्यक् तीन्द्र्षो करोति॥

यथे। कां संवत्तरसार्धवर्जनादिवृतं प्रशंधित । "देवासुराः संयत्ता श्रामन्। ते देवा विजयमुपयन्तः। विश्वािष सीर्थ्यं ब्रह्म सन्धद्धत । यत्तिश्च दिवाकी त्यं। तदेते नेव व्रते-नागोपायत्॥ तसादेतत् वृतं चार्यं। तेजसा गापीयाव। तसादेतान यजूर्षि विश्वाजः सीर्थ्यस्त्रे स्वाहः "इति । (भूप्रण्यः प्रशुण्यः )। देवाश्वासुराश्च यदा परसारं योद्धं सम्बद्धाः 'श्वासन्' तदानीं 'ते' 'देवाः' 'विजयं' प्राप्तृसिष्क् न्तः, स्वर्ष्यः पुत्रे विश्वाद्यामके देवे 'ब्रह्मः' वेदजातं, सम्यण्निहितवन्तः। स्व च विश्वास्त्रेवो वेदे 'यत्तिश्चित्' 'दिवाकी त्ये' श्रद्यन्तेव प्रतिनायमनुवाकं जातं श्वास्ता। 'तत्' सर्वे 'एतेन' पूर्वेशकानि-क्रण्योनां 'एव' 'व्रतेन' युक्ता रचितवान्, 'तस्तात्' कार्यात्,

<sup>\*</sup> निमपि इति D चिक्रितपु॰ पाठः।
† नियमेन इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

त्वा स्वर्थिस्य रुक्षिभ्यः। स्वाही त्वा नर्धनेभ्यः(१२) ॥ ५ ॥ ब्रह्मवर्जनायं पीपिहि, स्कृन्दयीत्, कृद्रायं कृद्रहीने स्वाही, ऋष्टी मा पाहि, ऋषी, सप्त चं॥ अनु०१०॥

दिवाकी र्स्वेन प्रवर्शिष्या येनानुष्ठानं सुर्खेता पुरुषेण पूर्वेति 'एतद्वतं' चरणीयं। यसात् विभाट्नामको देवी दिवाकी-र्यानि नमी वाचे या चेदिते त्यादीनि यजू १ वि रचितवान्। 'तसादेतानि यजू १ वि' सूर्यपुचस्य विभाज्देवस्य, सन्धीनी-त्येवमभिज्ञाः कथयन्ति। तदीयानुष्ठाने तेजी रचणार्थं व्रत चरणं॥

कश्यः। त्रयेणा इवनीयं पर्या इत्य साम्राज्ञासद्वां \* सम्पाद्-यति खाद्या ला सूर्येख रिक्षम्य द्वति प्रातः खाद्या ला मचनेभ्य द्वति सायमिति। (९२ मन्त्रः)। दे घर्म पानसमूद्र लां, 'सूर्येख' 'रिक्सम्यः' 'खाद्या' समर्पयामि, ततस्तां 'नच-चेभः' समर्पयामि॥

एतमास्तद्वयसाथं घर्मपाचसादनं विधत्ते। "खाद्या ला स्र्यंख रिमाम्य इति प्रातः स्थादयति। खाद्या ला नच-चेम्य इति सायं। एता वा एतस्य देवताः। ताभिरेवैन्थ् समर्द्भयति" इति॥१३॥ (५प्र०। प्रय•१४ प्रम०)। स्र्यो नच-चाणि चेति 'एताः' प्रवर्ण्याचसमूद्दस्य, खामिस्रताः, त्रतः 'ताभिरेव' देवताभिः, 'एन्थ्' पाचसमूद्दं, समृद्धं करोतीति॥

<sup>\*</sup> सन्दां इति D चिक्रितपु॰ पाठः।

<sup>3</sup> Q 2

### ऋष्टैकादश्रीऽनुवाकः।

() घर्मा या ते दिवि शुक्। या गायुने छन्देसि। या ब्राह्मेशे। या इंविडीने। तां ते एतेनावयने स्वाही (१)।

श्वकः, श्रश्चिनेत्याः प्रदिशो गच्छेत्याः पित्यां, श्वन्तः-पित्धि पिन्वयति, धारयेत्याः वात्रः, घर्मापाः तेभ्य एवेनं जुहोति, श्रन्वीचेत, होतव्याहिमति, श्वग्नावित्याः दधते, श्वगोपायत्, सप्त स्र

इति पञ्चमप्रपाठकेऽष्टमाऽनुवाकः॥ ८॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्घप्रकाशे यजुरा-रखको चतुर्घप्रपाठके दश्रमाऽनुवाकः॥ १०॥

### श्रयेकाद्शाऽनुवाकः।

दममे प्रवर्ग्यभेषेणाग्निहोत्तहोम उत्तः, एकादमे प्रवर्ग्या-दासनमुख्यते। कल्पः। प्रवर्ग्यमुदासियस्त्रज्ञमग्नीभे ददात्यष्टै। हि ब्रह्मणे धेनुं होत्रे दक्कमध्यर्थवे षट् अपरं खरं पूर्व-सिन् खरे न्यस्ति क्हिष्टखरं सङ्ख्योत्तरेणाहवनीयं सम्माडा-सन्दीं प्रतिष्ठाण तस्यां सर्वे परिचमों समाधारी दिन्नर्थां सुवि

<sup>\*</sup> न्यस्रोपोष्डिष्ट इति तै॰ पु॰ पाठः। † समयधाया इति तै॰ पु॰ पाठः।

( ) धर्मा या तेऽन्तरिक्षे शुक्। या चैष्टुंभे छन्देसि। या राजन्ये। याग्रीभ्रे। तां ते एतेनावयके खाद्या॥१॥ धर्मा या ते प्रिय्याः शुक्। या जागते छन्देसि। या वैश्वे। या सदेसि। तां ते एतेनावयके खाद्यां ।

षतुर्यहोतं यद्शीला घर्म या ते दिवि ग्रुगित्येतैर्यथा लिक्नं जुहात्यपि वा प्रतिप्रस्थाता चीन् सञ्चान् ग्रस्नाकान् मृष्टीना-दाय तेषामेकमाहवनीये प्रदीपास्यद्ग्ने धारयति तमध्य-र्युरभिजुहोति घर्म या ते दिवि ग्रुगिति। पाठस्त । (१) ''घर्म या ते दिवि ग्रुक् • तां त एतेनावयजे खाहा''(१) द्रति। हे 'घर्म' प्रवर्ग, 'ते' तव सम्बन्धिनी, 'ग्रुक्' सन्तापः, 'या' 'दिवि' खुसेके, 'गायचे' 'क्रन्द्सि' 'या' 'ब्राह्मणे' पुरुषे, 'या' 'इविर्द्धाने' मण्डपे च विद्यते। 'तां' सर्व्यां, 'ते' लदीयां, ग्रुक्, 'एतेन' होमेन, श्रहं 'श्रवयजे' नामयामि॥

कच्यः । तसिन्नपरं प्रदोषा इवनीये पूर्वे प्रइत्य नाभि-दन्ने धारयति तमध्यर्थुर भिजुहोति घर्म या तेऽन्तरिचे ग्रुगिति । तसिन्नपरं प्रदोषा इवनीये पूर्वे प्रइत्य जानुदन्ने धारयति तमध्यर्थुर भिजुहोति घर्म या ते प्रथिया १ ग्रुगि-ति । पाठस्त । (१) ''घर्म या तेऽन्तरिचे ग्रुक् ॰ तां तएते-नावयने स्ताहा" (१) द्ति । एते। मन्त्रे। प्रथममन्त्रवद्वाखोये।॥ एतनान्त्रसाध्यं होमं विधन्ते । "घर्म या ते दिवि ग्रुगिति

# (१) त्रनुने। त्यानुमितः । त्रम्बदेनुमते त्वं १) । (१) दिव-

तिस त्राज्ञतीर्जुहोति। कन्दोभिरेवासैभ्या स्रोतंभ्यः ग्रुचम-वयजते" इति। (५प्र०१८ त्र०११ म०)। 'त्रस्य' घर्षस्य, सन-न्थिनीं 'ग्रुचं' कन्दोदेवताभिरेव सहायभ्रताभिः स्रोतंत्रया-इपनयति॥

प्रदीयमानस्य प्रसाकामुद्दे रिणे क्रमेण मुखनाभिजानुप्रमाणानि इस्तेनाभिनीय विधन्ते। "इयत्यये जुहोति। ऋषेयत्ययेयति। चय इमे स्रोक्ताः। एभ्य एव स्रोक्तेभ्यः इदुचमवयजते" इति। (५प्र०१८-ऋ०१२म०)। 'श्रये' प्रथमं, 'इयति'
भास्यद्रेने देशे 'जुहोति'। 'श्रथ' श्रनन्तरं, 'इयति' नाभिद्नेने देशे धार्यता 'जुहोति'। 'श्रथ' श्रनन्तरं, 'इयति' जानुद्नेने देशे धार्यता 'जुहोति'। एते च 'चयः' देशा स्रोक्तचय-ह्पाः, श्रतो 'स्रोक्तेभ्यः' 'श्रुकं' निराकरोति॥

कस्यः। श्राह्यनीय एवेनमनुप्रहरति श्रनुने।ऽद्यानुमतिरिति परिश्रिते प्रतिप्रखाता पत्नोमुदानयत्यन्त्रिद्यन्त्रत
हति। (३ मन्तः)। श्रनुने।ऽद्यानुमतिरित्येकस्या स्टचः प्रतोकं,
श्रान्यदन्मते लिमत्यपरस्या स्टचः प्रतोकं, एते स्टचाविदं
वामास्ये हिविरित्यनुवाके व्यास्त्रास्ते॥

श्रनयोर्देवतानुह्रपतां दर्शयति । "त्रनुनेाऽचानुमतिरि-त्याहानुमत्ये" दति । (५प्र•।८श्र०।३म०)॥

<sup>\*</sup> चानार्थतां इति ते॰ पु॰ पाठः।

स्त्वी पर्स्यायाः। श्रुन्तरिश्चस्य तुनुवैः पाहि। पृष्टि-व्यास्त्वा धर्माणा ॥ २॥

व्यमनुकामाम सुविताय नव्यसे(॥)। (१) ब्रह्मणस्वा

कत्यः। दिवस्ता परस्रायाः दित प्रथमेऽभिप्रवजन्ति।
पाठसः। (४) "दिवस्ता परस्रायाः ० वयमनुकामाम स्विताय
नयसे" (४) इति। सर्वे मिलिला प्रवर्णोदासनदेशं प्रति यदाः
गच्छन्ति तदाः मागं चेधा विभज्य प्रथमे भागे मन्त्रेणाने न
प्रवजन्ति। हे प्रवर्णः, 'दिवः' सुलेक्स् स्वाप्तः प्रतिश्रयेन पासनिमित्तं लां, 'वयमनुकामाम', लं च 'श्रन्ति स्वः'
सम्बन्धिनीः, 'तनुवः' प्राणिश्रदीराणि, 'पाहि' रच। तथा
'पृथिया धर्मणा' धारणितिमत्तं लां, 'वयमनुकामाम' एतदनुक्रमग्रहणं, 'नयसे' नूतनाय, 'स्विताय' क्रोभनगमनाय,
सम्बन्तां॥

श्रस्य मक्तस्य खोकत्रयधार्षे तात्पर्यं दर्शयति। "दिवस्ता परकाया इत्यादः। दिव एवेमँ सोकान्दाधार" इति। (५ प्र०१८ श्र०। १ स्वः' युक्तोकदेवतायाः, रचणेन खोकत्रयं धृतं भवतोत्यर्थः॥

कर्यः। ब्रञ्जाणस्या पर्याया इति दितीय इति। अनेन

<sup>\*</sup> परसूया हित तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>†</sup> यथा इति तै॰ पु॰ पाठः।

<sup>‡</sup> तथा इति तै॰ पु॰ पाठः।

पर्स्यायाः। श्रृ वस्य तृतुवंः पाहि। विशक्ता धर्मीखा। वयमनुकामाम सुविताय नव्यंसे (१)। (१) प्राणस्य त्वा पर्स्याये। चर्युषस्तृत्वंः पाहि। श्रोचस्य त्वा धर्मीः णा। वयमनुकामाम सुविताय नव्यंसे (१)। (१) वृल्गुः रसि श्रृंयुधायाः॥ ३॥

सन्तेष दितीयमार्गभागे प्रव्रजेयुरित्यर्थः। पाठस्त । (६)''व्र-द्वाणस्वा परस्थायाः ॰ वयमनुकामाम सुविताय नयसे''(६) दति । पूर्ववद्यास्थेयं॥

स्रोकविषयमकानन्तरं ब्राह्मणादिजातिविषयमकोष स्रो-केषु प्रजानां धारणं सिद्धातीति दर्भयति । "ब्रह्मणस्वा पर-स्थाया द्राष्ट्राष्ट्र॥ १ ॥ एथ्वेव स्रोकेषु प्रजा दाधार" इति । (भूप्रशक्ष्य ० । भूम ० )॥

कत्तः । प्राणस्य ला परस्याया इति स्तीय इति । अनेन मन्त्रेण मार्गस्य स्तीयभागे प्रवज्ञेयुः । पाठस्त । (() "प्राणस्य ला परस्याये ॰ वयमनुकामाम स्विताय नव्यसे"(() इति । 'चनुषस्वनुवः' इत्यनेन चनुम्नामा प्रतिराणीत्येषा विविचतः । श्रन्यत् पूर्व्वद्यास्त्रेयं॥

ब्रह्मचनादि प्रजाविषयानन्तरं गाणचनुरादिविषयमसेष

<sup>\*</sup> विषयमन्त्राननारं इति तै॰ पु॰ पाठः।

प्रजासु प्राणधारणसिद्धिं दर्शयति। "प्राणस्य त्वा परस्राया इत्याच। प्रजास्वेव प्राणान्दाधार।" इति। (५प०।८ ४०। ६म०)॥

प्रवर्गेस पूर्विदिश्वासनं विधत्ते। "शिरो वा एत श्रञ्ञसः। यत् प्रवर्गः। त्रसे। समु समुद्रासयेत्। जिद्यां यज्ञस्य ज्ञिरो हरेत्। प्राञ्चमुद्रासयितः। पुरस्तादेव यज्ञस्य ज्ञिरः प्रतिद्धाति॥ १॥
प्राञ्चमुद्रासयितः। तस्माद्रसावादित्यः पुरस्ताद्रदेति।" इति।
(५प्र०१८ च्र०१७ म०)। प्रवर्गस्य यज्ञज्ञिरो क्ष्पस्य द्विणादिषु तिस्रषु दिज्ञूद्रासने सित 'ज्ञिरः', 'जिद्यां' कुटिसं यथा
भवति तथा, इतं स्वात्। च्यतः 'पुरस्तादेव' च्याक्ववेन यज्ञज्ञिरःप्रतिधानाय प्रवर्गे प्राङ्मुस्तमेव, 'खदासयेत्'। किञ्च प्रवर्गेस्वादित्यक्ष्पलात् चादित्यस्य च पुरस्तात् एवाद्यात् प्रागुदासनं युक्तं॥

श्रणादीनां तनानयनं विधत्ते । "श्रणोपयमान्धविनाणि धृष्टी रत्यन्ववहरन्ति । सात्मानमेवैन ए सतनुं करोति ।" इति । (५ प्र०।८ प्र०। प्रम०) । तप्तस्य महावीरस्य हस्तेन स्पृष्टुमञ्जस्य- लात् तद्वारणार्थे काष्टविश्वेषा सफी । खपयमः पानविश्वेषः धृष्टी प्रजारनिर्देषारार्थे साधनविश्वेषा । साधनान्तराणा- मणुपदर्शनार्थः 'इति'शब्दः । एतानि सर्व्वाष्ट्रिय महावीरमनु- प्रवर्ग्यादासनदेशे हरेयुः । तेन 'एन ए' प्रवर्ग्य, श्रात्मसहितं श्रीरमहितं 'करोति' ॥

एतदेदनं प्रशंसति। "सातामुक्तिंकोके भवति। य एवं वेद।" इति। (५ प्रशस्त्र शस्त्र ।

साधनानां कारणं दृचिविशेषं विधत्ते । "श्रीदुम्बराणि भव-नि । कर्मा खदुम्बरः । क्रार्क्समेवावद्यमे ।" इति । (५ प्र॰।८ श्र॰। १॰म॰) । खदुम्बरफलस्य भच्छालेने । तृप्ति । तृष्ठेणे । क्रिंपितः ॥

गमनकाको साधनीस्थतं सामगानं विधत्ते। "वर्ताना वा प्रान्तिया ॥ ३॥ यज्ञ १ रचा १ सि जिषा १ सिना । सासा प्रको-तान्विति। साम वै रचे। इ। रचसामपहत्ये।" इति। (५ प्र॰। ८ प्र॰। ११ म॰) ॥ गमनवेलायां प्रकोतुं सामगानेन सिन्तः † 'प्रकोता', तान् सर्वान गुगक्केत्। सास्रो रचे। प्रवात् तद्वानं रचे। उपदाताय भवति॥

यदुकं स्वकारेण, वर्षे यहप्रक्रीकाः चिः वाको निधनमुपवित्त । चर्का वित्तीयं प्राप्यापरेणे चरवेदिं हतीयमिति॥
तिहदमुच्तरं विधास्त्रचादौ प्रक्षेति विधचे । "चिर्विधनमुपैति । चय इसे स्रोकाः । एभ्य एव स्रोक्षेशे रचाः १स्थपस्ति । "इति । (५प्र०।६च्र०।१२म०) । ,पञ्चभागयुक्तस्य
वास्त्रस्ते भागो 'निधनं', तिच्चवारं पठेत्। तेन स्रोकःचयाद चमामपद्रतिर्भवति ॥

पत्नोषहितानां सर्वेवां प्रस्तादः निधनभागे। चारणं विधन्ते।

<sup>\*</sup> ऊर्ग्वत्प्राप्तिः इति D चिक्रितपुक्तकपाठः । † रक्षांसि चे दिवन्मार्गेयोव एसत चाग्रत्य यच्चं चन्तुं गच्छन्ति । चतक्तत्परिचाराय सामगानेन सच्चित इति तै० पुक्तकपाठः ।

<sup>‡</sup> प्रक्तोद्धवत् इति तै॰ पुक्तवापाठः।

# शिशुर्जनेधायाः(\*)। (=)शं च विश्व परि च विश्व विश्व ।

"पुरुषः पुरुषोः निधनमुपैति। पुरुषः पुरुषो हि रचली। रचमामपहत्त्री॥ ४॥" रति। (५ प्रशयः प्रश्मः)। सर्मे-व्याप पुरुषेषु बाधकानि रचांखनुनच्छन्ति चतः सर्वोऽपि 'पुरुषः', 'रचली'। निधनपाठेन तानि रचांखपहत्वने॥

चदासनदेते हिरक्षकापनं विधन्ते। "यत् वृधिकामुद्दा-स्रवेत्। वृधिवीर ग्रुपार्पयेत्। यदणु। त्रपः ग्रुपार्पयेत्। महोषधीषु। मोषधीः ग्रुपार्पयेत्। यदनस्रतिषु। वनस्रती-म्ब्रुपार्पयेत्। हिरक्षं निधायोदास्यति। महतं वै हिरक्षं॥५॥ महत एवेनं प्रतिष्ठापयति।" इति। (५प्र०१८म०)। प्रवर्णये दाहकतात् वृधिकादीनां दाहो माभुदिति हि-रक्षे तदुदासनं म्बिसंयोगेऽपि विनामाभावात् 'हिरक्षं', 'महतं'। मतस्रचेव प्रवर्णे 'प्रतिष्ठापयति'॥

कस्यः । उदस्यक्षमादायाध्यर्थं ब्लार्स प्रंयुधाचा रति चिः प्रद्विणमुक्तरवेदिं परिविश्वन् पर्योतीति । पाठस्त । (१) "बलार्स प्रंयुधायाः ॥ १॥ शिश्चर्यं नधायाः" (१) रति । चे परिवेक, लं 'प्रंयुधायाः' सुखप्राप्तेः, दुःखिविद्यानस्य धारकः, १ 'बस्ताः' सुन्द्रः, 'प्रसि'। 'जनधायाः' जनस्य धारकः, 'शिश्चः' बाक्यदुपसासनीयः, 'प्रसि'। उक्तरवेदिपरलेन यास्येयं॥

<sup>\*</sup> भावनः इति ते । पुक्तनपाठः।

<sup>3</sup> p 2

# (८) चतुः सिक्तु मार्भिर्म्भृतस्य (८) । (१०) सदी विश्वायुः शर्मी

एतकाकामधं परिषेचनं विधक्ते। "बलार्स प्रंयुधाया इति चिः परिषिञ्चन् पर्येति। चिद्यदा चितः। वावानेवा-ग्निः। तस्य ग्रुचः ग्रमयति।" इति। (५प्र०८च०।९५म०)। चाइवनीयादिक्पेणाग्नेस्तिगुणलात् चिवारपरिषेचनेन सर्वं-स्नाग्नेः श्रोकः श्राम्यति॥

कस्पः । निधाय कुमां ग्रंच विच परि च वचीति चिः परि-विञ्चन् प्रतिपर्थेतीति । (८ मन्तः) । हे उत्तरवेदि, 'ग्रंच विच' सुखमपि वहसि, 'परि च विच' दुःखपरिहारमपि वहसि॥

एतनान्त्रसाधां प्रदेशिणाद्यां विधन्ते। "शिः पुनः पर्धे-ति। षट् सम्पद्यन्ते। षड् वा खतवः। खतुभिरेवास्य ग्रुष्ट्र श्रमयति।" इति। (५प्र०) ध्या । १६म०)। त्रीणि प्रदेशिणानि वीक्षप्रदेशिणानीति 'षट्'-सम्पत्तिः॥

कस्यः । चतुःस्रिर्काभिर्म्धतस्य मरवेदिमभिस्येति । (८ मन्त्रः) । 'चतुःस्रितः' कोषचतुष्ट्योपेते मरवेदिः, इयं 'स्रुतस्य' यज्ञस्य, नाभिस्थानीया । चदा 'स्रुतस्य' सत्यभूतायाः भूमेर्नाभिस्थानीया ॥

सक्तस्य भूमिनाभिष्रतं दर्भयति। "चतुः स्वित्तर्गाभिर्धत-स्रोत्या ह ॥ ६॥ इयं वा स्वतं । तस्या एष एव नाभिः। यग्न-वर्ग्यः । तस्रादेवमा ह।" इति। (५ प्र०१८ स्व०१९० म०)। प्रवर्ग्य-हो माधारता दुत्तरवेदिः 'प्रवर्ग्यः', इत्युस्यते ॥ सप्रयाः(१०)। (११)त्रप् हेषेा श्रप् इर्रः। श्रुन्यद् व्रतस्य सिंह्यमः(११)। (१९)घर्मेतत्तेऽत्रमेतत् पुरीषं। तेन् वर्षस्य

कस्यः । यदो विश्वायुरित्युक्तरेणोक्तरवेदिं खरैं। ग्युष्या-\*
नुयूह्तीति । प्रमं सप्रधा दति मक्त्रप्रेषः । (१°मक्तः) । 'सदः'
सप्रदेशविश्रेषः ं उक्तरवेद्युक्तरदेशक्यः, 'विश्वायुः' कत्द्वायुहेतः, श्रतएव 'सप्रधाः' ख्यातियुक्तः, 'श्रमं' सुखहेतः ॥

ांत्रसीत्रब्देन स्वमितिवचां दर्शयति। "सदो तियायुरि-त्याइ। सदो दीयं।" इति। (५प्र०।८ च्र०१८म०)॥

कस्यः । त्रप देवे त्रप कर रित मार्कारीयदेशे उच्छिष्ट-बरिमिति न्युणानुयू इतीत्यनुवर्त्तते । त्रान्यद्भात्य बिसिमेति मस्त्रतेवः । (११मन्तः) । 'देवः' देष्टा श्रनुः, त्रपनीतः, 'क्ररः' कैटिस्थकारी चापनीतः । 'त्रतस्य' त्रनुष्टीयमानस्य कर्माणः, 'त्रन्यत् सिसाः' पूर्वेषितदेषकौटिस्त्राभ्यामितिरित्तं स्रेमेणानु-ष्टानं वयं सम्पादितवन्तः ॥

श्रमेन मन्त्रेण श्रनुनिराकरणं दर्शयति। "श्रप देवे। श्रप इर द्वाइ आह्व्यापनुत्यै।" दति। (५ प्र०१८ श्र०)॥ कन्यः। घर्षैतन्तेऽस्रमेतत् पुरीषमिति दभ्रा मधुमिश्रेण पाचाणि पूरयतीति। पाठन्तः। (१९)घर्षैतन्तेऽस्रमेतत्पुरीषं। •

<sup>\*</sup> नाभिं खरावनुख्या इति तै॰ पुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> उत्तरनाभ्युत्तरदेशः इति तै॰ पुक्तवपाठः ।

<sup>‡</sup> सदःशस्देन इति तै॰ यु॰ पाठः।

चार्चप्यायस्त । वृद्धिषीमहि च वृयं । श्राचिप्यासिषी-महिं(११) ॥ ४॥

(१९)रिन्तिनीमीसि दिख्या गेन्धर्वः। तस्य ते युद्ध-चविद्वीनं। अग्निरध्यक्षाः। बुद्रोऽधिपतिः(१९) । (१०)स-

श्वाचणामिषीमिष् ।"(<sup>(१२)</sup> इति । हे 'धर्मा', 'एतत्' मधुमिनं दिधि, 'ते' तत, 'श्रक्षं', 'एतत्', च 'पुरीषं' सम्पूषं, 'तेन' मधु-मिश्रेण दक्षा, लं 'वर्ड्स्ख' 'श्वाणायस च', श्वभिष्टद्धिस्त्रस्प-बाइस्थं श्वाणायनं मानसः परितोषः, लत्यसादात् 'वयं', श्वपि दृद्धिमाणायनश्च प्राप्नुवाम ॥

एतकाक्तमधं पूरणं विधन्ते। "घर्षेतन्तेऽस्रमेतत् पुरीव-मिति दम्ना मधुमित्रेण पूरचति। अर्म्वा स्रक्षाचं दिध। जर्मेवैनमञ्चाचेन समद्भंचति॥ ७॥" दति। (५ प्र०१८ प्र०१ २०म०)। जर्क् ब्रब्देन खादुलमुख्यते॥

श्रमाद्यश्रब्देनोदरपृत्तिं हेतुलं वेदनं प्रश्नंसति । "श्रमश्रना-टुको भवति । य एवं वेद ।" इति । (५ प्र ० ८ श्र० । २ ९ स० ) । श्रमने च्हाशील: श्रमगयुको दरिद्रः 'श्रमश्रमायुकः' स्त्रः॥

कचाः। श्रधैनमुपतिष्ठमो रिमानामासि दिखा गन्धनं इति। रिमारित्यादयः परिजानादशीनमित्यमा बहते मन्ताः। तेषु प्रथमं मन्त्रमाह। पाठस्त । (१६) "रिमानामासि • इहो-ऽधिपतिः" (१६) इति। रिमानामको सुस्नोकवर्त्ती वः 'गन्धनंः',

## मुस्मार्युषा। सं प्राणिनं। सं वर्षंसा। सं पर्यसा। सं गैापत्येनं। सः रायस्योषेष (१४) ॥ ५ ॥

त्रस्ति, हे प्रवर्ग्य, तद्रूपस्तं 'त्रसि', 'तस्त ते' तादृष्ठस्य गन्धर्य-क्षयः तव, 'हविद्धानं', 'यदत्' हविद्धानास्त्रमण्डपादिसदृषं के कत्तरवेद्यां प्राक् प्रिरस्त्तेनावस्त्रितस्य तदाधाभागवित्तितात्, चेऽयं 'त्रद्राः', कत्तरवेदिं गतः, सेऽयं 'त्रध्यचाः' तद स्नामी, चेऽयं 'क्ट्रः' कृता देवः, सेऽयं 'त्रध्यिपतिः' त्रनिष्ठनिवार-णेनाधिकपास्तकः ॥

मन्ताचरैः प्रवर्णमिष्यः राष्ट्रप्रतिभानं दर्णयति। "रिन्त-नामासि दिखो गन्धर्म राष्ट्राच। रूपमेवाखैतमादिमानप्र रिन्तं बन्धृतां खाचष्टे।" दति। (५ प्रवाद च वारुमव)। 'रिन्तः' बन्धृतं, रमणदेतुलात्, मन्त्रख यत् खरूपमित्त रन्धादि-बन्दोपेतं एतदेव प्रवर्णस्य बन्धृतसच्चणं महिमानं प्रका-जयति॥

हितीयं मन्त्रमार । (१८) "समस्मायुवा ॰ सू रायखी-वेषा" (१८) हित । 'यर्च', यस प्रवर्णस्य प्रसादादायुरादिना रायसीवान्तेन फलवट्केन सङ्गता अस्यासं॥

मन्त्रसाधीरर्थतां दर्भयति। "समदमायुषा सं प्राणेने-

<sup>\*</sup> मखपं पादसदद्यमिति तै॰ पुरावपाठः।

<sup>†</sup> खस्य मिश्नानिर्मात ते॰ पुरासपाठः।।

(१९) व्यंसी । योऽस्मान्देष्टि । यच्चे व्यं दिषाः(१९) । (१९) श्राचिक्रदृष्ट्वा इरिः । मृद्दान्मिना न देश्तः । सप्र स्र्योंग रोचते(१९) । (१०) चिद्सि समुद्रयोनिः । इन्दु-

त्याच । त्राशिषमेवैतामात्रास्ते।" इति । (५ प्र ०।८ प्र ०।२६म०) ॥
हतीयं मन्त्रमाच । (१५)"व्यसी ० यद्य वयं दिसः"(१५)
इति । 'यः', त्रस्ताकं देष्टा, यद्यासाभिर्देखः, उभयविधः
'त्रसी' प्रजः, प्रवर्शेष विमाशितः॥

मक्तस्य परिवित्ता प्रपति नाभिषार रूपतां दर्भयति । "यसे थाऽसान् देष्टि यस वयं दिस दत्या ह । स्रभिषार एवा-दीयः।" इति । ५)प्र ०।८ श्र॰।२ १म०)। 'श्रस्थ' स्रशेः, 'एयः' मक्तपाठः यस्रमानेन कतोऽभिषारः, तेनासे विनस्नतीत्यर्थः॥

चतुर्धं मन्त्रमाइ। (१९) "श्रचित्रद् दृषा इरिः ॰ सर् सूर्येण राचते"(१९) इति। श्रयं प्रवर्गः 'दृषा' कामानां वर्षयिता, 'इरिः' पापस्य इत्तां, तादृशः सन् 'श्रचित्रदत्' \*कन्दनमुत्सादेनास्केटिनं स्तवान्। स च प्रवर्गः 'महान्' गुणैरिधिकः, 'मिचो न' मिच इव, 'दर्शतः' दर्शनीयः, तादृशः 'सूर्येण' सर्भूय 'राचते' प्रकाशयति॥

प्रथमपादे विश्वेषणयोः प्रसिद्धिं दर्शयति। "श्वचिकदद्

<sup>\*</sup> कन्दनमृत्साहेनाध्वन्दनं इति D चिक्रितपुच्चवपाठः। कन्दनमु-त्साहोद्वाटनं इति तै॰ पुचावपाठः।

र्दर्सः ख्रोन च्रतवा । हिर्रस्थपक्षः शकुना भुर्स्युः। महान्त्मधस्ये भ्रव श्रानिवंतः॥ ६॥ नर्मत्ते श्रस्तु मा मी हिश्सीः(१०)। (१०)विश्वावंसुः

त्रवा इरिरित्याइ। त्रवा छोषः ॥ ८ ॥ त्रवा इरिः"। इति। (५प्र०।८ घर । १५ म०)। यथा त्रवलं प्रसिद्धं तथा इरि लमपीति वक्तुं 'त्रवः' इति पुनक्किः॥

दिनीयपादस्य स्तिपरतां दर्शयति । "महासिने न दर्शत रत्याह । सौतियेनेमेतन्"। इति । (५प्र०१६म०)॥ पद्मनं मन्त्रमाह । (५०) "चिद्ध समुद्रयोगिः • नमसे मस्त मा हिएसीः "(९०) इति । हे प्रवर्ध, लं चिद्दि विशेषणविश्विष्टः, 'मसि'। 'चिद् 'मिम्नः, 'समुद्रयोगः' यान-दारा समुद्रसापि कारणभूतः, 'इन्दुः' चन्द्रवराष्ट्रादकारो, 'दचः' उत्पाहवान्, 'स्रेनः' स्रोनवदेगवान्, 'स्तवा' कर्मफ स-युनः, 'हिर्द्धपचः' चित्वाग्रावनुष्ठीयमानः सन् सुवर्षसमान-पचीपेतः, 'शकुनः' पद्धाकारः, 'सुर्द्धः' जगद्भरणसमर्थः, 'महान्' गुणैरिधिकः, 'सध्से' कर्मकर्ष्टिभःसहावस्तानप्रदेशे, 'भुवः' स्थिरः, 'मानिवन्तः' माभिमुक्येने।पविष्टः । हे प्रवर्भ, 'भुवः' स्थिरः, 'मानिवन्तः' माभिमुक्येने।पविष्टः । हे प्रवर्भ, 'ते नमः', मां 'मा हिएसीः'॥

यमुद्रचेानिमन्दस्य तात्पर्यं दर्जवित । "चिद्सि यमुद्र-

<sup>\*</sup> ऋतावा इति A, B, C, D, E, G, चिक्रितपुक्तकावट्कपाउः।

सामगन्धव्ये । त्रापी दह्युषीः । तहतेनाव्यायन् । तद्ग्ववैत् । इन्द्री रारदाण त्रीसां । परि द्वर्थस्य

थे। निरित्या ह। खा में वैनं थे। निंगमयित। 'दित। (५प्र। ८ प्र। १०म०)। समुद्रादिकं जगत्कर्मं रूपां, खकीयां 'थे। निं', प्रापयित। थदा समुद्रो थे। निर्यंख प्रवर्ण्यकेति बड़ नीहिः, समुद्र सहुप्तः पर्मात्मा तस्य कार्षं, तता मन्त्रपाठेन खकीयथे। निप्राप्तिः॥

वैक छाप्रयुक्त चिंधापरि दारार्थता नमस्कार खदर्बवि । "नमस्ते प्रस्तु मा मा दिश्चीरित्या दादिश्याये" । दृति। (५ प्रशक्ष १ प्रण्य । १ प्रण्य १ प्रण्य । १ प्रण्य १ प्रण्य । १ प्रण

षष्ठं मक्तमाइ। (१०) "विश्वावसुर से सगन्धने । परिसर्थं स परिधीर रपश्चत्" (१०) इति। से समस परिमायको गन्धन्नः 'से स-गन्धन्नः'। स च 'विश्वावसु'नामकः, श्वतएव से समकर्षे शूक-ते, तर्र से सममा द्वियमाणं गन्धन्ने विश्वावसुः पर्यमुख्यादिति। से सम्बापहर्कारं तं, 'विश्वावसुर्', 'श्वापे दृष्ट्यद्वीः' श्रव्दे-वता दृष्टवत्यः, तास्त्रान्देवताः 'स्वतेन' यज्ञेन निमित्तेन, 'तत्' तदा, 'श्रव्यायन्' विश्वेषेष गन्धन्त्रं समीपं प्रत्यागक्कन्, 'इन्द्रः', देवः, 'तत्,' श्वपां गमनं, 'श्रव्यवत्,' श्रमुक्तमेष ज्ञातवान्, स प दृष्टः, 'श्वासं' श्वपां समीपे, 'रारहाणः' स्वश्चं गक्कन्, 'सूर्यं स्वं,

<sup>\*</sup> B चिक्रित्युक्त मरिस्र्यंस इति पाठा नाकि।

परिधी र्रप्यात् (१०) विश्वाव सुर्भि तसी एणा-तु। दिखो गेन्ध्वी रजसी विमानः। यदाच सत्य-मुत यन विद्या ॥ ७॥

'परिधीन' परिधियदृशान्, दस्वभिमानिने देवान्, 'पर्यं-पस्मत्' परिते। वेष्टियद्वन् स्रवक्षे कितवान् । यदा गत्धर्यः मेमं मुख्याति तदानोमापा दृष्ट्वा तच गताः, इन्द्रस्य तद-भिश्वाय स्रपां सहायाचे गत्थर्यमवरोद्धं सर्यंरस्थीन् प्रेषित-वानित्यर्थः॥

विश्ववस्र हत्तान्तसरणस्य विकलाङ्गसमाधानार्थलं दर्भ-यति। "विश्ववस्थ् से सगन्धर्मित्या ह। यदेवास्य किय-माणस्यान्तर्यान्ता। तदेवास्यैतेनाप्याययति ।'' इति। (५ प०। ८ प्र०१९८म०)। प्रनृष्टीयमानस्य प्रवर्णस्य 'यत्' प्रङ्गम्, स्वलिजः प्रमार्थितं सुर्वेन्ति, 'तत्' प्रङ्गं, 'एतेन' हत्तान्तसार्णेन, समृद्धं करोति। गन्धर्मेणापादितस्य वैकस्त्रस्याद्गिर्मेण प समा-दितलात्तरमुसारणस्य समाधानार्थलं युक्तं॥

सप्तमं मन्त्रमार। (१८)''विश्वावसुर्भितन्त्रो ग्रणातु। ० धियो रिन्वाने। धिय देने। श्रव्यात्।''(१८) दति। श्रक्तिन् कर्मणि 'यदार्य' यदेव किश्विद्षं यथाशास्त्रं श्रमुष्टितं, 'उत' श्रपि र, 'यत्' श्रद्धम्, 'न विद्य' वयं विस्नृतवन्तः, 'तत्'-सर्वं, 'नः' श्रस्तस्यं,

<sup>\*</sup> काव्यायति इति F, H, चिक्रितपुक्तवदयपाठः।
3 8 2

धिया हिन्दाना धिय इसी स्रव्यात् (१८)। (१०) स-

'विश्वावसुः', 'ग्रणातु' कथयतु । कीदृष्ठः, 'दियो गन्धर्यः' हिव भवे। गन्धर्यजातिः, श्रतः सर्वष्ठ इत्यर्थः । 'रजसे। विन्मानः' रञ्जकस्य गीतस्य विश्वेषेण निर्माता, 'धियो सिन्मानः' बुद्धेः प्रीषयिता, स गन्धर्यः 'नः' श्रस्तदीयाः, 'धिय इत्' बुद्धीः सर्वी श्रिण, 'श्रयात्' रचतु ॥

पूर्वभक्ते यथाक्किकसमाधानचेत्रतं, तददस्तापि वैकस्त-समाधानचेत्ततां दर्भयति । "वियावसुरिभतन्ते स्टकालि-त्याच ॥ ८ ॥ पूर्वभेवोदितं। उत्तरेषाभिस्टकातु"। इति। (५प्र०८ ४०।३० म०)॥

चतुर्थपादे धीरचयेन चतुससृद्धिर्विविचितिति दर्जयिति।
"धियो हिन्याने। धिय दक्षी अव्यादित्याह। चतुनेवास्यै
कच्यवितः"। दिति। (५प्र॰।८प्र०।३१म०)। चतवे। वदा
स्वस्वकार्यकराः तदा प्राधिनां बुद्धयः स्वस्वा भवन्ति। त्रते। धीरचणं चतुषु प्रवाहकवेष प्रवर्णते॥

षष्टममन्त्रमाइ। (९०)'धिक्षमविन्द्षर्षे नदीनां। • रहो। द्धं परिजानाद्धीनं''(९०) इति। यः पूर्वे। गन्धर्वः यक्षि सः

<sup>\*</sup> पूर्वमको यथाप्रवैषस्यसमाधानचेतुः। इति F, H, (पक्रिव्यु सम्बद्धपाठः।

त्रजानां। प्राप्तां गन्धव्वी श्रम्हतानि वाचत्। इन्द्रो दक्षं परिजानाद्षीनं (१०)।(१९) यृतस्वं देव धर्मा देवा देवा-

ययं 'नदीनां' गन्नायमुनादीनां, 'चरणे' प्रवाहक्षे प्रवर्णके,
'धिक्तमिवन्दत्' ग्रुद्धिं खन्धवान्, नदीप्रवहणेन पद्धादिप्रचासनात् ग्रुद्धिं दृष्टवान्। श्रम्मसु पावाणेषु ज्ञजिन्त
प्रवहन्ति इति, 'श्रम्मत्रजाः' नद्यः, तासां, 'दुरः' दाराणि,
'श्रपाष्टणेत्' श्रपनीतवान्, नदीषु प्रवेषुं दारस्वानीयास्वीर्धभ्रताः सार्गाः श्रम्मभिर्धे श्रवहद्धाः, तत्र पावाणान्
श्रपनीय नदीः सेवितुं थे।ग्याः द्यतवान्। ततः 'श्रासां'
नदीनां, 'श्रम्पतानि' ग्रुद्धिकारणानि असानि, सः 'गन्धर्यः',
'प्रवेचित्' प्राणिनामये कथितवान्। ततः 'इन्द्रः', 'दस्तं' सुग्रसं
गन्धस्में, 'श्रहीनं' कापि वैकस्थरहितं, 'परिजानात्' परितो
स्वातवान्।

श्रव जलवाचिना श्रष्टतशब्देन मरणर्हितानां प्राणाना-मिष स्वनं दर्शेयति। "प्रासां गन्धेर्न्वा श्रष्टतानि वे विदि-त्याह। प्राणा वा श्रष्टताः। प्राणानेवासी कल्पयति"। इति। (५प्र०८-श्र०) । श्रष्टतशब्द्पाठेन यजमानस्य प्राणान् सुस्थितान् करोति॥

कष्पः। एतत्तं देव घर्षं देवा देवानुपागा इति श्रक्षि-मन्त्रेति। (१९ मन्त्रः)। हे 'धर्षं देव', 'लं', 'देवः' देवतारूपः

# नुपागाः(११)। (११) इदम्हं मनुष्या मनुष्यान्। सामपी-

सन्, 'एतत्' ऋसाकं प्रत्यचं यथा भवति तथा, 'हेवान्', 'खपागाः' प्राप्तवानिस ॥

श्रत्र प्रवर्धास्य देवलं सर्वदेवप्रापषश्च प्रसिद्ध सित्येतह्र ईने चिति। "एतत्तं देव घर्स देवे। देवानुपागा इत्याइ। देवे। श्रोष सन्देवानुपैति"। इति। (५प्र०८ १०) १३ स०)॥

कत्यः। इदमहं मनुष्यो मनुष्यानिति प्रद्विषमावृत्वेति।
पाठसः। (११) "इदमहं मनुष्यो मनुष्यान्। ॰ यह रायस्योषेष" (११) इति। 'श्रहं' यजमानः, 'मनुष्यः', यन् 'इदं' प्रत्यस्रं
ण्या भवति तथा, 'मनुष्यान्', प्राप्तोमीति श्रेषः। हे 'से मिपीध'
से मिपान, 'मां', श्राभिमुख्येन 'श्रव्विह्रि' प्राप्तुहि, न के वसं
लमेव, किन्तु 'प्रजया रायस्योषेष्', च 'सह', तदुभयमि मां
प्राप्तीतः॥

यजमानस्य मनुष्यतं मनुष्यत्यप्राप्तिस्र प्रसिद्धा इत्येतहर्षयिति। "इदमसं मनुष्या मनुष्यानित्यास् ॥९०॥ मनुष्या सि। एष सन् मनुष्यानुपैति"। इति। (५ प्र०।८ म्र०।३४ म०)॥

से सिपानप्रार्थनायां कारणं दर्भयति । "ई. मरो वे प्रव-ग्रमुद्वासयन् । प्रजां प्रश्लन्ति सिपीयानु द्वासः से सिपीयानु -मेहि । सह प्रजया सह रायस्थे विणेत्याह । प्रजामेव प्रश्लन्-त्रो सिपीयमात्म न्थन्ते" । दति । (५ प्र० ८ प्र० १ ६ ५ स०) । यः

<sup>\*</sup> सप्त प्रवर्ग्यस्य देवप्रायसमिति D चिक्रितपुत्तन्तपाठः।

थाऽरनु मेर्हि । सह प्रजयी सह रायस्पोर्षेष<sup>(१९)\*</sup>।
<sup>(१९)</sup>सुमिचा न चाप केर्षिथयः सन्त ॥ दुर्मिंचास्तसी
भूयासः । योऽस्मान् देष्टि । यन्त्रं वयं दिष्मः<sup>(१९)</sup>।

प्रवर्धे उदासयित श्रमे तदानीं तं 'प्रवर्धम्', 'श्रनु', खकीयां 'प्रजां' पुत्रादिकां, 'प्रप्रून्' गवादीन्, 'सेामपीयं' करिष्यमाखं सेामपानश्च, 'उदासः' 'ई.श्वरः' उदासियतं समर्थे। भवति। प्रवर्धोदासनमनु सर्व्यमिदं नम्बतीत्यर्थः । श्वतः सेामपीये-त्यादिमन्त्रपाठेन प्रजादिकं खात्मनि सम्पादयति॥

कत्यः। सुमिना न त्राप त्रेषिधयः इति मार्काखीयदेत्रे खिल्हिष्टखरे मार्क्कथिलेति। पाठस्त । (११) "सुमिना न त्रापः त्रेषिधयः सन्तु • यञ्च वयं दिन्नः" (११) इति। एताः 'त्रापः', तत्कार्याः 'त्रोषधयः', च 'नः' त्रसाकं, 'सुमिनाः' सिस्तिग्धाः, 'सन्तु'। 'यः' देष्टा, यञ्च देखः, 'तसी' खभयसी, 'दुर्सिनाः' श्रनवः, 'सन्तु'॥

प्रथमपादखाजी:प्रतां दर्जयति। "सुमिचा न त्राप त्रोषधयः सन्वित्यादः। त्राज्ञिषमेवैतामात्रास्ते"। रति। (५प्र०। ८त्र ०।३६म०)॥

**उत्तरभागसः प्रमुविषयाभिचारलं दर्भयति । "दुर्मिना-**

<sup>\*</sup> B चिक्रितपुत्तको सद्द प्रजयेति पाठो नात्ति। G, B, चिक्रित-पुत्तकयोः 'स्पां'कार उदात्तो चन्यत्र 'वे'कारः।

<sup>†</sup> न प्रधातीलार्थः इति E चिक्रितपुराक्षपाठः।

# (रण)उद्यं तमस्त्रारं । जदु त्यं चिषं(रण) । (रप)द्ममूषु

सासी भ्रयासुर्वे। साम् देष्टि यञ्च वयं दिस इत्याह । चभि-चार् एवासीव:"॥ इति । (५प०) ध्य०। १७२०)॥

कत्यः। उदयं तमस्यारीत्यादित्यमुपस्तायोदुत्यं चित्र-मिति दाभ्यां गार्थपत्ये जुद्देात्युपतिष्ठते दति। उदयमिति मन्त्रः, समास्ताग्र दत्यनुवाके व्यास्थातः। उदुत्यं जातवेदसं चित्रं देवानामिति मन्त्रदयं चदुत्यमित्यनुवाके व्यास्थातं।

एतकाक्तदयसाध्यक्षेमं विधक्ते। "प्रवा एषे। आंद्रोक्षां क्षेका
श्वावते। यः प्रवर्णमुद्दासयित। एदु त्यं चित्रमिति से दो
श्वात्त्रम्यां पुनरेत्य गार्चपत्ये जुहाति। श्रयं वै क्षेकोः
गार्चपत्यः। श्वक्षित्रेव क्षेको प्रतितिष्ठति। श्रयो खलु वा श्वादित्यः सुवर्गे। स्रोकः। यत् से दो भवतः। ते नैव सुवर्गः क्षेकाः

श्वीतः ॥१९॥ दति। (५ प्रशस्त्र १ १६० मर)। प्रवर्ण्येदास्य ने न

स्वयमेव 'श्रक्षां क्षेकात्', अष्टे। भवति। गार्चपत्यस्थेतक्षेक इप
लेन तत्र हो से सित खयं 'श्वित्र म्, क्षेकि, प्रतिष्ठिते। भवति।
श्वादित्यस्य खर्गकोक इपत्वात् से दिस्मकोण खर्गाद्वि अंशो
न भवति।

ब्रह्मणस्वा परस्थाया द्रत्याह, द्धाति, श्रम्बित्य, रचसी रचमामपद्रत्ये, वे दिर्ष्यं, श्राह, श्रद्धंयति, श्रोष, रुषानित्याह, मनुष्यानित्याह, श्रस्थेवः, श्रष्टी च॥

इति माधवीये पश्चमप्रपाठके नवमाऽनुवाकः ॥ ८ ॥

<sup>\*</sup> जाकाप्तवैति इति H, F, चिक्तिवपुत्तक दयपाठः।

त्यमुसभ्यर्थं सनिं\*। गाय्चं नवीयारसं। अप्रे देवेषु प्रवीचः(१५)॥ ८॥

यामीधे तां तं एतेनावयने खाहा, धर्माणा, शं-युधायाः, प्यासिषोमहि, पोषेण, निषंतः, वृद्धा, संन्तु, श्रष्टी चं॥ अनु०११॥

कलाः । इसमूषु त्यमसम्य मित्या दवनीये जुहोती त्युपितछनां इत्येक इति । पाठस्त । (१५) "इसमूषु त्यमसम्य सिनं ।

श्रियो देवेषु प्रवेष प्रति । हे 'श्रियो', 'देवेषु', मध्ये
'श्रिसम्यं', 'सिनं' फलदानं, 'प्रवेष्यः' प्रकर्षेण कथय । न केवसं
फलदानं, किन्तु 'त्यमिममूषु' तं श्रास्त्रप्रसिद्धमिमसस्याभिरिदानीं श्रमुष्ठितं प्रवर्श्यमपि सुष्ठु देवेषु, चपय । कीदृश्यं
प्रवर्श्य, 'गाथनं' गायत्रादिक् न्दे। युक्तं । श्रत्य पूर्व्ववास्तातं,
'क्रन्दोभिवा एषिक्रयत इति'। 'नवीया एसं' श्रतिश्रयेन नूतनं,
सर्वाङ्गसम्पूर्ण सित्यर्थः ॥

श्राखान्तरे यानि प्रवर्णकामानि, तेषामाधारस्रता ये मन्त्रास्तान् विधन्ते। "प्रजापति वै देवाः ग्रुकं पयोऽदुष्टन्। तदेभ्याे न व्यभवत्। तदग्निर्व्यकरोात्। तानि ग्रुकियाणि सामा-न्यभवन्। तेषां यो रसेऽस्यचरत्। तानि ग्रुक्रयजूर्स्थभवन्।

<sup>\*</sup> G, I, चिक्रितपुक्तकदये "भ्यं"कार उदात्तः।

<sup>†</sup> उपतिस्रुत इति D चिक्रितमुक्तनपाठः।

<sup>3</sup> т

प्रुक्तियाणां वा एतानि प्रुक्तियाणि। सामपयसं वा एतयी-रन्यत्। देवानामन्यत्पयः। घर्गाः पयः ॥१॥ तत्सास्नः पयः। षदजायै पयः। तद्देवानां पयः। तस्नास्यनैतिर्यंज्भिंस्वरन्ति। तत्त्वयसा चरन्ति। प्रजापितमेव तद्देवान् पयसान्नाचेन सम-र्द्धवन्ति। (५प्र १९० म ०। १म०)। पुरा कदाचित् 'देवाः', सर्वे 'प्रजापतिं', कामधेनुं क्रला 'श्रुक्तं पयः' प्रवर्ग्यरूपं चीरं, दुम्धवन्तः। 'तत्' एकमेव, भ्रता देवेभ्यः 'न स्थभवत्' बद्धनां देवानामर्थे विविधं नाभ्रत्। श्वतः सर्देषां भागाय न पर्याप्तं, तदानीं 'ऋग्निः', 'तत्' एकं पयः, विविधं 'श्रकरे।त्'। 'तानि' विविधानि पर्यांसि, 'ग्रुकियाणि' प्रवर्ग्यसमन्धीनि, 'सामा-न्यभवन्'। 'तेषां' च पये। रूपाणां साम्नां, 'ये। रसः', 'त्रत्यचरत्' तेभ्यः श्रस्तवत्, 'तानि' सामभ्यः सुतानि साराणि, 'ग्राक्रयजूर्णवे' प्रवर्श्यमनिक्षने। मन्त्राः, श्वासन् । 'शुक्तियाणां' प्रवर्श्यमनिक्षनां सार्चा, सम्बन्धीनि प्रवर्श्ययोग्यानि 'एतानि' यजुरू वि। इत्यं प्रव-र्गाङ्गमन्त्रेत्यत्तिह्ना, त्रथ द्रव्यमुच्चते, 'एतथाः' वच्छामाणयाः द्वया: पयसीर्मध्ये, 'ऋन्यत्' एकं, 'सामपयसं' साझां प्रियं चीरं, 'चन्यत्', 'चत्', 'देवानां', प्रियं। तदुभयं विभज्य प्रदर्श्वते। तच गद्यं सामदेवतायाः प्रियं, श्रजाचीरं देवानां प्रियं, यसादेवं भन्त्रोत्पत्ति:, चीरदयम् एतादृग्रं, 'तस्रात्', 'यत्र' कर्माख, 'एतै:' 'यजुर्भिः' प्रवर्ग्यमन्त्रैः, 'चरन्ति' त्रनुतिष्ठन्ति । 'तत्' तच कर्माण, दिविधेन 'पयसा', 'चरन्ति'। ग्रुकियमन्त्रेः चीरदयं

<sup>\*</sup> षभवन् इति E, चिक्रितपुक्तकपाठः।

नुज्ञयात्, इति मन्त्रद्रयविशिष्टकर्मविधिरयं द्रष्टयः । तेन कर्मणा 'प्रजापति', 'देवान्', च श्रत्नसम्द्रान् कुर्वन्ति॥

तत्ति इंदर्ग प्रशंसित । "एष इते साचात् प्रवार्यं भचयति । चस्त्रेवं विदुषः प्रवार्यः प्रदृज्यते" । इति । (५ प्र०१० प्र०। १ स०) । 'एवं विदुषः' प्रवार्यमा हात्यविदः, 'चस्य', 'प्रवार्ये', प्रमृष्ठीयते, सः 'एषः' 'साचात्' मुख्यं, प्रवार्यफ सममुभवति ॥

तस्य प्रवर्श्यस्य काम्यमुदासनदेशं विधत्ते। "उत्तरवेद्या-मुदासयेत् तेजस्कामस्य। तेजो वा उत्तरवेदिः॥२॥ तेजः प्रवर्श्यः। तेजसैव तेजः समर्द्धयति"। इति। (५प्र०१९० प्र०१ १म०)। उत्तरवेदेरम्याधारतात् प्रवर्श्यदिषयः तत्स्त्रह्प-तात् उभयोस्रोजस्त्रम्॥

तमेव देशं फलान्तराय विधत्ते। "जत्तरवेद्यामुद्दासये-दस्रकामस्य। शिरो वा एतद्यश्वस्य। यह्मवर्ग्यः। मुखमुत्तर-वेदिः। श्रीचौँव मुखस् सन्द्धास्त्रश्वाद्यः। श्रन्नाद् एव भवति"। इति। (५ प्र०१९ श्र०१४ म०)। प्रवर्गस्य श्विरोद्धप-लाद्त्तरवेदेः मुखलात्त्रवास्थोद्धासने स्रायसं भेतिनुं शिर्सा मुखस्य साधनं इतं भवति। तताऽयं 'श्वस्नादो भवस्येव'॥

उत्तरवेद्यामुदासनं प्रश्नंसति। "यत्र खलुवा एतमुदा-सितं वया श्रसि पर्यासते। परि वैताश समां प्रजा वयाश्र-स्थासते॥ ३॥ तस्मादुत्तरवेद्या मेवेद्दासयेत्। प्रजानां गेएी-

Digitized by Google

धाय''। इति । (५ प्र०१९० प्र०१५ म०)। 'यत्र' यसिन् संवस्तरे, कि विद्देशिवशेषे, 'खदासितं', 'एतं' प्रवर्धे, 'वयाष्ट्रसि' पित्रणः, 'पर्धासते' परित त्रागर्धोपविश्वन्ति, 'ताष्ट्र समां' तं संवस्तरं सर्वमिष, पश्चिणः, 'प्रजाः' पुत्रादीन्, 'पर्यासते' खुवा-दिश्ववदेशेषु प्रविश्वन्ति, प्रजा सियम्त दत्यर्थः। प्रतस्तेजेाऽस्वका-सराहित्येऽपि प्रजार चणार्थं, 'खन्तर्वेद्याभेवादासयेत्'॥

तत्रापि देशिवशेषं विक स्थितं विधत्ते। "पुरो वा पश्चा-देशियं सथेत्। पुरस्तादा एतज्ज्ये। तिहदेति । तत्पश्चास्त्रियो-कित । स्वामेवैनं थे। निमनूदास्वति" । द्रति ॥ (५ प्र॰।१ ॰ प्र॰। ६ म॰)। उत्तरवेदेः पूर्वभागे पश्चिमभागे वा प्रवर्धे 'खदा-सथेत्'। प्रवर्धस्वरूपं दृदं श्रादित्यं ज्योतिः', 'पुरस्तात्', 'खदेति', 'पञ्चात्', श्रसमेति । ततस्त्रथे। हभये। रपि तदीय-स्थानस्वात् स्वकीयमेव स्थानं 'श्रमु'स्त्य 'खदास्थित' ॥

श्रन्यं देशविशेषं विधत्ते। "श्रपां मध्य उदावयेत्। श्रपां वा एतसाध्याज्ञ्योतिरजायत। क्योतिः प्रवर्धः। ख एवैनं धाना प्रतिष्ठापयति'' इति ॥ ४ ॥ (५ प्र०१० प्र०१७ म०)। 'एतत्' श्रीर्व्यविद्युत्खक्ष्पं, "क्योतिः', 'श्रपां मध्याद आयत'। 'प्रवर्धः', च 'क्योतिः'खक्ष्पः। तस्मात् 'एनं' प्रवर्धे, खकोव एव क्याने 'प्रतिष्ठापयति'॥

देशान्तरं विधत्ते। "यं दिव्यात्। यत्र स स्थात्। तस्रां

<sup>\* &#</sup>x27;एतत्' वैद्युंतरूपमिति E, चिक्रितपुक्तकपाठः । 'रतत्' चैार्व- वैद्युतरूपमिति H, चिक्रितपुक्तकपाठः ।

दिश्वदासयेत्। एष वा श्रिय्ञीयानरः। यहावर्गः। श्रिश्चिवेनं वैश्वानरेणाभिप्रवर्त्तयति \*''। इति। (५ प्र०१० श्र०। प्रम०)। यजमानः 'यं' पुरुषं, 'दिखात्', 'सः' देखः, यस्यां दिशि तिष्ठति, 'तस्यां दिशि', प्रवर्ग्ये 'उदासयेत्'। प्रवर्ग्यस्य वैश्वा-नराग्निरूपलात् 'एनं' देखं, 'श्रभि'लस्य वैश्वानराग्निनेव 'प्रव-र्त्तयति'। तेनाग्निना तमभिता दस्तीत्यर्थः ॥

तत्रैव कश्चिदिशेषं विधत्ते। "त्रौदुम्बर्याष्ट्र शाखायामुदामयेत्। ऊर्ग्वा उदुम्बरः। त्रन्नं प्राणः। ग्रुघ् घर्मः॥ ॥ ॥
ददमहममुखामुखायणस्य ग्रुषा प्राणमपि दहामीत्याह।
ग्रुपैवास्य प्राणमपि दहति। ता जगार्त्तिमार्क्कति"। दति।
(५प्र०१०त्र०१८म०)। उदम्बर्यस्य येयं शाखा तस्यां
प्रवर्धे 'उदाषयेत्'। उद्म्बरसाम्रद्भवत्, त्रन्नस्य प्राणस्थितिदेतुवात्, घर्मस्य च मन्तापद्भवात्, तदनुषारेणोदासनकाले
ददमित्यादिमन्तं पठेत्। 'त्रमुखायणस्य' देवदत्तपुत्रस्य, 'त्रमुख्य' यज्ञदत्तस्य, 'प्राणं' 'ददं' प्रत्यत्तं यथा भवति तथा,
'ग्रुषा' मन्तापेन, 'त्रपि', 'दहामि' सर्वता दर्भं करोमि। एतनान्त्रपाठेन 'त्रस्य' देखस्य, 'प्राणं', मन्तापेन 'दहति', एव।
तदानोमेवासा 'त्रात्तिं', प्राप्तेति॥

देशान्तरं विधत्तं। "यत्र दर्भा उपदीकमन्तताः खुः। त-

<sup>\*</sup> वैश्वानरेखातिप्रवर्त्तयति इति F, H, चिक्नितप्कतबयपाठः।

<sup>†</sup> वच्चमायोाऽयमिति D, F, H चिक्रितपुक्तकवयपाठः।

<sup>‡</sup> इरतीवर्थः इति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

द्दासयेद् वृष्टिकामस्य। एता वा अपामनुक्तावर्थीः नाम।

ण्दर्भाः। असी खलु वा आदित्य दतो वृष्टिमुदीर्यत।

श्रमावेवासा आदित्यो वृष्टिं नियक्कति। ता आपो नियता

श्रमावेवासा आदित्यो वृष्टिं नियक्कति। ता आपो नियता

श्रमावेवासा आदित्यो वृष्टिं नियक्कति। ता आपो नियता

श्रमाव यन्तिः दति ॥६॥ (५प्र०१० श्र०१० म०)। यसि
न्देशे 'दर्भाः', 'उपदीकसन्तताः' सम्मेरिविक्किश्नाः, में भवन्ति।

वृष्टिकामः तच 'उदासयेत्'। य एते दर्भाः 'एताः', एव 'श्रपां',

'श्रमुक्तावर्थः' दत्येतश्नामभाजो भवन्ति, 'श्रमुक्ताः' श्रमुक्तम
गताः प्रवादाः, तस्त्रका नद्यः 'श्रमुक्तावर्थः'। श्रापो वै दर्भा

दति श्रत्यन्तरात् दर्भाणामिविक्कित्रप्रवाहोपेतनदीक्पलं। प्रव
गर्यसादित्यक्पलादादित्यवद् वृष्टिप्रदः। श्रतो दर्भेषु तद्
दासने सति 'श्रादित्यः', द्युक्ताकाद् 'वृष्टिं', प्रेरयति। 'ताः'

च 'श्रापः', 'श्रम्वना' महदेशेन सह, 'नियताः', प्रवर्त्तन्ते॥

गाः पयः, उत्तरवेदिः, श्रासते, खापयति, घर्मः, यन्ति ॥
इति पञ्चमप्रपाठके दश्रमाऽमुवाकः ॥ १०॥

इति मायनाचार्याविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रण्यके चतुर्थप्रपाठके एकादशोऽनुवाकः ॥ ९९ ॥

<sup>\*</sup> चपामनूभ्भावर्थं इति B. E, G, I, चिक्रितपुक्तकचतुरुयपाठः। चपामन्म्स्यावर्थे इति J, चिक्रितपुक्तकपाठः।

 $<sup>\</sup>dagger$  स्तम्ब एव विच्छित्रा इति D चिक्रितपुत्तकपाठः। स्तम्भरिब-च्छित्रा इति E चिक्रितपुत्तकपाठः।

#### त्रय दादशे। (न्वाकः।

(१)म्हीनां पर्योऽसि विहितं देव्चा<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>ज्योतिभी श्रमि वनस्पतीनामेषिधीनाः रसः<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>वाजिनं त्वा वाजिनेऽवनयामः। जुर्द्धं मनः सुवर्गं <sup>(१)</sup>॥ श्रनु ०१२॥

## त्रथ दादशोऽनुवाकः।

एकादश्चे प्रवर्शेदासनमुक्तं। तत्र महावीरे द्रचणूरणा-वसरे घर्मेतसेऽस्रमितिं मन्त्रात् पूर्वे चया मन्त्रा श्रपेचिताः, ते श्रव दादश्चे श्रमिधीयन्ते। कन्त्यः। महीनां पथाऽमीति महावीरे गोपय श्रानयतीति विहितं, देवचेति मन्त्रश्चेषः। (१ मन्त्रः)। हे द्रव्य 'देवचा' देवनिमित्तं, 'विहितं' सन्पा-दितं, 'महोनां' गवां, 'पयः', 'श्रसि'॥

कत्यः । ज्योतिर्भा श्रिषं वनस्पतीनामोषधोनाष्ट्र रस इति
मिध्विति महावीर श्रानयतीत्यनुवर्त्तते । (१ मन्त्रः) । हे
मधुद्रच्य 'वनस्पतीनां', 'श्रोषधीनां', च 'रस'स्त्रतस्तं 'ज्ये।तिभीः' ज्योतिषां प्रकाशकः, 'श्रिष'॥

कच्यः । वाजिनं ला वाजिनो वनयाम इति दधीनि महावीर श्वानयतीत्यमुवर्त्तते । ऊद्धें मनः सुवर्गमिति मन्त्र-श्रेषः । (३ मन्त्रः) । 'ऊद्धें' उपरिवर्त्तमानं, 'मनः' मननीयं,

<sup>\*</sup> निरूपगावसरे इति E चिक्रितमुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> ५०० एके द्रख्यम्।

<sup>‡</sup> देवेषु देवनिसित्तसिति E चिक्रितयुक्तकपाठः।

## श्रथ चयादश्रीऽनुवाकः।

(१) त्रास्तान् शैः प्रशिवौं। त्रास्तान्यमे युवा गाः। स्त्रिक्तमा विश्वा भवना। स्त्रिको युग्नः प्रजनयतु(१)। (१) त्रास्तानजेनि प्राजनि। त्रास्त्रिकार्जायते हर्षा। स्त्रिकात् प्रजनिषीमहि(१)॥ त्रातु०१३॥

खर्गे प्राप्तुम्, हे द्धिद्रख, 'वाजिनं' श्रव्भवन्तं, लां 'वाजिनः' श्रव्भवन्ते। वयं, 'श्रवनयामः' महावीरे प्रचिपामः॥

द्दति षायनाचार्यावरचिते माधवीये वेदार्घप्रकामे यजु-रार्थ्यके चतुर्घप्रपाठके दादमोऽनुवाकः ॥ १२॥

## त्रय चयादशाऽनुवाकः।

चयादममारभ्य प्रायेण घर्मप्रायस्वित्ताः \*उच्यन्ते। कत्यः।
यदि घर्म स्कन्देत्, श्रस्कान् द्याः प्रधिवीमिति दाभ्यामिनमन्त्रयते इति। तच प्रथमामा । (१) "श्रस्कान् द्याः प्रधिवीं।
•स्कन्ने। यज्ञः प्रजनयतु" (१) इति। 'द्याः' द्युलोकास्यो देवः,
'पृथिवों', देवतां प्रति 'श्रस्कान्' स्ववीयें स्कन्दितवान्। तथा
'युवा' यावनापेतः, 'च्यमः', 'गाः', बद्धोः प्रति 'श्रस्कान्'
स्वकीयं वीयें स्कन्दितवान्। 'इमा विश्वा सुवना' एतानि

<sup>\*</sup> चरोदश्वमारभ्य चरो धर्मप्रायस्थिता इति E चिक्रितपुर्णकपाठः।
† वर्षीः इति D चिक्रितपुर्णकपाठः।

# श्रथ चतुर्दश्रीऽनुवाकः। या पुरस्ताद्विद्युदापंतत्। तां तं युतेनावये चे स्वा-

सर्वाणि भ्रतजातानि, 'स्कन्ना' स्कन्नवीर्ये रूपाणि । चता-ऽचापि 'स्कन्नः' द्रव्यस्कन्दनयुक्तः, "यज्ञः', 'प्रजनयतु' प्रजा-मुत्पादयतु ॥

त्रय दितीयामार । (१) 'त्रस्कानजिन प्राजिन । ० स्कन्नात् प्रजिनिमेरि''(१) रित । 'श्रस्कान्' द्रयं स्कन्नमध्रत्, तेन 'श्रजिन' किञ्चिदपत्यमुत्पन्नं । 'प्राजिन' प्रकर्षेषापत्यस्य श्रपत्य-मृत्पन्नं । 'स्कन्नात्', द्रयात् 'द्रषा' सेचनसमर्थः पुत्रः, 'श्राजा-यते' । श्रते। वयं 'स्कन्नात्' द्रयात्, 'प्रजिनिषोमिरि' प्रकिन् विषापत्यमृत्पाद्यामः ॥

रति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रखके चतुर्थप्रपाठके चयोदभोऽनुवाकः॥ १३॥

## प्रच चतुर्वो। ज्वाकः।

कत्यः । यदि घर्षेण चरत्यु विद्युदापतेत् या पुरस्ता-दिद्युदापतदिति । एतैर्थयालिङ्गं जुड्डयादिति । पाठस्त । "याः पुरस्तादिद्युदापतत् । ॰ तां त एतेनावयजे स्वादा" इति । 'या' 'विद्युत्' श्रमनिक्ष्णा, 'पुरस्तात्' पूर्व्ययां दिमि, 'श्रापतत्' पतितवती, इति 'तां' विद्युतं, 'ते' तव, सम्बन्धिना

<sup>\*</sup> स्वातम्ययुक्त हति E चिक्रितपुत्तकपाठः।

हो। या देखिणुतः। या पृष्ठात्। योत्तर्तः। योपरि-ष्टाद्विद्युदापंतत्। तां तं रृतेनावंयजे स्वाही ॥ श्रातु० १४॥

## श्रय पञ्चदश्री (न्वाकः।

प्राणाय खाही व्यानाय खाहीऽपानाय खाही। चक्षेषे खाहा श्रीचीय खाही। मनसे खाही वाचे सरेखत्ये खाही॥ अनु०१५॥

'एतेन' होसेन, 'श्रवयंत्रे' नाश्यास\*। श्रव त इत्यभिधाना-द्वर्म: सम्बोधनीय:। या द्विणत इत्यादिषु विषु विद्युदि-त्यादिकंसनुषद्भनीयं। श्रमुषङ्गद्यातनायैवेक्तिसे सन्त्रे पुनः प्रकृते॥

इति सायनाचार्य्यविर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजु-रार्ष्यके चतुर्थप्रपाठके चतुर्दभाऽनुवाकः॥ ९४॥

## श्रय पञ्चद्रशेऽनुवाकः।

कर्यः । प्राणाय खारा पूष्णे खारेत्येतावनुवाकी वर्ष प्रायिश्वत्तानीति घर्मविषये यदैकच्यं तदारियत्तमनुवाकदय-रोगः । तर्वेकमनुवाकमारः । "प्राणाय खारा यानाय खारा

<sup>\*</sup> नाष्ट्रयामि इति D चिक्रितमुक्तकपाठः।

## श्रथ वेष्डियोऽनुवाकः।

पूषो स्वाही पूषो शरंसे स्वाही। पूषो प्रप्याय स्वाही पूषो नरिश्वाय स्वाही। पूषोऽहुषये स्वाही पूषो न्रणीय स्वाही। पूषो सीकेताय स्वाही॥ अनु०१६॥

• वाचे सरख्यी खादा" दित । 'वाक्'शब्देन वक्तव्यशब्दमा-चलक्रद्भां वार्यातुं देवतावाचकस्य सरख्तीशब्दस्य प्रयोगः॥ दित सायनाचार्यं विर्चितं माधवीये वेदार्यप्रकाशे यजुः रारुखके चतुर्थप्रपाठके पञ्चदशे। ८मुवाकः॥ ९५॥

## श्रय केडिशोऽन्वाकः।

श्रमुवाकान्तरमाह। "पूष्णे खादा पूष्णे शरमे खादा।

• पूष्णे साकेताय खादा" दति। पेषकी देवः 'पूषा', स

एव विश्रेषणभेदाद्भिद्यते। 'श्ररमे' श्रमूणां दिसकास, 'प्रप
व्याय' प्रक्षष्टखर्गमार्गदिताय, नरान् समुख्यान्, धिनेति

प्रीणयतीति 'नरन्धिषः', तसी। 'श्रमूणिः' रखनेन दीष
मानः, तसी। मृनय दति धातोर्नद्षशब्दः प्राणिनां खख
मार्गेषु नेता 'नद्षः', तसी। श्रासमन्तात् श्राममाकेतः तेन

सह वर्त्तत दति 'साकेतः', तसी॥

इति सायनाचार्याविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रक्षके चतुर्थप्रपाठके वाडग्रोऽन्वाकः॥ १६॥

3 T 2

## त्रथ पप्तदश्री (नुवाकः।

उद्स्य शुष्पाद्वानुनार्त्त विभित्ति । भारं प्रविवी न भूम । प्रश्रुकति देवी मेनीषा । श्रुसात् स्तिष्टो रथो न याजी । श्रुष्टिन्तु एके मिष्टु साम मन्वत । तेन्

#### श्रथ सप्तद्शीः भ्वाकः।

कथाः । घर्षेष्टकामुपद्धात्युद्ध ग्रुमाङ्गानुरित्यनुवाकेनेति । एतथ महाग्नियने द्रष्ट्यं । तथा च तव स्वकान्तेणां । घर्षेष्टकामुप्धाय कुषायिनी तथाः प्रवर्धे मक्तान्ति । पाठसः । "उदस्य ग्रुमाङ्गानुनं मं विभक्ति । • तथा देवतथाङ्गिरखद्भवा बोद" इति । 'भानुः' स्वर्थः, 'श्रस्थ' श्रग्नेः, 'श्रुमात्' वस्नात्, 'उत्' एति, उक्कब्देनाकाङ्गितत्वात् एतीत्य-ध्यादर्म्बाः । स च भानुः 'नार्मः' श्रान्तिं न प्राप्तः, पुनः पुनः उदयङ्गक्ति। ऽप्यग्निवस्माहाय्यादान्तिंसस्य न विद्यते । 'षृथिवी न' स्वमिरिव, स्वमिप्रयातं 'भारं', 'विभक्तिं' । यद्या पृथिवी प्राणिनां भारं सहते तथा श्रयं रिमामारं सहते । तस्य श्रग्नेः प्रसादात् 'ग्रुका' निर्मेखा, 'मनीषा' 'देवो' कर्यांचि मनः प्रेरयन्ती देवता, प्रकर्षेण 'एतु' प्राप्नोत् । किक्षिमत्तिति एतदुच्यते, 'श्रस्तत्' निमित्तार्थे, पञ्चमी, श्रस्नाननुग्रहीतु-

<sup>\*</sup> एधिन इति E चिक्रितपुत्तकपाठः।

<sup>†</sup> मन्मती इति D, F चिक्रितमुक्तवदयपाठः।

स्र्यंभधारयन्। तेन् स्र्यंभरोचयन्। घृमीः शिर्-स्तद्यम् ग्निः। पुरीषमित् सिम्प्रंयं प्रजयां पृश्विभिर्भु-वत्। प्रजापितिस्वा सादयतु। तया देवत्याङ्गिर्-स्वड्रवा सीद॥ श्रनु॰ १७॥

मित्यर्थः । बुद्धिप्राप्ता दृष्टानाः । 'स्तर्यः' वर्धिकना स्ष्युतच्येन निष्पादितः, 'वाजो' वेगवान्, 'र्था न' र्थ इत,
'एके' महात्मानः, तं श्रीमं 'श्रर्षनाः'। 'महिं' पूजाहें, 'साम'
सर्वेषु समं, 'मन्तर' मनसि निश्चितवन्तः । 'तेन' श्रीमतेजसा, 'स्र्य्यें', 'श्रधार्यन्' पोषितवन्तः । जद्यनां वावादित्यमित्ररन्समारोहतीति श्रुतं, 'तेन' श्रीमतेजसा, 'स्र्य्यें',
'श्ररोष्यन्' श्रादीप्तियुक्तमकुर्व्वन् । 'धर्मः भिरः' यदिदं प्रवर्गः
ह्पं यश्रस्य भिरोऽस्ति, 'तद्यं' चोयमानः, 'श्रीमः', एव ।
श्रतो हे श्रमे, लं 'पुरीषं' इष्टकोपादान स्त्रत्सुक्त्ं, 'श्रिमं' ।
तच्च खक्षं 'प्रश्रया पश्रिभः', 'सम्', एत्य 'प्रियं सुवत्' यश्रमानानां प्रियं भवति । तथाविधामिक्षे हे घर्मेष्टके 'प्रशापतिः',
लां श्रत्र चेत्रे 'सादयत्र' स्थापयत् । 'श्रिक्षरखत्' श्रिक्षरोभिरिव, 'तया' प्रशापतिदेवतया, उपहिता सती 'भ्रुवा सीद'
स्थिरा भ्रत्वा तिष्ठ ॥

इति सायनाचार्य्यविर्षिते माधवीये वेदार्धप्रकामे यजु-रारखके चतुर्थप्रपाठके सप्तदमोऽनुवाकः॥१७॥

<sup>\*</sup> इस्कोपधानेति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

## त्रयाष्टादशे। उनुवाकः।

यास्ते श्रम श्राद्री यानया याः कुंलायिनीः। ये ते श्रम इन्देवा या उर्णुनाभयः । यास्ते श्रमे तृतुष् फर्ज्जो नामे। ताभिक्तमुभयोभिः संविद्ानः। प्रजा-भिरमे द्रविणेह सीद। प्रजापितस्त्वा सादयतु। तया देवत्याङ्गिरसद्भुवा सीद॥ श्रनु०१८॥

## त्रथाष्टादभोऽनुवाकः।

कस्यः । कुलायिनीं यास्ते त्रार्द्रा योनय दत्यनुवाकेनेति, जपदधातीत्यनुवर्त्तते । पाठस्त । "यास्ते त्रग्न त्रार्द्रा योनयो याः कुलायिनीः । ॰ तया देवतयाङ्गिरखड्ग्वा सीद" दति । हे 'त्रग्ने', 'ते' लदीया, 'त्रार्द्राः योनयः' त्रत्रत्यख्र्यवाहाद्धि-द्याः, 'त्रार्द्राः' कारणविश्वेषाः, सिन्त । त्रत्रत्याद्ध्यवाहाद्धि-जातामग्नेस्तनुं यित्रयाः सम्भरामीति त्रुतेः । 'याः' च 'कुला-र्यिनीः' त्राहवनीयादिस्थानविश्वेषाः सिन्त । हे 'त्रग्ने', 'ते' लदीयाः, 'इन्द्रवः' चन्द्रप्रस्तयः स्थानविश्वेषाः, 'ये', सिन्त । 'या उर्जुनाभयः' यास्रोर्णुनाभ्यादिस्थानविश्वेषाः सिन्त । हे 'त्रग्ने', 'ते' लदीया, 'याः' च त्रन्याः, 'तनुवः', 'ऊर्जे। नाम' त्राष्ट्रियादिस्थादिस्थादिस्थादिस्थादिस्थानिश्वेषाः सिन्त । हे 'त्रग्ने', 'ते' लदीया, 'याः' च त्रन्याः, 'तनुवः', 'ऊर्जे। नाम' त्राष्ट्रियादिस्थादिस्थादिस्थादिस्थानिश्वेषाः सिन्त । 'ताभिः' स-

<sup>\*</sup> या उनाभय इति A, B, G, I, J, चिक्रितपुस्तकपश्चकपाठः।

## श्रथैको नविंशोऽन्वाकः।

श्रुप्तिरंसि वैश्वान्रें।ऽसि । संवृत्स्रें।ऽसि परि-वृत्स्रें।ऽसि । इद्वृत्स्रें।ऽसीदुवत्स्रें।ऽसि । इद्वृत्स्-रें।ऽसि वृत्स्रें।ऽसि । तस्यं ते वस्नाः श्रिरंः। श्रोषो दक्षिणः पृष्ठः। वृषाः पुर्चं । श्रुरदुत्तरः पृष्ठः। हेमन्ते। मध्यं। पूर्वपृष्ठाश्चित्यः । श्रुपरपृष्ठाः पुरीषं। श्रहो-

ब्बांभिः, युक्तः 'लं', 'उभयोभिः' दैवीभिर्मानुषोभिञ्च, 'प्रजा-भिः', 'संविदाणः' ऐकमत्यं गतः लं 'इष्ट' चेचे, 'द्रविष' श्रमाकं धननिमित्तं, हे 'श्रमे', 'सीद' तिष्ठ, प्रजापतिरि-त्यादि पूर्ववत्॥

इति यावनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्यप्रकाणे यजु-रार्खके चतुर्थप्रपाठकेऽष्टादणोऽनुवाकः॥ १८॥

## श्रधिकोनविश्रोऽनुवाकः।

कत्यः। श्रध्यर्थरिप्तमिभस्यति श्रिप्तिरिष वैश्वानरेऽधी-त्यनुवाकेनेति। पाठस्त । "श्रिप्तिरिष वैश्वानरेऽधि। • तथा देवतयाङ्गिरस्वद्धुवा सीद" इति। इष्टकाभिर्निष्यस्र हे देव स्वं श्रिप्तिरिष्ठे, श्रङ्गारैर्विना इष्टकाश्वरीरमानेषेव श्रिप्तिनं।

<sup>ឺ</sup> गतः सन् इति E चिक्रितपुस्तकपाठः।

राचाणीष्टंकाः। तस्यं ते मासाश्चार्द्वमासाश्चं कल्यन्तां। ऋतवंस्ते कल्यन्तां। संवृत्सरस्ते कल्पतां। श्राहे।-राचाणि ते कल्पन्तां। एति प्रेति वीति समित्युदिति। प्रजापितिस्वा सादयतु। तया देवत्याङ्गिरस्बद्भुवः सीद् ॥ श्रानु १६॥

'वैश्वानरः' विश्वेषां नराणां उपकारकः, 'श्रमि'। प्रभवादीनामेकैकपञ्चके वर्त्तमानाः ग्रब्दाः ग्रंबिराद्यः, सर्वेष्वनुगतो
वसरः, त्रमवं षड्विधः 'श्रमि'। 'तस्य' तथाविधस्य, 'ते'
फार्जक्षपस्य, वसनाद्यृतवः 'ग्रिरः' श्राद्यवयवाः, पैनादिमासेषु थे ग्रुक्षपत्याः ते चितिक्षपाः। ये च कृष्यपत्याः ते
पुरीषक्षपाः। यान्यदेशराचाणि तानीष्टकाक्षपाणि। 'तस्य ते'
तादृग्रस्य तव, मासादयः स्वस्तकार्यचमा भवन्तु। इतिश्रस्दगिरस्काः श्रा,प्र,वि,सम्, उदः, उपसर्गाः श्रच निर्देष्टाः, तेदचितिक्रयां संयोज्य श्रमिद्देशं स्तात्यं इति तात्पर्यार्थः।
उचितिक्रयाणां च बह्ननां सन्भवात् महती स्तृतिः सम्बन्ते।
प्रजापतिरित्यादि पूर्ववत्। श्रमिविश्वेषणत्वाद् भ्रव इति स्तिङ्गनिर्देशः॥

द्दति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीसे वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रक्षके चतुर्थप्रपाठके एकी नविंग्रीऽनुवाकः ॥१८॥

<sup>\*</sup> ष्यव्दा इति E चिक्रितपुत्तकपाठः। † ष्यक्तितव्य इति D, E चिक्रितपुत्तकदयपाठः।

#### श्रय विंश्रीऽमुवाकः।

(१) सूर्भवः सुवं:(१) । (१) ज्रध्वे ज्युणं ज्तये । ज्रध्वे नंः पाच्च १ हंसः(१) । (१) विधुन्दंद्राणः समने बहुनां । युवा-नःसन्तंम्यिकता जगार । देवस्य प्रस्य कार्यं महित्वा-

#### श्रथ विशेष्टिन्वकः।

(१)''भ्रभुंवः सुवः'' <sup>(१)</sup>द्ति सर्वप्रायश्चित्तानीति । **चयो खेाकाः** सुखप्रदा भवन्त्विति मन्त्रचयस्त्रार्थः ॥

कत्यः। यदि महावीरः पद्येत ऊर्ध्व जषुण जतय इति दाम्थामिति। पाठसु। "<sup>(९)</sup>जर्ध्व जषुण जतये, ऊर्ध्वा नः पान्न-ए इसः," <sup>(९)</sup>इति। एतच मन्त्रयोः प्रतीकदयं। ता च मन्त्रावद्यन्ति लामध्वरे देवयन्त दत्यमुवाके व्याख्याता ॥

कस्यः। यदि भिद्येत विधुन्दद्राणमिति यन्दृं ह्यादिति । पाठसः। (१) "विधुन्दद्राण् समने बह्नगं। ० स ह्यः समान "(१) दिति। 'बह्नगं' कर्मणां, 'समने' समीचीनचेष्टाक्पे चनुष्ठाने, 'द्राणं' भ्रयः प्रवर्त्तमानं, 'विधुं' चनुष्ठानस्य विधातारं महावीरं, 'धुवानं' यावनापेतपुर्ववद्दृढं, एवं 'सन्तं,' 'पिलतः' वयाहीन-सदृष्ठः। चिधातः परमेश्वरस्य, 'कायं' । प्रभिक्षानरूपं, 'महिला' महिमानं, 'सः' महावीरः, 'द्यः' पूर्वेद्यः, 'समान' सम्यक् चेष्टितवान्। 'प्रद्य' 'सः' महावीरः, 'द्यः' पूर्वेद्यः, 'समान' सम्यक् चेष्टितवान्। 'प्रद्य'

<sup>\*</sup> सन्दर्भादिति E चिक्रितप्काषाठः।

<sup>†</sup> वयोचानिसदृश् इति F चिक्रितपुक्तकपाठः। ‡ काम्यं इति E चिक्रतपुक्तकपाठः।

<sup>8</sup> v

ऽद्या ममार्। स द्याः समीन (१)। (१) यह ते चिद्भिश्रिषः। पुरा जर्देभ्यं श्राहदः। सन्धाता सन्धिं मुघवा पुरेा-वसुः॥ १॥

निष्कर्ता विर्ह्मतं पुनः (१)। (१) पुनक्की सह र्य्या(१)।

'पम्य' हे जनसमूह श्रवलीकय। किन्तमाहात्म्यमिति तदुच्यते।
श्रक्षिन् दिने, 'ममार' भग्ने। श्रत्, \* ई दृग्नं खल्नीश्वरस्य माहाः म्यं॥
कल्पः। तता यानि दृढार्थे मंग्नेषणानि स्यः तैरेनमिनसन्दृद्धात् यदन्यनासान्मापेश्यश्च। यदृते चिदिभिश्रिष इति
भिन्नं महावीरं विधुन्दद्राणमिति मन्त्रेण सन्धाय यदृते
चिदितिमन्त्रेण मंग्नेषणसाधनैहपिलम्पेत्। पाठसः। (४) "यदृते चिदिभिश्रिषः। ० निष्कत्ती विहतं पुनः" (४) इति।
'यत् महावीरस्रक्ष्णं, 'अर्बभ्यः पुरा' कपासजरणेश्यः कपासानाञ्चूणीभावेश्यः पूर्वे, 'श्रभिश्रिषः स्टते' श्रभितः मंग्नेषणसाधनानि द्रव्याणि विना, 'श्राह्यदः' तर्दनस्रञ्जं प्राप्नेतः। तस्य
महावीरस्य 'मघवा' इन्द्रः, 'सिन्धं' सन्धानं, करिस्यति।
कीदृशो मघवा, 'पुरेवसुः' पुरते। उवस्थितानि वस्ननि मंग्नेषणसाधनानि द्रव्याणि यस्यासी पुरेवसुः, इत्यं स इन्द्रः 'विहतं' विशेषेण भग्नं महावीरं, 'पुनर्निष्कर्त्ता' पुनरपि सम्पादियस्थिति॥

<sup>\*</sup> महावीरो भन्नो भूदिति E चिक्रितपुरावपाठः ।

<sup>†</sup> कपालचरगेभ्य इति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>‡</sup> श्राटर हति D, F, शिकितपुत्तकदयपाठः।

(र)मा नी घर्म व्यिष्टिता विव्यथा नः।मा नः पर्मधरं मा रजाऽनेः। मा खस्माश्स्तमस्यन्तराधीः। मा रुद्रियासी श्राभगुर्देधानः (र)। (०)मा नः क्रतिभिर्द्धान्।

कस्पः । यदि घर्म प्रतिपरीयुः, न वा प्रतिपरीयुः, पुनक्र्जा-म्रइ रयोति" (प)मन्तः। एताभ्यासेनं प्रतिपरीयुरिति चिः परिषि-श्चन पर्येतीति यद्क्तं, तचाधिकपर्यावर्त्तने चिः पुनः परियन्तीति विपरीतावर्त्तनं यदुक्तं, तदकरणेयेतत् प्रायश्चित्तं। तच मन्त्रयो-र्थदिदं । प्रतीकद्यं, पुगक्र्जा निवर्त्ताखेत्येको मन्त्रः, सद्द रया नि-वर्त्तख इत्यपरे। मन्त्रः, एतावुभाविप भ्रमिर्भुष्वेत्यत्र † व्याखाता ॥ कर्यः। मा ना घर्म यथित इत्यष्टी घर्मे यथिते प्रायश्चित्ता-नीति। घर्मसाज्यपयोद्धपद्रयस यथनं चलनं सन्तापाधिकोन पाचखोपरि उद्गमने सति एतलायस्चित्तं। तत्र प्रथमास्चनाइ। (t) "मा ना घर्म यथिता वियथा नः। ॰ मा रुद्रियासा श्रमि-गुर्वधानः" (()इति । 'मः' श्रसादीय, हे 'घर्म' हविर्द्रय, लं 'यिय-तः' चिति। भूता, 'मः' श्रसान्, 'मा विवयः' खस्तानामा वि-चालय। 'नः' चास्माकं, 'परं' उत्कष्टं कर्म, 'च्रधरं' निक्कष्टं. 'मा', कुर । 'रजी मा अनै:' ऋसान् रजीगुणं मा प्रापय, । तथा 'तमस्यन्तः' तमागुषमध्ये, 'श्रसान्', सृष्टु 'मा खापथ। 'तृधानः' वर्धमाना खद्दानाः, 'रुट्रियासः' रुट्रसमन्धिनः

क्रूरदेवाः, 'मा श्रभिगुः' श्रस्मिन् कर्मधाभिमुख्येन मा श्रागक्कमु।

<sup>\*</sup> मन्त्रेगोदितमिति D चिक्रितप्त्तकपाठः।

<sup>†</sup> भूमिभू चे त्य चानुवाके हति E चिक्रितपुक्तकाषाठः।

हिषा सुनीते मा परादाः। माना बुद्रो निक्टेतिमी ने श्रक्ता। मा चार्वापृथियी ही डिषातां (१) ॥ २॥
(६) उपं ना मित्रावरूणाविहार्यतं। श्रुन्वादीध्याथामिह नं सखाया। श्रादित्यानां प्रसितिहेतिः।
उग्रा श्रुता पाष्ठाउद्य विषा परि को हक्क (६)।

श्रथ दितीयामा । "(°)मा नः क्रतिभिर्शिक्तिभिरसान्। •
मा द्यावाप्टियिव होडियातां" (°)दिति। हे धर्म 'होडितेभिः' श्रपराधयुक्तैः, 'नः' श्रस्मदीयैः, 'क्रतिभः,' कुपितस्तं 'श्रसान्' यजमानान्, 'दिवा' देवेण, 'स्वीते' स्षष्टु सन्यादिते फले, 'मा परादाः'
निराकरणं मा कुद्,। एतावन्तद्वालं महता स्क्रिशेन सन्यादितद्वमंफलमोषदपराधदेवेण मा विनाश्रयेत्यर्थः। तथा 'हदः' कूरो
देवः, 'नः' श्रसान्, 'मा श्रसा' मैव श्रस्ततु, मा निराकरोतु।
'निर्द्धतः' श्रपि राचसदेवता, 'नः' श्रसान्, 'मा श्रसा' मा श्रस्रतु, मा निराकरोतु। 'द्यावाप्टिय्याविष देवते 'मा होडिवातां' श्रस्तदिषये क्रोधसाकुद्तां॥

ष्य हतीयामाइ। (म) "उप ने मिनावर्णविद्यावतं। ॰ पा-ष्ठाऽद्य विद्या परिणे हण्तु" (म) दित । हे 'मिनावर्णे,' 'नः' ष्रमान्, घर्मापराधरिहतान, 'इह'कर्मणि, 'उपावतं' उपेत्य रचतं। हे 'स्वाया' स्विवदत्यसाखिरधे युवां, 'इह' कर्मणि, 'नः' श्रमान्, (१) इमं में वर्ण तस्वायामि। त्वनाऽमें स त्वनाऽमे। त्व-मेमे श्रयासि<sup>(८)</sup>। (१९) उद्यन्तमे सस्परि। उदुव्यन्तिमं। वर्यः सुपृर्णाः (१९)॥ ३॥

पुरेावसुः, होडिषाताः, सुपूर्णाः ॥ अनु ०२०॥

'श्रम्वादीध्यार्था' श्रनुक्रमेण धर्वता दीप्तान् कुरुतं। 'श्रादित्यानां,' धन्निस्ति 'हेतिः' पापिषु हिंसाकारणमायुधं, 'मः' श्रम्भान्, 'परिष्टणक्तु' धर्वता वर्जयतु । कीहृशी हेतिः, 'प्रसितिः' प्रकृष्टबन्धा, ''उद्या' 'तीच्णाघाता, 'पाष्टा' बद्धस्पर्शा, बद्धभिरव- धर्वैः प्रहर्नुं समर्थेत्यर्थः । 'विषा' खापिनी, । 'श्रद्य'शब्दो खथा- क्रविश्रेषणसमुख्यार्थः ॥

चतुर्थादीनामष्टमान्तानाम्य द्वानाम्यतीकानि द्र्ययति। "(<sup>e</sup>) इमं मे वर्ण तत्त्वा यामि। • लमग्ने त्रयासि<sup>(e)</sup>"। तत्राद्यं मन्त्रद्यं इन्द्रं वे। विश्वतस्परीत्रर इत्य च व्यास्थातं। श्रनन्तरन्तु मन्त्रद-चमायुष्ट श्रायुदी श्रग्न इत्यत्र व्यास्थातं। श्रन्तिमा जुटे। दमूना इत्यत्र व्यास्थातः॥

कल्पः । बदि घर्मेष चरंस्वादित्योऽसमियात् । श्रपरस्या-दारि दर्भेण हिरणां प्रवध्य उदयन्तमसस्परीतृपस्याय उद्त्यां चित्रमिति दाभ्याङ्गार्डपत्ये ज्ञवा प्रतृष्य सोभृते वयःसुपर्धा दत्या-

<sup>•</sup> प्रक्षरवन्धना इति D, F, चिक्रितपुक्तकद्वयपाठः। प्रक्षरसम्बन्धना इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।
† प्रकृतसमर्थेतार्थे इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

#### श्रय एकविंशीऽनुवाकः।

(१) भूभंवः सुवैः। मयि त्यदिन्द्रियं मुहत्। मयि दश्चो मयि क्रतुः। मयि धायि सुवीयें। चिश्चेग्यमा विभातु मे।

दित्यसुपितष्ठत इति । चतस्रृणामेतासामच प्रतीकान्यासातानि । (१ प्रतीकः) उदयमिति मन्त्रः समास्त्राग्न इत्यनुवाके व्यास्थातः । उद्यो चित्रमिति दयं उद्यां जातवेदसे इत्यनुवाके व्यास्थातं । वयः सुपर्णा इति मन्त्रः स ईपाद्वि इत्यनुवाके व्यास्थातः ।

द्दति सायनाचार्य्यविर्षिते साधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रण्यके चतुर्यप्रपाठके विंशोऽनुवाकः॥ २०॥

#### श्रय एकविंशोऽनुवाकः।

यदि घमें भचयित अर्धुतः खिरत्यनुत्राकेनेति। पाठखः।

(१) "अर्भवः सुवः"। ॰ उपह्रतस्थेपह्रते। भचयािमः (१) दिति। अर्
रादिक्षोकदेवता श्रनुग्रक्षित्विति श्रेषः। 'त्यत्' प्रसिद्धं, 'मकः दे दिव्यसामध्यं, 'मिय', 'धािय' धीयतां, स्थाप्यतां। तथा 'द्यः' उत्सादः, 'कतुः' श्रनुष्ठानं, 'सुवीयें' सर्वेषु कार्येषु श्रोभनं सामध्यं, तस्पर्वे 'मिय,' खास्त्राप्यतां। 'निश्चक्' श्रिग्निवयुदात्मनः चेधा-भिन्नदीप्तिः, 'घमः,' सद्धे श्राकृत्यादिभिः 'सद्द', 'विभातः' विविधन्दीप्यतां। 'श्राकृतिः' सद्द्यस्यः, 'मनः' सद्द्यस्यस्यनं, 'विराद' श्रसं, 'स्थोतिः' तेजः, 'यद्यः' कतुः, 'पयः' चोरं, श्राक्रीत्या मनेसा सह। विराजा ज्योतिषा सह। यज्ञेन पर्यसा सह। ब्रह्मणा तेजसा सह। श्रुवेण यश्रीसा सह॥ सत्येन तपसा सह। तस्य देश्वेमशीमहि। तस्य सुम-मंशीमहि। तस्य भूश्वमंशीमहि। तस्य त इन्द्रेण पीतस्य मधुमतः। उपह्रतस्योपह्रता भश्चयामि(१)॥१॥ यश्चेसा सह, षट् चं॥ श्रावु० २१॥

'ब्रह्म' ब्राह्मणजातिः, 'तेजः' श्ररीरकान्तिः, 'चनं' चिनयजातिः, 'यश्चः' कीर्त्तिः, 'सत्यं' श्रनृतवर्जितं, 'तपः' क्रच्कृचान्द्रायणादिकं, 'तस्य' तेराकृत्यादिभिर्युक्तस्य धर्मस्य, 'देश्चं' दृष्ट्यादिसस्टिद्धं, वयं 'श्रश्मीमिष्टि'। 'तस्य सुन्नं' तिनिमित्तं सुख्य, 'श्रश्मीमिष्टि'। 'तस्य' प्रवर्ग्यस्य, प्रसादोत् 'भन्नं' च 'श्राश्मीमिष्टि' व्याप्रयाम। हे धर्म 'तस्य' तादृशस्य, 'ते' तव, रसं 'उपह्रतः' श्रनृश्चातः, श्रष्टं भन्न-यामि। कीदृशस्य तव, 'दन्द्रेण', प्रथमं 'पीतस्य,' 'मधुमतः' माधुर्ययुक्तस्य, 'उपह्रतस्य' श्रनृश्चातस्य॥

इति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रार्थ्यके चतुर्थप्रपाठके एकविंशोऽनुवाकः ॥ २९॥

<sup>\*</sup> अन्दतवर्जनिमिति E चिक्रितपुत्तकपाठः।

## श्रय दाविशाऽनुवाकः।

(१)यास्ते श्रमे घोरास्तुन्वः। सुच तृष्णां च। समुक् चानाहितिस्र। श्रम्नया चं पिपासा चं। सेदिस्रा-

## त्रय दाविंग्रीऽनुवाकः।

कत्यः। व्याख्याता घोरासान्वारण्येऽनुवाक्या गण उत्तरी चानु-वाकाविति। घोरतनूनां प्रतिपादका दावनुवाका तवेकासान्व प्राधानप्रतिपादके स्वत्रे व्याख्याताः। श्ररण्येऽनुवाक्या भवन्तीति द्वि तत्र स्ववेऽभिद्धितं। तथा द्वेशरनुवाकयोर्भरद्भण उक्तः; स च विकल्पितः; तस्य विनियोगा राजस्यप्रकरणे स्वत्रकारेणाभि-द्वितः; मारुतमेकविंग्रतिकपाणं निर्वपति; वैश्वदेवीमामिचान्तस्था-रण्येऽनुवाक्येगणेः \* कपाणानुपद्धातोति। ब्राह्मणञ्चास्वातं, योऽरण्ये-नुवाक्यो गणसं मध्यत उपद्धातोति। तत्र घोरतनुप्रतिपादकं प्रथम् ममनुवाकमादः। (१)''यास्ते श्रग्ने घोरासानुवः। व्यञ्च वयं न्दिन्नः' (१)इति। हे 'श्रग्ने,' 'ते' तव सम्बन्धिन्यः, 'घोराः,' श्रत्युगाः, 'तनुवः,' 'चाः,' सन्ति, कास्ता दति चेत् चुदादिभिरमत्यन्तेरष्टाभिः व्यव्देः प्रतिपादिताः। हे 'श्रग्ने', 'ते' तव सम्बन्धिन्यः, 'एताः' उक्ताः,

<sup>\*</sup> चनुवाकास्तृतायैर्गवादित E चिक्रितपुस्तकाराठः।

मितिय। एतास्ते अग्ने घोरास्तृत्वः। ताभिर्मुक्रेच्छ। योस्मान्देष्टिं। यम्बं वयन्दिषाः (१)॥ अनु ० २२॥

# श्रथ चयाविंग्रीऽनुवाकः।

(१) सिक् च सीहितिश्व सिहितिश्व । उष्णा चेशीता च।
उग्रा चे भीमा च। सदामी सेदिरिनरा। एतास्त श्रमे घोरास्त्रवः। ताभिर्मुक्रच्छ। योऽस्मान्देष्टि।
यर्च वयन्दिषाः(१)॥ श्रनु॰ २३॥

'तनुवः,' 'ताभिः' तनुभिः सद्द, 'यः' श्रस्नाकन्देष्टा, यस्र देखः 'श्रमुं' दिविधमुद्दषं, 'गच्छ'॥

इति सायनाचार्य्यविर्घिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजु-रार्ण्यके चतुर्थप्रपाठके दाविंगोऽनुवाकः॥ ११॥

## श्रथ चयाविंशाऽनुवाकः।

श्रय घोरतनूपितिपादकं दितीयमनुवाकमा ह। (१) "सिक् च स्रोहितिश्व वयं दिश्वः" (१) दिति। स्त्रिगादीन्यनिरान्तानि तनुनामानि। श्रन्यत्पूर्ववत्॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रारप्यके चतुर्थप्रपाठके चयोविंगोऽनुवाकः॥ १३॥

<sup>\*</sup> चोष्टीतिखेति J चिक्रितपुक्तकपाठः। क्तिष्टितिखेति G, चिक्रि-तपुक्तकपाठः।

# त्रय चतु विंशोऽनुवाकः।

(१)धृनिय ध्वानार्य ध्वनश्च ध्वनयर्रस्य । निर्णिग्पर्य विश्विग्पर्य विश्विपः(१) ॥ ऋतु ० २४ ॥

श्रय पञ्चवित्रीऽनुवाकः।

(१) जुग्रस् धुनिस ध्वानार्स ध्वनस ध्वनयर स।

# श्रथ चतुर्विश्रीऽनुवाकः ।

मदद्गणप्रतिपादकं प्रथममनुवाकमाइ। (१) "धृनिय ध्वामा-स ॰ विखिम्पस विचिपः" (१) इति। धुन्यादीनि सप्त पदानि गणगतानां मददिशेषाणां नामधेयानि। एतद्रूपेण कपासा-म्यवतिष्ठामीत्यर्थः ॥

इति सायनाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रार्व्यके चतुर्थप्रपाठके चतुर्विभाऽनुवाकः॥ १४॥

# त्रय पञ्चविंशोऽनुवाकः।

मर्द्रणप्रतिपादकमनुवाकाकारमार । (१) "उग्र धृनिस ॰ एत्य प्रेत्य विचिपः" (१) इति । उग्रादीनि सरमानाकानि सप्त

<sup>•</sup> क्याचान्यवतिस्रनामित्रयं इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

सङ्सङ्गाःश्व सर्चमानव सर्दस्वाःश्व सर्दीयाःश्व। रत्य प्रत्यं विश्विपः(१) ॥ अनु ० २५ ॥

श्रथ पश्चित्री अनुवाकः।

(१) ऋडे।राचे त्वादीरयतां। ऋर्धमासास्वादी ऋयन्तु।

पदानि गचगतानां मदिशेषाणां नामधेयानि । सद्यादीनि विचिप रत्यन्तानि षषामानि विकल्पितानि । अनुवाकदयोक्तं गणदयं कपाले।पधाने विकल्पितं। उत्तरगणे च नामषट्कं पुनर्विकल्पितं॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रराष्ट्रके चतुर्थप्रपाठके पञ्चविंग्रीऽनुवाकः ॥ २५ ॥

#### श्रथ पश्चिमाऽनुवाकः।

कलाः। यदि घर्मदुघं वा महावीरं वासीने।पहरेत्, गार्डपत्ये सुवाइतिं जुड्रयात्, श्रहे।राचे लोदीरयतामिति। पा-ठस्त । (१)"श्रहे।राचे लोदीरयतां ॰ संवत्सरस्वाहन्त्रसे।"(१) इति । चे।रस्य नामनिर्देशार्थः 'श्रसे।,' इति श्रब्दः । हे देवदत्त-नामक चे।र लामहे।राचदेवते 'खदीरयतां' खद्गमयतां । श्रर्धमा-यदेवतास्तां 'खदीश्रयम्,' खत्कर्षणैव त्रयम्, । मासदेवतास्तां ४ ॥ 2 मासीस्वा अपयन्त । ऋतवस्वा पचन्त । संवत्सर-स्वा इन्वसी(१) ॥ अनु॰ २६ ॥

श्रय सप्तविंशोऽनुवाकः।

ं (१) खर् फर् जृष्टि। छिन्धी भिन्धी षुन्धी कर्। इति वार्चः क्रुराणि (१) ॥ अनु॰ २९॥

'श्रपयन्तु' वक्री पक्तुं प्रवर्त्तन्तां। ऋतुदेवतास्तां सम्यक् पक्षं खुर्वन्तु। संवत्परदेवस्तां 'इन्तु' मारयतु॥

इति सायनाचार्थ्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे युक् रारप्यके चतुर्थप्रपाठके पित्रंशोऽनुवाकः॥ २६॥

## श्रय सप्तविंग्रीऽनुवाकः।

श्वाभिचारप्रकरणे ब्राह्मणे यदुक्तं, यदाचः क्रूरन्तेन वषट् करोति इति। तदेतत्क्रूरमाइ। (१)"खट् फट् अड़ि ॰ इति वाचः क्रूराणि"(१) इति। भर्त्सनद्योतकाः खडादयस्र्योऽनु-करणग्रब्दाः। इननच्छेदनभेदनवाचकानि तु क्रियापदानि। 'इति' एतानि षड्विधानि, 'वाचः,' 'क्रूराणि'॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये बेदार्थप्रकामे युक् रारुखके चतुर्थप्रपाठके सप्तविभाऽनुवाकः ॥ २०॥

<sup>\*</sup> च्हेरमञ्जदमञ्जनवाचकानि इति E चित्रितपुक्तकपाठः।

# श्रथ श्रष्टाविंशोऽनुवाकः।

(')विगा इंन्द्र विचरंन्त्याश्यस्व। ख्रपन्तंमिन्द्र पशुमन्तंमिच्छ। वर्जेणामुन्तेधय दुर्विद्षं। ख्रप्ते।ऽस्य प्रहेर भेर्जिनेभ्यः(')। (र)श्रग्नेश्रिमना संवदस्व। सत्ये।

#### श्रथ श्रष्टाविंशोऽनुवाकः।

कचाः। यदि घर्षेण चरत्खेक वक उत्तिष्ठेत्। विगा इन्द्र विचरन्त्या प्रयखेति एनमिमन्त्रयत इति। पाठसः। (१) "विगा इन्द्र विचरन्त्स्या प्रयख ० खपते। उद्य प्रहर भोजनेभ्यः" (१) इति। एका किलेनारण्ये सञ्चरन् वत्यान्तारयति यः श्वरण्या से। यं एक वकः, तद्वाधनमन्त्रप्रय्ते । हे 'इन्द्र,' 'विगाः' वत्यानेक-वका दियो ज्य, तद्र चार्थं 'विशेषेण 'चरन्,' 'स्या प्रयख' तमे-कवकं बाधितं दुर्वः। हे 'इन्द्र,' 'पग्रुमन्तं' बत्यान् भचिय-तुमायातेः पश्चिभर्यकं तमेक वकं, 'सपन्तं' निद्राणं, गच्छ। गला च 'दुर्विदन्नं' दुर्वृद्धि श्री सं, 'श्रमुं एक वकं, 'वन्नेण' श्रायुधेन, बे। ध्य। यथा खपन्तं सुप्तं प्रहारेणं बे। ध्यन्तं, तथा वन्च-प्रहारेण वे। ध्य। बे। धयेत्यस्थेवार्थं स्पष्ट मुच्यते। 'खपन्तं एन मे-कवकं, 'भे। जनेभ्यः' वत्यभन्त्रणेभ्यः, निवारियतुं 'प्रहर' मारय, इत्यर्थः॥

कल्पः। जभयत त्रादीयोत्सुकमसी प्रत्यस्थेत्। त्रग्ने त्रश्नि-

<sup>\*</sup> प्रार्थयते इति D चिक्रितपुक्तकपाठः। † इक्तप्रदार्थेय इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

मृत्युना संवद्ख। नर्मस्ते अस्तु भगवः (१)। (१) स्छत्ते अमे । दिस्ते नर्मः । चतुस्ते नर्मः । प्यक्तत्वे नर्मः । द्यक्तत्वेस्ते नर्मः । य्यक्तत्वेस्ते नर्मः । यासहस्रक्तत्वेस्ते नर्मः । यासहस्रक्तत्वेस्ते नर्मः । यापरिमितकः त्वेस्ते नर्मः । नर्मस्ते अस्तु मा मा हिश्सीः (१) ॥ १॥ विस्ते नर्मः , सप्त चं॥ अनु० २८॥

ना संवदस्वेति। पाठस्तु। (१) 'भाग्ने श्रिशना संवदस्त ॰ नमसे श्रस्त भगवः" (१) इति। हे 'श्रग्ने,' उल्युकस्य मूल-भागवर्त्तिना 'श्राग्नना,' उल्युकायभागवर्त्तिना सह, 'संवदस्त' एक- वकं हन्तुमैकमयं प्राप्नुहि। हे 'मृत्यो,' मूलभागस्तिताग्निप्नेरित, 'मृत्युना' श्रयभागस्तिताग्निप्नेरितेन सह, 'संवदस्त' एक वकं हन्तुं संवादमनुमतिं कुरू। हे 'भगवः' ऐश्वर्थादिगुण्युक श्रग्ने, 'ते' तुभ्यं, 'नमे।स्तु'॥

कस्यः। श्रधैनमनुतिष्ठको सकत्ते श्रग्ने नम इत्यनुवाक-श्रेषेणेति। पाठस्त । (१) "सकत्ते श्रग्ने नमः ॰ नमस्ते श्रस्त मा मा हि एसी: १(१) इति । व्यक्ष्यंनावृत्त्यनुसारेण नमस्काराष्ट्र-त्तिवाक्यानि योजनीयानि। यदा सक्षद्वंनेपि कत्ने मन्द्रः प्रयोक्तयः। नमस्कारावृत्त्यंकिरादरार्था॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते साधवीये वेदार्थप्रकात्रे वजु-रार्ष्यके चतुर्थप्रपाठके श्रष्टाविंग्रेऽनुवाकः ॥ २ प्र ॥

# श्रय एकीमिशिशाः नुवाकः ।

(१) श्रसं सुखा विधिरेखार्थकः। यमस्य दूतः श्रपादि-धावसि । यथः सुपर्णः कुणपन्निषेवसे । यमस्य दतः

# श्रय एके।नचिंघोऽनुवाकः॥

कस्यः। श्रथ यदि रक्षः शालादका भयेडका दीर्घमुख्युमूको भूतोपसृष्टः प्रकुनिर्वा वदेत्, "श्रम् क्यूबः" "यदेतत्" "दीषितः" ''दीर्घमुखि'' ''इत्यादुखूकः'' ''यदेतद्भूतान्यन्वाविम्य'' ''प्रमार्थ सक्षा" रहातेर्यथा लिङ्गमभिमन्त्रो खुकप्रत्यसनादि समानिम-ति। तत्र राधविषयमनुवाकमात्र। "त्रस्टकुर्युखो रुधिरेणाय-कः • प्रहिता भवस्य चाभथाः"<sup>(१)</sup> इति । 'ग्रथः' पचिवि-श्रेष:। हे य्टभ्र लं 'विधाविध' विविधन्धावन इरोषि, श्रवम-निकान् सर्वत्र सञ्चरसि। कीटृषः, 'त्रस्क्तुः अस्क् रक्तं मुखे यसामा तादृष्तः, पातुं स्त्रीक्षतेन 'रूधिरेष,' मुखस्य वर्षे खेपिलात् 'त्रयकः,' रेष्टुग्जातिरिति निस्तेतुमग्रकाः, 'चमस्य,' 'दूत:,' यमो हि मार्चितुं ग्रंथं प्रेषयति। मावत् पद्यते भीचङ्गच्यति इति 'सपात्'। लं रक्षमी-सयोर्गन्थेन द्रवया युक्तलात् 'ग्टप्रः,' श्रोभनी पर्शे। श्रीचपत-नचमा यखाया 'सुपर्धः,' । तादृश्यस्तं 'कुण्पं' ग्रवं, 'निषेवसे' नितरां चेवचे । चायं स्टभः 'यमस्य' प्रेताधिपतिदेवस्य, 'भवस्य' परमेश्वरसानार्यामिषः, 'सभक्षाः' एतथाः, 'दूतः,। भवा चि समं

# प्रहिता भवस्य चाभयाः(१) ॥ अनु॰ २६ ॥

# श्रय त्रिंभोऽनुवाकः।

(१)यद्देतहं क्सो भूत्वा। वाग्दें व्यभिरायसि। दिवनं मेऽभिर्राय। तं मृत्यो मृत्यवे नय। स आर्त्याऽऽर्तिमा-च्हेतु(१)॥ अनु० ३०॥

प्रेषयति, यमञ्च ग्टश्नं। श्रतः साचात्परम्परया चे।भयोर्दूतः सन् इड 'प्रचितः' प्रेषितः ॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्यप्रकाग्रे यकु-रार्ष्यके चतुर्यप्रपाठके एकानिविंग्रोऽनुवाकः॥ २८॥

## श्रय तिंशीऽनुवाकः॥

श्रथ शालादकविषयमनुवाकमा । (१) "यदे तदृक से। भृता • स श्रात्त्यी त्तिमार्च्छ तु"(१) इति । द्यकः को हाः, हे 'वाग्देवि' ध्वनिदेवते, 'द्यक से। भृता' द्यकादृत्पद्य, 'श्रभिरायिष' श्राभिसु स्त्रेन शब्दं करोषि, इति 'यत्,' तत् 'एतत्,' 'मे,' दिषनां, 'श्रभि-खन्थ' 'राय' शब्दं कुरू । हे 'मृत्यो'। द्यक रूपं 'तं' 'दिषनां, 'मृत्यवे' मारकाय देवाय, 'नय' प्रापय । 'सः' दिषन्, 'श्रार्त्त्यां रोगेण, 'श्राक्तिं' दुः खं, 'श्रार्च्कतु' प्राप्तिता ॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे स्तुः रार्ष्यके चतुर्थप्रपाठके विंग्रोऽनुवाकः ॥ ३०॥ श्रथ एकतिंग्रीऽनुवाकः ।

(१)यदीषिता यदि वा खकामी। भ्येडेको वदित् वाचेमेता। तामिन्द्रामी ब्रह्मणा संविद्गना। शिवाम-स्मर्थं क्षणुतं युहेषुं (१)॥ अनु १ ३१॥

श्रथ दाचिंग्रीऽनुवाकः ।

(१) दी घैमु खि दु ई खु। मास्म दक्षिणु तो वंदः। यदि

# श्रथ एकत्रिंभोऽनुवाकः॥

भये उकविषयमनुवाकमाइ। (१) ''यदोषितो यदि वा ॰ कणुतं यदेषु"(१) इति। एउको में मेषः, स च युद्धव्यसनयुक्तः 'भये उकः,' तन्दृष्ट्वेत भीत्या मनुष्याः पलायन्ते। स च 'यदि,' केनचित् 'ईषितः' प्रवित्तिः, 'यदि वा,' 'खकामी' खेच्छावर्त्ती सन्, 'एतां' सूयमाणां, 'वाचं वदित' ध्वनिं करोति। हे 'इन्द्राग्नी,' 'ब्रह्मणां' परमेश्वरेण सह, 'संविदानां' ऐकमत्यङ्गता, 'श्रद्मम्यं' श्रद्मदर्थं, 'यहे-षु,' श्रद्मारीवेषु, 'तां' वाचं, 'श्रिवां' सुखकरीं, 'क्रणुतं कुहतं॥

इति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रारच्यके चतुर्थप्रपाठके एकचिंशोऽनुवाकः॥ ३९॥

#### श्रय दाचिंशोऽनुवाकः।

दीर्घमुखीविषयमनुवाकमार । (१)"दीर्घमुखि दुर्रुण् ॰ दिष-मां मेऽनबाधख"(१) द्रति । 'दीर्घमुखी' काकस्त्रो, गर्दभी वा, 'दुष्टा

<sup>\*</sup> रजन इति DF चिक्रितपुक्तनदयपाठः।
† रिवत इति E चिक्रितपुक्तनपाठः।
८ x

# दक्षिणुता वदाहिषन्तं मेऽवंबाधस्व(१)॥ श्रनु॰ ३२॥

# श्रय चयक्तिंशोऽनुवाकः।

(१) द्रायादु लूं क् आपंत्रत्। हिर्ण्याक्षो अयोमुखः। रक्षंसान्दृत आगंतः। तिमतो नाश्याऽमे<sup>(१)</sup>॥ अनु॰ ३३॥

ष्ट्रनू: यस्याः सा दुर्चणू: । हे 'दुर्चणु,' 'दीर्घमुखि,' 'दचणतः' दिचणभागे, 'मास्म वदः' ध्वनिसा कार्षी:,। 'यदि,' दिचणभागे, 'वदात्' म्रब्दब्हुर्थाः, तदा 'मे,' 'दिषम्तं,' 'म्रवसाधस्व' विनामय ॥

इति सायनाचार्याविर्चिते माधवीये वेदार्घप्रकाशे यजु-रारक्षके चतुर्घप्रपाठके दाचिंशोऽनुवाकः ॥ ३२॥

# त्रय चयक्तिंग्रीऽनुवाकः।

उन्तिविषयमनुतानमाइ। (१) "द्रायादुन्तः । तिनिता ना-प्रयाद्रो" (१) दिति। उन्तृतः, काकिवरोधी घूकः, सेायं 'उन्तृतः,' 'द्रायात्' श्रनेन प्रकारेण, 'श्रापप्तत्' प्राप्तात्। कीदृष्टः, हिरप्यव-द्रते श्रचिणी यस्यासा 'हिरप्याचः,' श्रयोवत् कृष्णवर्णमुखं य-स्थासा 'श्रयोमुखः,' स च यज्ञविघातिनां 'रचसां,' 'दृतः,' सन्, दृष्ट् समागतः'। हे 'श्रग्ने,' 'तं' उन्तृकं, 'द्रतः' स्थानात्, 'नाग्रय'॥

इति सायनाचार्याविर्विते माधवीये वेदार्घप्रकामे यजुरा-रखके चतुर्थप्रपाठके चयक्तिंमोऽनुवाकः॥ ३३॥

## स्रथ चतुक्तिंश्रीऽन्वाकः।

(१)यदेतङ्कृतान्यंन्वाविश्यं। देवीं वाचं वृद्धि। दि-षता नः परावद। तान्धृत्यो मृत्यवे न्य। त आर्त्याऽऽ-र्त्तिमार्च्छन्त। श्रुप्तिनाऽग्निः संवदतां(१) ॥ अनु ० ३४॥

## श्रथ चतुक्तिंग्रीऽनुवाकः।

श्रय भृतोपसृष्टविषयमनुवाकमा । (१) "यदेतद्वृतान्यन्याविश्व ॰ श्रविनार्ऽग्निः संवदतां "(१) दिति। यचराचसग्रहाविष्टो
मनुष्यो यददित तिद्वषयमिदमुच्यते। यचादिभृतानि प्राणिनः
मनुष्यान् श्रनुप्रविश्व 'देवीं वाचं' मनुष्याणामयोग्यां काश्चिदाचं,
'वदिस,' इति 'यत्,' 'एतत्' एतेन वचनेन, 'नः' श्रस्माकं,
'दिवतः' श्रनून्, 'परावद' पराभृता यथा भवन्ति तथा वद। हे
'मृत्यो,' यचादिक्प'मृत्यवे' परममृत्युक्पाय देवाय, 'तान्'
दिवतः, 'नय' प्रापय। 'ते' दिषन्तः, 'श्राच्यां' रोगेण, 'श्राच्तिं'
दुःखं, 'श्राच्छंन्,' प्राप्नुवन्तु। श्रसिन्नर्थं 'श्रविना' उत्सुकमृत्यमागवर्त्ताना, 'श्रविः' उत्सुकाग्रवर्त्ती, 'संवदतां' संवादमनुमितं
करोत्तु॥

इति सायनाचार्यविचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रण्यके चतुर्थप्रपाठके चतुर्व्विमोऽनुवाकः॥ ३४॥

<sup>\*</sup> परम्खुरूपाय इति D चिक्रितपुक्तकपाठः। 3 x 2

# श्रय पञ्चित्रंशोऽनुवाकः।

(१) प्रसार्थे सक्थी पर्ति। स्वामि निपेपि च। मेइ कांस्य च नाऽमेमत्(१) ॥ अनु ० ३५॥

#### श्रथ षट्तिंग्रीऽन्वाकः।

(१) ऋचिणा त्वा क्रिमे इनिम। कर्खेन जमदेशिना। विश्वावसे क्रिसीणा इतः। क्रिमीणाः राजा। ऋष्येषाः

## त्रथ पश्च त्रिंशोऽनुवाकः।

श्रय शकुनिविषयमनुवाकमाद्यः (१) "प्रमार्थं सक्योः ॰ मेद्र कस्य च नाऽममत्" (१) दति । यामगभनादे श्रुभाग्रुभस्रचकः पत्ती शकुनिः, दे शकुने 'सक्यो प्रमार्थ' जक् प्रस्तो कला, दूष 'पतिष' । 'सयमिष' वामञ्जूः, 'निपेपि च' पुनः पुनर्निमी-स्वयि च । तेन देषिण 'दूच' श्रसिन् देशे, 'कस्य च न' कस्यापि पुरुषस्थ, 'माऽसमत्' रोगे मा भवतु ॥

इति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजु-रार्ष्यके चतुर्थप्रपाठके पश्चिचिम्रोऽनुवाकः॥ ३५॥

## श्रय षड्चिंगेऽनुवाकः।

कल्पः । यदि घर्मधुक् क्रिमिणा स्थात्, श्रविणा ला क्रिमे इ-सीत्यनुवाकेनास्थाः क्रिमोन् इन्यात् । श्रपि वा सार्वेचिकमेतत् प्रा-यश्चित्तं क्रियेत इति । पाठस्त । (१)"श्रविणा ला क्रिमे इसि • स्थपित हैतः। अथा माता श्यो पिता। अथा स्थूरा अथा सुद्राः। अथा कृष्णा अथा श्वेताः। अथा आ-श्रातिका हताः। श्वेताभिः सह सर्वे हताः (१)॥ अनु० ३६॥

श्रय सप्तिं श्रीऽन्वाकः।

(१) त्राहरावेदा। सृतस्य इविषे यथा। तत्त्वयं यद्मुं

मेतािभः सह सर्वे हताः" (१) इति । हे 'क्रिमे,' घर्मधुगादिवर्त्तन्, 'त्रिचिणा,' 'कालेन,' 'जमदिशना,' च महिष्णा अनुग्रहीतः ऋहं लां 'हिन्से'। 'विश्वावसे केंद्वाणा' विश्वावसमंज्ञकस्य गर्भ्ववस्य मन्त्रे-ण, 'क्रिमोणां,' 'राजा' खामी, 'हतः'। 'त्रिपि,' च 'एवां' क्रिमोणां, 'स्थापतः' श्रन्थोपि राजव्यतिरिक्तः प्रभुः, 'हतः'। श्रपि च तव 'माता,' हता, तथा तव 'पिता'। श्रन्थेपि क्रिमयः 'स्यूलाः,' 'जुद्राः,' 'क्रम्णाः,' 'श्रेताः,' च नानाविधा 'हताः'। श्रपि च 'श्राश्वातिकाः' श्रागत्य श्वास्थमानाः श्रसाभिरेव बाध्यमानाः गवाश्वादिश्वरीरेषु वर्त्तमाना दंश्वयूकादयः सर्वेपि, 'श्वेतािभः' क्रिमिजातिभिः, 'सह,' मारिताः॥

इति सायनाचार्य्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजु-रारुखके चतुर्थप्रपाठके षड्चिंभोऽनुवाकः॥ ३६॥

श्रय सप्तविंग्रीऽनुवाकः।

कर्यः। यमभिचरेत्तस्य लेाहितमवदानं क्रला श्राहरावद्य

यमस्य जमायाः। आद्धामि तयाहि तत्। खण् पास् स्रति ॥ अतु ॰ ३७॥

# यत्र त्रष्टत्रिंग्रीऽनुवाकः।

# (१) ब्रह्मणा त्वा श्रपामि। ब्रह्मणस्वा श्रपर्थेन श्रपा-

ग्रहतस्थेत्यनुवानेन जुड्डयात् इति। पाठस्तः। (१) "त्राहरावस्यः विष्णं प्रस् प्रस् विष्णं यागनाले, 'ग्रहतस्य' 'हविषः' पक्षं हिवः, 'त्रवद्य' त्रवदाय, जुड़ इति। तथा हे ग्रजे लेहितं दितीयं 'त्राहर' त्रानय। 'त्रमुं' श्रजुं, 'यमस्य,' 'जम्भयोः' दन्तयोर्मध्ये, 'त्रादधामि' स्थापयामि' इति 'यत्,' 'तत् सत्यं'। 'तत् कार्यम्, 'तथाहि' तथेव त्रस्तः। दंग्रनध्यनेरनुकरण्ड्यो 'खण्फण्' श्रब्दो, \* तो यथा भवतस्तथा श्रजो मारितोसि॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते साधवीये वेदार्घप्रकामे यजु-रार छके चतुर्घपपाठके सप्तित्रंभोऽनुवाकः ॥ ३०॥

## त्रय त्रष्टितंशोऽनुवकः।

कत्यः । यमभिवाहिरियन् स्थात् विरात्रावरं ब्रह्मचयें चिरिता श्रागत्य एनमभिवाहिरेत्, ब्रह्मणा त्वा श्रपामीत्य-नुवाकेनेति । पाठन्त । (१) "ब्रह्मणा त्वा श्रपामि ॰ श्रधरे। मत्पद्य-स्वामी" (१) इति । हे श्रत्रो तां देवदत्तनामानं 'ब्रह्मणा' मन्त्रेष, 'श्रपामि' श्रापयुक्तं करोमि। 'ब्रह्मणः' परमात्मवस्तुनः, 'श्रपयेन' श्रा-

<sup>\*</sup> खट्फट्मच्दे। इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

मि। घोरेणं त्वा भृगूणां चर्मुषा प्रेश्चे। रेाद्रेण त्वाऽङ्गि-रसां मनेसा ध्यायामि। ऋघस्यं त्वा धार्यया विध्यामि। ऋषेरो मत्पंचस्वासी(१) ॥ अन्० ३८॥

त्रय एकानचलारिंग्रोऽनुवाकः।
(१) उत्तुद शिमिजावरि। तस्येजे तस्य उत्तुद । गि-

पसामर्थेन, लां 'श्रपामि'। 'सगूणां' महर्षीणां, सम्बन्धिना 'घो-रेण' उग्रेण, 'चचुषा,' लां 'प्रेचे'। 'त्रिक्तरसां' महर्षीणां, सम्बन्धिना 'रे।द्रेण' उग्रेण, 'मनसा,' 'लां,' 'ध्यायामि'। 'त्र्रघस्य' पापरूपस्य क्रूरस्यायुधस्य सङ्गरूपस्य, 'धार्या,' लां 'विध्यामि'। 'त्रसां' हे दे-वदत्तरूप, लं 'मत्' त्रभिचरितुः \* पुरुषात्, 'त्रधरः,' 'पद्यस्य' त्र्रवाचीनः पतिता भव॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्यप्रकामे यजु-रारखके चतुर्थप्रपाठके ऋष्टचिंभोऽनुवाकः॥ ३८॥

#### श्रय एकीमचलारिंशीऽनुवाकः।

कत्यः। यं दियात्तस्य गेष्ठियत्तनभाषधीस्त्रियनेत्, उत्तुद् विमिजावरीत्यनुवाकेन। श्रपि वा गोष्ठस्यैवादत्तिणं दार्वास्त्रमे-तेनैव विचासयेदिति। पाठस्त। (१)"उत्तुद विमिजावरि ०

<sup>\*</sup> अभिवदत इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

री श्रान् प्रवेशय। मरी ची रूप सर्चुद। यावेदितः प्र-स्तादुदयाति स्रयः। तावेदिताऽमुन्नाशय। याऽस्मान्दे-ष्टि। यच्चे व्यं दिषाः ॥ अनु १ ३१॥

श्रथ चलारिंशोऽनुवाकः।

(१)भूर्भृवः सुवे। भुर्भृवः सुवे। भुर्भृवः सुवेः। भुवे।-

यञ्च वयं दिशः"() इति । क्षिमन्तरेण खयमेवात्पन्ना 'श्विमजावरी,' हे तथाविधीषधे, 'उन्तद' श्रनुमृत्कत्य व्यथितं कुर । हे'तक्षेजे' तस्य श्रयनस्थाने समुत्पन्ने श्रोषधे, तदीये 'तन्त्ये,' प्रविश्व तं
'उन्तद'। ततो ग्रहात् अष्टं कला 'गिरीननुप्रवेश्यय'। ततः 'मरीचोः'
दावाग्निरस्नीन्, 'उप' प्रापय्य, 'सन्नुद' सम्यक् निराकुर । 'सूर्यः,'
यावता काखेन 'इतः' देशात्, 'पुरस्तात्' पूर्वस्वान्दिश्च, उदेति,
'तावता, काखेन, 'इतः' देशात्, 'श्रमुं' देशारं, देय्वञ्च 'नाश्रय'॥

इति सायनाचार्याविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजु-रारख्यके चतुर्थप्रपाठके एकोनचलारिंग्रोऽनुवाकः॥ ३८॥

# श्रथ चलारिंग्रीऽनुवाकः।

कलाः। यद्युद्गाता पुरुषः साम गायेत्, ऋध्वर्युरेवैतेन सास्रा-द्गायेत्। अर्भुवः स्विरित्यनुवाकेनेति। पाठस्त । (१)"अर्भुवः स्रवेा ऽधायि मुने।ऽधायि सुने।ऽधायि। नृम्यायि नृम्यं नृम्यायि नृम्यं नृम्यायि नृम्यं। निधाय्ये।ऽवापि निधाय्ये।ऽवापि निधाय्ये।ऽवापि। ए श्रुसो श्रुसो। सुवृर्याञ्ये।तिः)। श्रनु० ४०॥

#### श्रय एकचलारिंग्रीऽनुवाकः।

(१)पृथिवी सुमित्। तामुग्निः समिन्धे। साऽग्निः स-

भूर्भुवः सुवः • सुवर्षच्यातिः"(१) इति । एते सर्वे स्रोभविश्वेषाः । स्वयमन्तरेष स्रोभैरेव स्वरविश्विष्टैः साम श्रागायेत् । गानार्था तत्र तत्राष्ट्रितः । भूरादयस्त्रयो स्रोक्ता इष्टार्थप्रदाः सन्तु, विश्वेषतः 'भुवः,' सकाश्रात् 'श्रधायि' सर्वमिष्टं सन्पादितं । गृभिर्मनृर्थेर्मन्यते, श्रभीष्टलेन स्रार्थते इति 'नृम्पं' सुखं, नृम्पे सुखे सत्यपि पुनः 'नृम्पं' सुखं, श्रस्तु । 'निधायः' नितरां सन्पादनोया भागः, 'श्रवापि' प्राप्तं । गत्यर्थे वातिधातः । 'ए'कारो देवतासन्तिधनार्थः । हे देवते 'श्रस्ते' श्रसासु, 'सुवर्षज्योतिः' सुवर्णसमानं क्योतिः सन्पद्यतां ॥

रति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजु-रारप्यके चतुर्थप्रपाठके चलारिंन्नोऽनुवाकः॥ ४ • ॥

श्रय एकचलारिंशोऽनुवाकः ।

स्चे त्रवान्तरदीचां व्याखासाम द्रत्युपक्रम्याभिहितं, चतस

<sup>\*</sup> भुवेद्धायि हति वाक्यं G, I, J चिक्रितमुक्तकानां मूक्तपाठे वर्त्तते, भाष्ये तु "भुवेदिधायि" हति पाठ एव हम्मते।

मिन्धे। तामुद्दः समिन्धे। सा मा समिद्धा। त्रायुंषा
तेर्जसा। वर्षसा श्रिया। यश्रेसा ब्रह्मवर्षसेने। त्रुबार्चेन समिन्ताः खाद्दां (१)। (१) श्रुन्तरिक्षः समित्॥१॥
तां वायुः समिन्धे। सा वायुः समिन्धे। तामुद्दः
समिन्धे। सा मा समिद्धा। त्रायुंषा तेर्जसा। वर्षसा श्रिया। यश्रेसा ब्रह्मवर्षसेने। श्रुन्नार्चेन समिनाः खाद्दां (१)। (१) द्याः समित्। तामादित्यः ससिन्धे॥ २॥

न्नीदुन्नरी: यिमधे। णृतान्वना न्नभ्याद्धाति, पृथिवी यिमिद् लोतेर्मन्नेरिति । तत्र प्रथमं मन्त्रमाद । (१)"पृथिवी यिमित् ० श्रन्नाचेन यिमन्ताः खाद्यां"(१) द्रति । 'पृथिवी,' देवता, य-स्वग्दीष्यमानलात् 'यिमित्,' दृत्युच्यते । 'तां' पृथिव्याख्यां यिमधं, 'श्रियः,' देवः, 'यिमिन्धे' यस्यग्दीपितवान् । 'या' च पृथिव्याख्या यिमत्, 'श्रियः,' देवं, 'यिमिन्धे' यस्यन्दीपयिति । 'तां' पृथिवी-क्पां यिमधं, 'श्रदं,' 'यिमिन्धे' यस्यक् प्रकाणयामि । 'या' च देवता, स्वा 'यिमिद्धा,' यती, मां श्रायुरादिभिः 'यिमिन्तां' यस्यक् प्रकाणयतु । 'तेजः' शरीरकान्तिः, 'वर्षः' वाद्यदोप्तिः ॥

श्रथ दितीयद्वतीयमन्त्रावाह । (१)"श्रनारिच १ सित् • श्रद्धा-

<sup>\*</sup> समिन्धतामिति D चिक्रितपुत्तकपाठः।

साऽऽदित्यः सिमेन्धे। तामुद्दः सिमेन्धे। सामा स-मिडा। श्रायुषा तेर्जसा। वर्षसा श्रिया। यर्णसा ब्रह्मवर्षसेने। श्रुवार्धेन सिमेन्ताः स्वाद्दां (१)। (१) प्राजा-पत्या में सिमदंसि सपत्रक्षयंणी। सातृत्युद्दा मेऽसि स्वाद्दां । (१) श्रुग्ने वतपते वतर्ष्वं रिष्यामि॥ ३॥

तक्क्षेत्रेयं तन्त्रे राध्यतां। वाद्यां व्रतपत् श्रादित्य व्रतपते। वृतानां वृतपते वृतक्षेरिष्यामि। तक्कियुं

द्येन सिमन्ता १ खादा" (९) । (९) "द्याः सिमत् ० त्रन्नाद्येन सिमन्ता १ खादा" (९) इति पूर्वतद्वाख्येया॥

चतुर्थे मक्तमाइ। (४) "प्राजापत्या मे ० श्राह्यदा मेऽसि खाइ।" (४) इति। हे समित्, लं 'प्राजापत्या' प्रजापतिसम्बिनी, 'सपत्रचयणी' वैरिविनाइनी, 'मे' 'समिदसि' सम्यग्दीपिकाऽसि। तस्मात् 'मे' मम, 'श्राह्यदा ऋषि' श्रनुघातिनी भवसि। खाइ-तमिदमस्तु॥

कच्य:। श्रथ देवता उपितष्ठते, श्रग्ने व्रतपते वृतं चरिखामीति। पाठन्तु। (१) "श्रग्ने वृतपते वृत्ते राध्यतां" (१)
दिति। हे 'वृतपते' श्रवान्तरदीचा रूपस्य वृतस्य पासक श्रग्ने,
'वृतं,' ददमहं 'चरिखामि'। लग्नसादात् 'तत्' वृतं, कन्तुं 'श्रकेयं'
श्रक्तो भ्रयामं। 'मे' मदीयं, 'तत्' वृतं, 'राध्यतां' सम्हिद्धं
गच्छतु। वायो वृतपत दृत्येतिस्मिन् उत्तरस्मिन् च वृतं चरिखा8 x 2

तन्त्रं राध्यतां(१) । (१) श्रीः समित् । तामीद्त्यः स-मिन्धे । साऽऽद्त्यः समिन्धे । तामुद्दः समिन्धे । सा मा समिदा । त्रायुषा तेत्रसा ॥ ४ ॥

वर्षेसा श्रिया। यर्थसा ब्रह्मवर्षसेनं। श्रुक्षार्थेन् सिमंनाः खाद्या। श्रुन्तरिष्ठः सिमत्। तां वायुः ससिन्धे। सा वायुः सिन्धे। तामुदः सिन्धे। सामा सिमंद्या। श्रायंषा तेर्श्रसा। वर्षेसा श्रिया। प्रा

यश्रेसा ब्रह्मवर्षसेन । श्रुकार्येन समिन्ता स्वाहा।
पृथिवी समित्। तामुग्निः समिन्धे। साऽग्निः समिन्धे। तामुहः समिन्धे। सा मा समिता। श्रायुषा तेर्जसा। वर्षसा श्रिया। यश्रेसा ब्रह्मवर्षसेन ॥

मीत्यादिकमनुषस्यते। एतदर्थमेव चतुर्थमन्त्रे पुनरास्वातं। व्रतपत इत्युक्तस्य पुनरपि व्रतानामित्युक्तिः कत्स्ववतस्वीकारार्था॥

कस्यः । श्राव्यक्तिर्मक्तैः समिध श्राधाय श्राव्यक्तिर्देवता उपसा-येति । पाठस्त । (१)"द्याः समित् । तदश्रकं तद्यो राधि"(१) इति । त्रतावसाने कर्त्त्रयलात् 'श्रषारिषं', इत्यादिश्वतार्थवाषिश्रब्दप्रयोगः । तद्भि चतुर्षु वेदत्रतेषु साम्यत्रतिमत्यभिधीयते । एतस्य प्रवर्ण्यान्न-लाभावेषि श्रुक्तियकाण्डोक्तमन्त्रसापेचलात् श्रषासातं । एतस्य श्रुत्नाचेन समिन्ताः स्वाष्ट्रां। प्राजापत्या में स-मिद्सि सपत्रक्षयेणी। सातृत्य्युष्टा मेऽसि स्वाष्ट्रा। श्रादित्य व्रतपते वृतमंचारिषं। तदंशकं तन्ने राधि। वाया व्रतपतेऽमें व्रतपते। वृतानां वृतपते वृतमंचारिषं। तदंशकं तन्ने राधि()॥ ६॥

समित्, समिन्धे, वृतं चरिष्यामि, तेर्जसा, श्रिया, यर्शसा ब्रह्मवर्चसेन्, ऋष्टी च ॥ ऋतु॰ ४१॥

श्रथ दिश्वति शिष्ठ नुवाकः ।

(१) श्रद्धी वार्तः पवतां मात्रिश्वा श्रद्धीस्तपतु स्वर्धः ।

स्त्रचकारेण दर्शितं, ऋषैनं सर्वेषामनुवाकानां प्रस्तीरभिव्याचार-यति, प्रथमोत्त्रमयोर्वेत्त्रमेनानुवाकेन श्रान्तिं छलेति॥

द्रति सायमाचार्य्यविर्घिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजु-रार्द्यके चतुर्थप्रपाठके एकचलारिंग्रोऽनुवाकः॥ ४९॥

# श्रय दिचलारिंग्रोऽनुवाकः।

कत्यः । गामवस्य मदनीरपसृष्योत्तमेनानुवाकेन प्रान्तिं कुर्वन्ति, एवं सायं प्रातः प्रवर्ग्योपसङ्गां चरन्तीति । तस्मिस्ननु-वाके प्रथमं मन्त्रमार । (१)"प्रक्षो वातः ॰ प्रतिधीयतां"(१) इति । श्रहानि शक्तंवन्तु नः शर राचिः प्रतिधीयतां (१)। (१) श्र-मुषा ने। खेष्कतु शर्मादित्य उदेतु नः। श्रिवा नः श्र-न्त्रीमा भव सुखडीका सर्खित। मा ते खेम संदर्शि (९)। (१) इडीये वास्त्रीस वास्तुमदीस्तुमन्ते। सूयासा मा वा-स्त्रीत्कित्सा श्रावास्तुः स भूयादी। स्मान्देष्टि यर्ष वयं

'मातरिश्वा' श्रन्तरिचनिवासी, 'वातः,' 'नः' श्रस्माकं, 'श्रं' सुखं, यथा भवति, तथा, 'पवर्ता' । 'स्र्येः,' श्रपि तथेव 'तपतु' । 'श्रहानि,' श्रपि 'नः' श्रस्माकं, सुखकराणि 'भवन्तु' । 'राचिः,' च सुखकरी सम्पद्यतां ॥

दितीयं मन्त्रमाइ।(१)"श्रमुषा ने। युच्छतु ॰ मा ते योम संदू-श्रि"(१) दति। 'उषा', देवी, 'नः' श्रस्थाकं, सुखकरी प्रभातं करेति। 'श्रादित्यः,' चास्राकं सुखकरः 'उदेतु'। हे 'सरखित,' लं 'नः' श्रस्थान् प्रति, 'श्रिवा' श्रनुकूखा, 'श्रन्तमा' श्रतिश्रयेन सर्वे।पद्रवश्रमनी, 'सुम्हडीका' सुष्ठु सुखकरी, च 'भव'। 'ते संदृश्चि' तव कटाचे सित, 'योम' सुखश्रू न्यलं, 'मा,'श्रत्॥

हतीयं मक्तमाइ। (१) 'द्र डाये वास्तु ० यं च वयन्द्रियाः" (१) इति। दे भूमे लं 'द्र डाये' धेनुक्पाया द्र डादेयाः, 'वास्तु श्र-सि'निवासस्तानमि । सर्वे जगत् लत्मसादात् 'वास्तुमत्' निवास-स्त्रानयुक्तं भवतु । वयमपि लत्मसादात् 'वास्तुमकाः' निवासस्त्रानयु-क्ताः, 'भ्रयास्त्र' । 'वास्ताः,' निवासस्त्रानात्'माहित्स्त्र' विकिन्ना मा- दिषाः (१) । (१) प्रतिष्ठाऽसि प्रतिष्ठावंन्तो स्वयास्म मा प्रं-तिष्ठा यान्कित्सम श्वप्रतिष्ठः स भूयाद्योऽस्भानदेष्टि यं चं वयं दिषाः (१) । (१) स्त्रा वात वाद्वि भेषत्रं वि वात वाद्वि यद्रपं: । त्वः दि विश्वभेषत्रा देवानां दूत ईयं-से (१) । (१) दाविमो वाता वात स्त्रासिन्धे । रापरावतः ॥१॥

भ्रयासा । 'हि' यसात्, 'वयमेवंविधाः तस्नादसाकं विपरीतः 'यः' देष्टा, यस देखः, सायं 'मवास्तः' निवासस्वामरहिता भ्रयात्॥

श्रय चतुर्थे मन्त्रमाइ। (४) "प्रतिष्ठासि प्रतिष्ठावन्तः ॰ देष्टि' यं च वयं दिशः'' (४) इति । 'प्रतिष्ठा' श्राधारः । श्रन्यत् पूर्ववत्॥

श्रय पश्चमं मन्त्रमाइ। (१) 'श्रा वात वाहि भेषजं ० दे-वानां दूत ई यथे''(१) इति। हे 'वात' वायो, मे 'भेषजं', यथा भवति तथा, 'श्रावाहि' श्रसान् प्रति सर्वतो वातसुद्ध। हे 'वात,' 'यद्रपः' पापमस्ति, तत् 'विवाहि' विश्लेख गच्छ। यस्रात् 'तं,' 'विश्वभेषजः' इति विश्वस्त्र चिकित्सकः, 'देवानां दूतः,' च सन् 'ई यसे' गच्छसि॥

श्रथ षष्ठं मन्त्रमाइ। (९) "दाविमा वाता ॰ परान्या वातु यद्रपः" (९) इति। 'इमी' खेाके दृश्यमानी, 'दी वाती,' 'श्रासिन्धाः' समुद्रसदिते प्रदेशे, 'श्रापरावतः' दूरवर्त्ताक्षोक- दशं मे श्रम्य श्रा वातु पराऽन्छे। वातु यद्रपंः (१) ।
(१) यद्दे। वात ते गृष्ठेऽस्तरस्य निधिर्ष्टितः। तता ने।
देहि जीवसे तता ने। धेहि भेषु । तता ने। मण्
श्रावंष्ट (१) (१) वात श्रा वातु भेषु श्र शंसू में ये। सूनें।
हृदे। प्रण श्रायूं १ षि तारिषत् (१)। (१) इन्द्रस्य गृष्टे।-

युक्ते देशे, 'वातः' सञ्चरतः। श्रान्तो वायुरेकः, तीव्रे।ऽपरः, तयोर्मध्ये 'श्रन्यः' एकः श्रान्तः, 'मे' मम, 'इचं श्रावातु' सुखं सम्पादयतु। 'श्रन्यः' तीव्रे। वायुः, 'यद्रपः' मम यत्पापमस्ति, तत् 'परा वातु' विनाशयतु॥

त्रश सप्तमं मक्तमाइ। (०)"यददो वात ० ततो ने। मइ त्रा-वह"(०) द्ति। हे 'वात,' 'ते ग्रहे,' 'यददः' यः त्रमा, 'त्रम्वतस्य निधिः,' 'हितः' खापितः, 'ततः' निधेः सकामात्, 'नः' त्रसाकं, 'जीवसे' जीवनाय, 'देहि' कियदणस्तं प्रयक्तः । 'ततः' त्रम्वतात्, 'नः' त्रसाकं, 'भेषजं देहि' त्रीषधं सम्पाद्य। 'ततः' तसात्, 'नः' त्रसाकं, 'मइ त्रावह' तेजः सम्पाद्य।

श्रयाष्ट्रमं मन्त्रमाद । (म) "वात श्रावात भेषजः ॰ प्रस् श्रायू १ वि तारिषत्" दित । श्रयं 'वातः' 'भेषजं,' यथा भवति तथा, 'श्रावातु' । 'नः' श्रस्ताकं, 'इदे' मनसे, 'श्रसूः' श्रविष्टश्रान्तिं भावयन्, 'मयोस्टः' सुखं च भावयन्, वर्त्ततां । 'नः' श्रस्ताकं, 'श्रायूंषि' चिरकासजीवनानि, 'प्रतारिषत्' प्रकर्षेण वर्धयतु ॥ ऽसि तं त्वा प्रपेशे सगुः सार्श्वः। सह यक्ये श्रस्ति तेनं रो। (११) भ्रः प्रपेशे भुवः प्रपेशे सुवः प्रपेशे भू-भुवः सुवः प्रपेशे वायुं प्रपशेऽनीतीं देवतां प्रपृशेऽ-श्लीनमाख्यं प्रपेशे प्रशापिते ब्रिक्षे के श्रिष्ट प्रपेश प्रपेशे(११)। (११) श्रक्ति श्लिक्षे म उर्वक्तरं सहद्वायः पर्वताश्च

त्रथ नवमं मन्त्रमाह । (१) "इन्ह्रख ग्रहोऽसि ० सह यसे प्रस्ति तेन" (१) इति । प्रवेन्द्रग्रब्देन परमैत्र्ययेगादादित्य उच्यते। तथा च ब्राह्मणं। प्रसी वा श्रादित्य इन्ह्र एष प्रजा-पतिरिति। हे श्रादित्यमण्डल लं 'इन्ह्रख ग्रहोऽसि' श्रादित्यस्य निवासस्तानम् । 'तं' तादृष्णमादित्यग्रहं, लां 'प्रपद्ये' प्राप्तोमि । कोदृशोऽहं, 'स्गुः' गोसहितः, 'साश्वः' श्रश्वसहितः, श्रन्यद्पि 'मे', 'यत्' वस्तु, विद्यते 'तेन सह', लां प्रविशामि ॥

श्रय दशमं मन्त्रमाइ। (१°)"भः प्रपद्ये भुवः प्रपद्ये ॰ श्रद्धा प्रपद्ये ॐ प्रपद्ये"(१°) इति। 'भः प्रपद्ये' भूर्लीकदेवतां प्रपत्नीस्त्र। एत्रमुत्तरवापि यथायस्त्रानां प्रपत्तिस्त्रया समस्तानामपि प्रपत्तिः। 'श्रमात्तां' इत्यनेन श्रारोग्यकरी देवते। खते। 'श्राखणं' खनितुमग्रकां, 'श्रग्यानं' दृढं पाषाणं, 'प्रपद्ये'। पाषाण-वहार्क्कमयास्त्रित्यर्थः। 'प्रजापतेः', सम्बन्धि 'श्रद्धाकोग्रं' सर्वमन्त्रा-धारभृतं, 'श्रद्धा' वेदस्त्रक्णं, प्रपद्धे। 'ॐ'कारेण परमात्मा उत्यते, तमपि 'प्रपद्धे'॥

यया वातः ख्रस्या खिस्ति मां तया ख्रस्या खिस्ति मा-मसानि<sup>(११)</sup>। <sup>(१२)</sup>प्राणापाना खृत्योमी पातं प्राखापानी मा माहासिष्टं<sup>(१२)</sup> <sup>(१२)</sup>मियं मेथां मियं प्रजां मय्यप्रि-स्तेजी द्धातु मियं मेथां मियं प्रजां मयीन्द्रं इन्द्रियं

श्रधैकादश्रमन्त्रमाइ। (१९) "श्रन्तिर्चं म उर्वन्तरं ० स्निस्त्रमामानि" (१९) इति । यदिदं 'श्रन्तिर्चं', श्रस्ति तत् 'मे' मर्द्यं, 'खर्वन्तरं' विस्तीर्णावकाशः, भ्रयात्। तिस्रश्रन्तिरचे 'श्रग्रयः' गाईपत्यादशः, 'पर्वताः' मेर्वादयञ्च, 'ष्ट्इत्' श्रधिकं सुखं यद्या भवित तथा, वर्त्ततामिति श्रेषः। श्रवान्तिरचे सञ्चरम् 'वातः', 'यया खस्या' चेमचेतुभ्रतया कियया, 'मां', प्रति 'खिस्ति' चेमं, प्रापयत्विति श्रेषः। 'तया खस्या' चेमचेतुभ्रतया कियया, 'मान्त्रमानि' श्रस्तदोयान्यन्तःकरणानि, 'खस्ति' चेमं, प्रापयत्विति श्रेषः॥

श्रय दादशं मक्तमा । (१२) "प्राणापानी ॰ मा माद्या-पिष्टं "(१२) द्ति । दे प्राणापानदेवी 'स्टिश:', सकाश्रात् मां 'पातं' रचतं । दे 'प्राणापानी', युवां मां कदाचिद्पि 'माद्यासिष्टं' मा-परित्यचतं ॥

श्रय चयोदशं मन्त्रमाइ। (१९) "मयि मेधां मयि प्रश्नां • स्र्यों भाजो दधातु" (१९) इति। यन्यतदर्थधारणप्रक्रिः 'मेधा', 'प्रजा' पुचादिः, 'तेजः' शरीरकान्तिः, तत्वे 'श्रश्चिमं य', स्था-

दंधातु मियं मेधां मियं प्रजां मिय् स्र्याः स्राजां दधातु<sup>(११)</sup> ॥ २ ॥

(१) बुभिर्क्तुभिः परिपातमसानरिष्ठेभिरिश्वना सीभगेभिः। तन्ने मिना वर्षणे मामहन्तामदितिः सिन्धुः पृथिवी उत चौः(१४)। (१४) कर्या नश्चित्र श्राभुंव-दूती सदार्थधः सस्रा। कया श्राचिष्ठया वृता(१४)।

दयतु । 'इन्द्रियं' चनुरादिपाटवं, 'भ्राजः' दोप्तिजालं,\* श्रन्यत् पूर्ववत्॥

श्रथ चतुर्दशं मक्तमाइ। (१४)" द्युभिरकुभिः परिपातं ॰ पृथिवी उत द्याः" (१४) दति। हे 'श्रश्विना', 'सुभगेभिः' द्याभाग्यैः स्रक्तेः, 'श्रसान् पातं', की दृशैः, 'श्रुभिः' द्यातमानैः, 'श्रकुभिः' रञ्जनहेतु घृतादिद्र व्ययुक्तेः, च 'श्रिक्टिभिः' विनाशर्राहतैः। 'नः' श्रस्ताकं, 'तत्' श्रश्विनोः पासनं, मित्रादयो 'मामहन्तां' श्रित्रयेन पूजयन्तु। 'सिन्धः' ससुद्रः॥

श्रय पश्चदशं मन्त्रमाइ। (१५)''कया नश्चित्र ० श्वचिष्ठया-वृता''(१५) इति। कस्य प्रजापतेः सम्बन्धिनीत्यसिन्तर्थे 'का' इति श्रब्दः स्त्रीलिङ्गो वर्त्तते। 'जिति'शब्दो रचावाचो, 'कया' जत्या' प्रजापतिसम्बन्धिना रच्छेन, 'चित्र श्वाभुवत्' चिचोऽयं यज्ञः 'नः'

<sup>\*</sup> दीप्तिजातं इति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>3</sup> z 2

(१९)कस्वी सत्यो मद्गानां मः हिष्ठो मत्सदन्धंसः । ह-ढाचिद्गरुषे वसुं(१९) । (१०)श्रभीषु णः सखौनामविता श्रीरहृणां । श्रतभावास्युतिभिः(१०) । (१०)वर्यः सुपक्षे

श्रस्मान् प्रति, श्रागतः । की दृशे। यज्ञः, 'सदा द्रधः' सर्वदा वर्धमानः, 'सखा' सखिवत् प्रियतमः, स च यज्ञः 'कया' प्रजापतिसम्बन्धिन्या, 'ब्रचिष्ठया' श्रतिश्रयितया श्रह्मा, 'दृता' वर्त्तते॥

त्रय घोडां मन्त्रमाइ। (१९) "कस्वा सत्यः ॰ त्राइते वसु" (१९) इति। दे प्रवर्ध वां 'कः' प्रजापितः, 'मस्तत्' मद्यतुं इर्षयतु। कीटृषः प्रजापितः, 'सत्यः' परमार्थक्षतः, 'मदानां' इर्षकारणानामायुरादीनां, 'श्रन्थसः' श्रवस्य च, 'मंहिष्टः' श्रतिष्रयेन वर्धयिता, 'श्रास्त्रजे' सर्वते।ऽनिष्टभङ्गार्थे, 'वसु' श्रूपेचितं धनं, 'दृढाचित्' दृढमेव, करे। विति श्रेषः॥

श्रय सप्तद्यं मन्त्रमाइ। (१०)"श्वभीषुणः • जितिभः"(१०) इति। हे प्रजापते 'जिरित्वणां' जरणशीलानां, 'सखीनां' सिखिनिग्रियाणां, 'नः' श्रसाकं, 'शतमूतिभिः' श्रतसङ्खाकेः रचकः, 'श्रभीषु' सर्वतः, सृष्ठु 'श्रविता भवासि' रचिता भव॥

श्रयाष्टादशं मन्त्रमाइ। (१०) "तयः सुपर्णा ० निधयेव बद्भान्''(१०) इति। केचित् 'ऋषयः', 'इन्द्रसुपसेदुः', कार्यार्थप्रा-

<sup>\*</sup> खाऋजे इति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> मेर्यतु इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

उपसेद्रिक्षं प्रियमेधा ऋषयी नाधमानाः। ऋषेधानमूर्णुहि पूर्धि चर्म्रमुग्ध्यसान्निध्येव बहान् (१०)॥॥ ॥ ॥

(१८) शन्नी देवीर्भिष्टंय श्वापी भवन्तु पीतये। श्रंयी-र्भिस्वन्तु नः(१८)। (१०)ईश्रीना वायीणां स्रयंन्ती-

तिर्पर्वत्तः। की हुशा च्रवयः, 'वयः' पित्रमूर्त्तिधारिणः, श्रतएव 'सुपर्णः' श्रोभनपचीपेताः, 'प्रियमेधाः' श्रधीतस्य श्रुतस्य धा-रणविर्मिभेधाः तस्यां प्रीतियुक्ताः। 'नाधमानाः' किञ्चित्कार्यं याचमानाः। स एव याञ्जाप्रकारः स्पष्टीिकयते। हे इन्द्र 'ध्वान्तं' श्रज्ञानसच्यमन्धकारं, 'श्रपोर्णुहि' श्रपसार्य। 'चचुः' श्रानसच्यां दृष्टं, 'पूर्धि' पूर्य। 'निधयेव' श्रद्धान्त्वयेव, श्रञ्जानेन, 'बद्धान्', 'श्रसान्', 'सुसुविध' तस्मादश्चानात् बन्धनाकोषय॥

श्रयेके।नविश्वं मन्त्रमाद । (१८)"श्रद्धी देवीरिभष्टय ० श्रंथी-रिमस्रवन्तु नः"(१८) इति । 'श्रापः', देखः, 'नः' श्रस्नाकं, 'श्रभिष्टये पीतये' श्रभीष्टाय पानाय, 'श्वं' सुखदेतवः, 'भवन्तु'। किस्त 'नः' श्रस्नाकं, 'श्वं' सुखं, यथा भवति तथा, 'श्वंथोः' दुःखवियोगः, यथा भवति तथा, 'श्रभिस्नवन्तु' सर्वतः प्रवहन्तु ।

भय विश्वं मन्त्रमाइ। (१०)"देशामा वार्याणां ० याचामि भेषजं''(१०) दति। ऋदं 'ऋपः', देवीः प्रति, 'भेषजं' पापविनाध- श्वर्षणीनां। श्रुपे। याचामि भेष्ठं रः)। (११)सुमिषा न श्राप श्रोषंधयः सन्तु दुर्मिषास्तसी भ्र्यासुर्ये। उस्मान् देष्टि यश्चं वयं दिषाः (११)। (११)श्रापे। हि छा मंयासुव-स्ता नं जुर्जे दंधातन। महे रखाय चर्र्ससे (११)। (११)या

कारणभेषधं, 'याचामि', इति । कीदृश्चीरपः, 'त्रार्थाणां' वर-णोयानां कामानां, 'र्रशानाः' दातुं समर्थाः, 'चर्षणीनां' मनु-याणां, 'चयन्तोः' निवासचेतुभृताः ॥

श्रयेकविशं मक्तमार । (१९) 'सुमिना न श्रापः ॰ यश्च वर्ष दिश्वः''(१९) इति । 'श्रापः', 'श्रोषधयः', च इत्येता दिविधा देव-ताः, 'नः' श्रसान् प्रति, 'सुमिनाः' सृष्टु स्त्रिग्धाः, 'सन्तु' । 'यः' श्रसादीयः श्रनुः, 'तस्त्री', 'दुर्मिनाः' दुईदया विरोधिनः, 'सन्तु' ॥

श्रय दाविशं मकामाद । (११) "श्रापा दि हा मया भुवः ॰ मदे रखाय चचसे" (११) इति । 'दि श्रव्द एवकारार्थः प्रसिद्धीचा वा । दे 'श्रापः', यूयमेव 'मयाभुवः ख' सुखस्य भाविययो भवत । सान-पानादि हेतुलेन सुखात्पादकलं प्रसिद्धं। 'ताः' तादृष्यो यूयं, 'नः' श्रसान, 'ऊर्जे' रसाव, भवदीयरसानुभवार्थे, 'दधातन' सापकत । किस्न, 'मदे' महते, 'रणाय' रमणीयाय, 'चचसे' दर्शनीयाय, 'दधातन' श्रसान् परतत्त्वसाचात्कारयोग्यान् कुरुतेत्यर्थः॥

श्रय चरोविंग्रं मन्त्रमाष्ठ । (११)"यो वः विवतमा रसः • षत्रतीरिव मातरः"(११) इति । 'वः' युगावं, 'विवतमः' बाक-

वैः शिवर्तमो रसस्तस्य भाजयतेष्ठ नैः। उश्तीरिव मातरेः(११)। (१४)तस्मा ऋरंक्रमाम वे। यस्य स्रयीय जिन् स्वेथ ॥ ४ ॥

श्रापा जनयंथा च नः(१४)। (१६)पृथिवी शान्ता साऽग्निना शान्ता सा में शान्ता शुर्च श्रमयतु(१६)।

तमः सुखैकहेतुः, थे। 'रगः', श्रस्ति। 'इष्ट', श्रस्तिन् कर्मणि, 'मः' श्रस्तान्, 'तस्य', 'भाजयत' रमं प्रापयत। तच दृष्टान्तः, 'उन्नतीरित मातरः' इति, कामयमानाः प्रीतियुक्ता मातरे। यथा स्वकीयस्तन्यरमं प्रापयन्ति तदत्॥

श्रथ चतुर्विशं मन्त्रमाद । (१४) "तस्ता श्ररक्रमाम • जनयथा च नः" (१४) दृति । 'यस्य' रसस्य, 'चयाय' चयेण निवासेन, 'जिन्यथ' यूयं प्रोता भवथ, 'तस्ते' रसाय, 'वः' युशान्, 'श्ररक्रमाम' श्रलं स्थां प्राप्तुमः । किञ्च, हे 'श्रापः', यूयं नः' श्रसान्, 'जनयथ' प्रजात्पादकान् कुरुत ॥

श्रय पश्चविंशं मन्त्रमाइ। (१४) 'पृथिवी शान्ता ० ग्रूच् १ समयतु'' (१६, इति। येथं 'पृथिवी', देवता, 'सा', इयं 'श्रान्ता' सर्वे। पृथिवी', देवता, 'सा', इयं 'श्रान्ता' सर्वे। पृथिवीं स्वयमेव किन्तु 'श्राम्ता', देवेन सइ, 'श्रान्ता'। तादृशी 'श्रान्ता', देवता, 'मे' मम, 'श्रुचं' श्रोकं, 'श्रमयतु' श्रान्तं करोतु॥

(१९) अन्तरिक्षः शान्तं तदायना शान्तं तस्ते शान्तः श्रुचेः श्रमयतु (१९) । (१०) द्याः श्रान्ता सादित्येन श्रान्ता सा में श्रान्ता श्रुचः श्रमयतु (१०) । (१०) पृष्टिवी श्रान्तिर्म्तरिक्षः श्रान्तिर्देशः श्रान्तिर्देशः श्रान्तिर् रवान्तरद्शः श्रान्तिर्द्रिः श्रान्तिर्वायुः श्रान्तिरा-दित्यः श्रान्तियु श्रान्तिर्द्रिः श्रान्तिर्वायुः श्रान्तिरा-दित्यः श्रान्तियु श्रान्तिर्वनस्यत्यः श्रान्तिर्गः श्रान्तिरापः श्रान्तिरेषिधयः श्रान्तिर्वनस्यत्यः श्रान्तिर्गः श्रान्तिर् रजा श्रान्तिरश्रः श्रान्तः पुर्वषः श्रान्तिर्वे श्रान्तिः श्रीद्धायः श्रान्तिः श्रान्तिरेव श्रान्तिः श्रान्तिर्मे श्रम्तु श्रान्तिः (१०)। (१८) तयाऽष्ठः श्रान्या सर्वश्रान्या मर्षः दिपदे

श्रय विश्वंशसप्तिविशे मन्त्रावार । (१९)"श्रन्तिरचः ॰ ग्रापः समयतु"(१९) । (१०)"द्याः श्रान्ता ॰ ग्रापः समयतु"(१०) इति । 'श्रन्त' 'द्याः श्रान्ता' मन्त्रदयं प्रथिवोमन्त्रवद्वाख्येयं॥

श्रयाष्टाविंशं मक्तमाइ। (१०) 'पृथिवी श्रान्तिर नारिखः श्रान्तिः । श्रान्तिर्मे श्रस्तु श्रान्तिः' '१० इति। पृथियादयः सर्व-देवता श्रस्तदिनष्टश्रमन हेतु लात् श्रान्तिदेवता रूपाः। 'श्रद्धां वेदः, पृथियादीना सुपचिति श्रान्तिदेवता रूपलं। या तु श्रान्यभिमा- निनो देवता सा 'श्रान्तिदेव' सुख्यमेव तस्याः श्रान्तिलं, स्तः सा श्रान्तिदेवता 'मे', 'श्रान्तिरस्तु' सर्वानिष्टश्रमन हेतुरस्तु॥

चतुं च्यदे च शान्ति करोमि शान्ति में श्रस्तु शान्तिः (१८)।
(१८) एइ श्रीश्र होश्र धतिश्र तपा मेधा प्रतिष्ठा श्रद्धा
सत्यं धम्श्रीतानि मोत्तिष्ठन्तमनू तिष्टन्तु मा माः \*श्रीश्र होश्र धतिश्र तपा मेधा प्रतिष्ठा श्रद्धा सत्यं धम्श्रीतानि मा मा हासिषः (१८)। (१८) उदायुषा खायुषा देशिधीनाः रसेनात्पर्जन्यंस्य शुषोषादं स्थामस्ताः श्रनुं (१९)।

श्रयेके।निश्ं भक्तभाइ। (१८) "तयाइ१ शान्या ० श्रस्त श्रान्तः" (१८) इति। 'श्रइं' यजमानः, 'सर्वशान्या' सर्वान् निष्टश्रमन हेतुतया, पूर्वे क्रगुणविश्विष्टया, 'श्रान्या' श्रान्ति देवतया, 'मद्यं' मक्करीरार्थे, 'दिपदे' मदीयाय मनुखार्थे, 'चतुष्पदे' मदीयाय पश्चर्थे 'च', 'श्रान्तिं' सर्वानिष्टश्रमनं, 'करोमि'। श्रतः श्रान्तिदेवता 'मे' मदर्थे, 'श्रान्तिः' सर्वानिष्टश्रमन हेतुः, 'श्रस्तु'॥

श्रथ जिंशं मन्त्रमाह। (१०)"एह श्रीय हीय ० मा मा हासिषु:"(१०) इति। श्रीप्रस्तयो धर्मान्ता या देवताः सन्ति, 'एतानि' देवशरीराणि, इह कर्मसमाप्ता 'उत्तिष्ठन्तं', 'माम्', 'श्रनु' श्रासमन्तात्, 'उत्तिष्ठन्तु'। यानि श्रीप्रस्तीनां खरूपाणि 'एतानि', 'मा', 'मा हासिषुः' मा परित्यजन्तु। पुनरपि 'मा मा हासिषुः', दिक्तिराद्रार्था॥

श्रुधैकितिंशं मन्त्रमाइ । (११)"उदायदा खायवा • श्रम्हताष्ट्र

<sup>\*</sup> मामित्यस्य स्थाने मः प्रासिषुः इति पाठः भायस्य मतः। परन्तु च्यादर्श्रमुक्तकेषु तथा नान्ति ।

(१९)तच्छेदेविहितं पुरस्तीच्छुक्रमुचर्त्। पश्चेम श्र्रद्रः श्रुतं जीवेम श्र्रद्रः श्रुतं नन्दाम श्र्रद्रः श्रुतं मोद्रीम श्रुद्दः श्रुतं भवीम श्रुर्दः श्रुतः श्रुणवीम श्रुर्दः श्रुतं प्रक्रवाम श्रुर्दः श्रुतमजीताः स्थाम श्रुर्दः श्रुतं ज्ञोक् च स्र्यं हुशे(१९) ॥ (१९)य उद्गामहताऽर्णवीहिधाजमानः

श्वनु''(११) इति । श्रष्टं 'श्रम्तान्' देवान्, 'श्वनु'खच्य, श्रायुरादि-विश्रेषणविश्विष्टेन से। मेन् सष्ट 'उदस्यां' उत्तिष्ठामि । चिरजीवनं 'श्रायुः', तचापि रे। गाद्यपद्रवरितं 'खायुः', तदुभयप्रदलाद्रस्यः तद्रूपलं। 'श्रोषधीनां', 'पर्जम्यस्य', च 'रसः' सारं। चतुर्भिर्विश्वे-षणेः पृथक् कियापदमन्वेतं चलारः 'उत्'शब्दाः॥

श्रध दानिशं मक्तमा । (१९) "तच नुर्देव हितं • सूर्ये दृशे" (१९) इति । 'पुरसात्' पूर्वस्यान्दिशि, 'जचरत्' एदयं मक्कः । 'श्रुकं' क्योतिः स्वरूपं, 'देव हितं' सर्वेभ्ये। देवेभ्ये। हित-कारि, 'चनुः' दृष्टेरनुपा हकं, 'तत्' श्रादित्यमण्ड सं, 'श्रदः अतं' श्रतसङ्काकान् संवस्परान्, धर्वदा 'पश्येम'। तत्प्रधादाक्यीवनादि-व्यापारां स्र प्राप्नवाम। 'मन्दाम' द्रव्येः सम्द्रह्मा भ्रूयासा। 'मो-दाम' तद्भोगेन हृष्टाः सा। 'भवाम' स्वस्थाने निवसाम। 'श्र्यवाम' वेदशास्तरहृष्टं गृदमुखादवगक्तेम। 'प्रत्रवाम' श्रियोधः प्रकर्षेष्टं क्यायाम। 'श्रजीताः' श्रनुणा केनाप्यजिताः, किञ्च 'क्योक्' दीघें कासं, 'स्र्ये', 'दृशे' द्रष्टुं सभर्था भ्रूयासा॥

सिर्स्य मध्यात्म मी रुष्भी लेकिताशः स्र्ये विष-श्रिकानेसा पुनातु (११) । (१४) ब्रह्मण्ये श्रीतंन्यसि ब्रह्मण्याणी स्था ब्रह्मण्यावपनमसि धारितयं पृथिवी ब्रह्मण मही धारितमेनेन महदन्तरि श्रं दिवं दाधार

श्रथ चयक्तिंशं मन्त्रमाह । (११) "य उदगात् ॰ मनसा
पुनातु "(११) इति । 'यः' स्वर्यः, 'महतः' प्राढात्, 'श्रर्षवात्'
पूर्वसमुद्रात्, तचापि विश्वेषतः 'सरिरस्थ' जलस्य, 'मधात्',
'विश्वात्रमानः' विश्वेषेष दीष्यमानः, 'उदगात्' उदयङ्गस्किति ।
'सः स्वर्यः', 'मनसा', मां 'पुनातु' श्वेषयतु । कींदृशः स्वर्यः,
'वषभः' कामानां वर्षयिता, 'लेक्तितासः' रक्तवर्षाचिसुकः,
'विपश्चित्' सर्वशः ।

त्रय चतुक्तिंशं मक्तमाइ । (१४) "ब्रह्म पत्रीतन्यि • न्नि । न्नि ने नेदः सम्मेखते । हे त्रुते लं 'नि न्नि । न्नि नेदः सम्मेखते । हे त्रुते लं 'नि न्नि । प्रति । न्नि नेदः सम्मेखते । हे त्रुते लं 'नि न्नि । परमात्मवस्त्रनः, 'त्रोतनी' श्रवणहेतुभृता, 'न्नि नेदः त्रुषः वेदस्त, 'न्नाषी स्तः' नेद्रणी भवयः, वेदं प्रदृष्य दत्वर्थः । हे मनः, 'न्नह्माषः' वेदस्त, 'न्नावपनं' धारणस्तानं, 'न्नि सि'। 'द्रयं', 'मही' महती, 'पृथिवी', 'न्नह्माणा' वेदप्रतिपाद्येन परमात्मना, 'धारिता'। 'महत्र' प्रीढं, 'न्ननि ह्मं', 'एनेन' परमात्मना, धारितं। 'पृथिवी'

<sup>\*</sup> स्विनस्थेति E चिक्रितप्स्वमपाठः ।

<sup>†</sup> रतेनेति D चिक्रितपुत्तवपाठः।

पृष्ठिवी सदेवां यद्षं वेद् तद्षं धीरयाणि मा म-देदे।ऽधि विस्तंसत् (१४)। (१६) मेधामनीषे माऽऽविश्वता १ समीची भृतस्य भव्यस्यावेषद्भौ सर्वमायुरयाणि सर्वमा-युरयाणि (१६)। (१९) श्राभिगी भिर्यद्ता न जनमाष्याय-य हरिवा वर्ष्टमानः। यदा स्तोत्तस्थो मर्ष्ट गोचा

विस्तीर्णां, 'सदेवां' देवसहितां, 'दिवं', 'दाधार' परमात्मा धत-तान्। 'यत्' परमात्मतत्तं, तत्प्रतिपादकं वेदवाकां वा, 'श्रृष्टं' स्रजमानः, 'वेद' जानामि। 'तत्' उभयं, 'श्रृष्टं', सर्वदा मनसि 'धार्याणि'। स वेदः, 'मत्' मत्तः सकाश्रात्, 'श्रृधि' श्राधि-कोन, 'मा विस्तमत्' विस्तितो मास्तत्॥

श्रथ पश्चितंशं मक्तमाइ। (१५) ''मेधामनीषे ॰ सर्वमायु-रयाणि''(१६) इति। 'मेधा' धारणश्चितः, 'मनीषा' ग्रइणश्चितः, ते जमे 'समीची' श्रनुकूले सत्या, 'मां' यजमानं, 'श्चाविश्वतां' सर्वतः प्रविश्वतां। किमधे, 'स्रतस्य' पूर्वमधीतस्य, 'भयस्य' श्रधे-यमाणस्य, च 'श्ववर्द्धी' स्वीकाराधें, एतिसद्धार्थमेव 'सर्वमायुः', 'श्रयाणि' प्राप्नवानि। दिस्तिकरादराधां॥

श्रय षट्चिंगं मक्तमाइ। (१९) "श्राभिगीर्भिर्यदतः ॰ श्रध ते खाम" (१९) इति। हे 'इरिवः' श्रश्चयुक्तेन्द्र, 'श्राभिगीर्भिः' श्रस्सदीयस्त्रितिभः, 'वर्द्धमानः', लं 'श्रतः' श्रस्तात्कर्भणः, 'ऊनं',

रुजािस भूयिष्टभाने। ऋषं ते स्थाम (१९) । (१०) ब्रह्म प्रा-वंदिष्म तको मा होसीत्। ॐ शान्तः शान्तः शा-न्तिः (१०) ॥ ५ ॥

परावर्तः, द्धातु, बुडान्, जिन्वय, हुग्रे, सुप्त चे॥ श्रनु॰॥ ४२॥

(१)नमः, (१)युज्जते, (१) दृष्णो श्रश्चस्य, (४) ब्रह्मन प्र-वृग्येंण, (४) ब्रह्मन् प्रचीरिष्णामः, (९) दश् प्राचीः, (९) श्र-

श्रुष्तं, 'नः' श्रस्मद्धें, 'श्राष्णायय' श्रभिवर्द्धय । 'यदा' यिसान् काले, 'सोहभ्यः' स्रोत्रनुग्रहार्थे, 'मिह गोत्रा' महतो मेघान्, 'ह्जासि' भग्नान् करोषि । 'श्रध' तदा, वयं 'ते' तव, श्रनुग्रहात्, 'भूविष्ठभाजः' 'स्थाम' प्रस्तिधनानां स्रस्थारो स्रयासा ॥

श्रय सप्तिंशं मन्त्रमाइ। (१०) "ब्रह्म प्रावादिश्व • ज्ञान्तिः प्रान्तिः" (१०) इति। एवमुक्तेन प्रकारेण 'ब्रह्म' परमात्मप्रतिपादक मन्त्रजातं, 'प्रावादिश्व' प्रकर्षेण वयं कि्यतवन्तः। 'तत्' ब्रह्मतत्तं, तस्य प्रतिपादकं वाक्यञ्च, 'नः' श्रस्मान्, 'मा इसीत्' कदाचि-दिप मा परित्यजतु। हे प्रणवप्रतिपाद्य परमात्मन्, श्राध्यात्मिकानां व्यर्श्विराव्यथादिक्ततानां विम्नानां 'श्रान्तिः', श्रस्तु। श्राधि-भै।तिकानां चेरित्याच्रादिक्ततानां विम्नानां 'श्रान्तः', श्रस्तु। श्रा-धिदैविकानां यचराच्यादिक्ततानां विम्नानां 'श्रान्तिः', श्रस्तु। श्रा-

पंत्र्यं गे।पां, (°)देवस्यं, (९)समुद्रायं, (९०)इवे पीपिहि, <sup>(१९)</sup>घर्मु या ते, <sup>(१२)</sup>मडीनां चुत्वारि, <sup>(१२)</sup>श्रस्कान्, (१४)या पुरस्तात् सुप्त संप्त, (१६)प्राणाय चीर्षि, (१९)पृष्णे चलारि, <sup>(१०)</sup>उद्स्य एकाद्म, (१०) यास्ते सप्त, (१८) श्राप्त-र्भुवः सीद एके।नविष्टशतिः, <sup>(१०)</sup>सूः खर्डाः चिष्टश्रत, <sup>(१९)</sup>सूः मिषु षोडंश्, <sup>(१९)</sup>यास्ते घोराः नव, <sup>(१९)</sup>सिक् च अष्टी, (१४)धुनिय हे, (१४) उग्रय चीसि, (१९) अहे। राचे पच्च, (१०) खर् चीर्णि, (१८) विगाः सुप्तद्श, (१८) ऋसं-**क्षु**खः चुत्वारि, <sup>(१९)</sup>यदेृतद्वृ कुसः पच्च, <sup>(१९)</sup>यदे वितः चृत्वारि, (१९)दीर्घंमुखि चीिष, (१९)दत्या चृत्वारि, (१४)यदेतद्भूतानि षर, (१५)प्रसार्य चीर्ण, (१९)स्रचिणा दश, (१०) ऋाह्रावेद्य (१८) ब्रह्मणा षट् षट्, (१८) उत्तुद् अष्टी, (४°) सू: षट्, (४९) पृथिवी अष्टषष्टिः, (४९) श्रदाः सप्तपंच्याश्रत्॥ दिचंत्वारि श्रश्त्॥

श्रय नसी वाच इत्यारम्य श्रमी वातः पवतामित्य नीरनु-वाकैः सम्पाद्यं प्रवर्धे स्रोतं नस्य प्रवर्धस्य नामानि दर्भयति । "प्रजापितः सम्भियमाणः । सम्राट् सम्भृतः । घर्मः प्रवृक्तः । मदा-वीर खदासितः । श्रमी खलु वाविष श्रादित्यः । यह्मवर्धः । स युष्त्रते, \* ब्रह्मन् प्रचरिष्यामः, श्रापेश्यं गापां, संमुद्रायं, वयमनुकामाम, पृष्णे, धुनिश्च, यदेतहूतानि,
तच्चेकेयं श्रष्टाशीतिः ॥ ८८॥ नमः, श्रनुंमदन्तु॥
॥॥ स्रोम् शान्तिः शान्तिः शान्तिः॥०॥ इरिः स्रोम्॥०॥

एतानि नामान्यकुरूत'' रूति। (५ प्र०१२ प्र०१२ म०)। प्रस्य प्रवर्म्यस्य तत्तदवस्त्राभेदेन प्रजापत्यादीनि नामानि सम्यद्यन्ते। यदा स्टब्साइविष्टतवस्त्रीकवपादिसमारै: 'सिम्ब्रियमाण'ल-द्यापन्ने। भव-

<sup>\*</sup> रतत्परिसङ्घाने प्रथमे। उनुवाको न गणितः। युद्धत इत्यारभ्य दश्रदश्विपरिगणनया दितीयानुवाकत्य पश्चदश्व्या श्वितिरक्त- नवकाखिकाः दश्वतिलेन परिगणिताः। नश्चन् प्रचरिष्यामः इत्यारभ्य दश्वदश्वते। षष्ठानुवाकत्य श्वितिरक्तनवकाखिका दश्वतिलेन परिसङ्घाताः। श्वपद्यं गोपा इत्यारभ्य दश्वदश्वां श्वरमानुवाकत्य श्वितिरक्तिनवकाखिका दश्वतिलेन परिम्होताः। B, G श्वि- कितपुक्तकदये दश्व्याः समस्दिद्यश्चितिरेव निर्णीता। J श्विष्ठितः पुक्तकेऽपि तथ्वेव। परन्तु उभयभ प्रतीकाः विभिन्नाः वर्त्तने। B, G चिक्रतपुक्तकदयस्य दश्वदश्चतिप्रतीकाः यथा, नमः, युश्चते, नश्चन् प्रचरिष्यामः, श्वपद्यं गोपाः, समुद्राय, वयमनुकामाम, पूष्ये, श्विराचे, श्विष्या त्या, श्वापे। जनयथाचन, द्यशितिः॥ २०॥

<sup>्</sup>र चिक्रितपुक्तकस्य दश्चितप्रतीकाः यथा, नमः, युञ्जते, ब्रष्टाणा घट् घट्, उत्तुदारी, मूः घट्, समुद्राय, वयमनुकामाम, पूष्टी, ष्ट्रोः राजे, ष्टिया ला, षापा जनयथाचन, द्यापीतिः॥ ८२॥

अव उभयव पाठे दश्रदश्रायनया दश्रतीनां क्रमेय परिसङ्घानं न कृतं। कुवचित् दश्रदश्रतिसङ्घाया न्यूनाधिकां दृश्यते। अत्यव वदुभयविधपाठेऽत्रुद्ध इति अनुनीयते।

ति. तदा 'प्रजापितः', इत्येवास्य नाम। सर्वात्मना सम्भूतत्वद्श्रापस्य 'सम्राट्', इति नाम। प्रदृष्ण्यनद्श्रापस्य 'घर्षः', इति नाम। खदासनद्शापस्य 'महावीरः', इति नाम। एतासिर्दशािमः श्रवः स्थावत् 'यत्' स्वरूपं, तेन रूपेण 'श्रादित्यः', इति नाम। सः 'प्रवर्धः', एवं 'एतािन' 'नामािन', 'श्रकुरुत', सन्पादितवान्॥

नामवेदनं प्रशंसित । "य एवं वेद । विदुरेनं नाखा" इति। (५ प्र-१९ र् प्र-१२ म०)। देवदन्तेषाध्याय इत्येवं तदीयं नाम सर्वे: ज्ञातं भवति ॥

त्रथ नामविशेषध्यवद्दारप्रदर्शनेन प्रशंसित । "ब्रह्मवादिने। वदिन्त ॥१॥ यो व वसीया एसं ययानाममुपचरित । पुष्णानि व स तसी कामयते । पुष्णानि ससी कामयने । यः एवं वेद । तसादेवं विदान् । धर्म दित दिवाऽऽचचीत । सथाडिति नक्षं । एते वा एतस्य प्रिये तनुवा ॥ एते त्रस्य प्रिये नामनी । प्रियः यैवेनं तनुवा ॥१॥ प्रियेण नामा समर्द्ध्यति । कीर्त्तिरस्य पूर्वा गच्छिति जनतामायतः" दित । (५प्र•१९१०।३म०) । 'यो वे' यः कोऽपि पुमान् स्रत्यः, 'वसीया एसं' श्रतिश्रयेन वसुमन्तं धनिकं राजानममात्यादिकं वा, 'यथानामं' तदीयं नामानिकम्य नामः करणकास्त्रे सम्पादितेनेव नामा, 'उपचरित' श्रधिपते स्वामिनि त्यादिश्रव्देविना भो देवदत्तेत्यादिकेनेव मुख्येन नामा तमाइवित, 'सः' स्रत्यः, 'तसी' धनिकाय, 'पुष्णात्तिं वे' भाग्यद्दानिमेक 'कामयते', उत्तमोपचारयोग्ये नीच्यवद्दारात् । श्रथवा 'सः' धनिको राजादिः, 'तसी' स्वाभाविकनासा स्ववद्दरते स्त्याद,

'पुष्णात्तिं' धनादिहानिं, 'कामयते' दण्डयितुमिक्कति। न केवसं राजादिरेव किन्तु 'यः' मूढः, 'एवं वेद' खाभाविकनाचेव व्यव-हारं निश्चिनाति, 'श्रम्भे' मूढाय, राजादिप्रभुपरिसरवर्त्तिनः सर्वेऽपि पुरुषाः 'पुष्णात्तिं' ताडनधनद्वान्यादिकं, 'कामयन्ते', एवं 'ब्रह्मवादिमः', त्राज्ञः । यस्रादेवं 'तस्रात्', 'एवं विदान्' नामान्तरे-णैव प्रभुर्खवहरणीय इत्होवं जानन् पुरुषः, प्रवार्धे प्रत्यहनि 'घर्म इति', नाम्ना व्यवहरेत्, राची तु 'सम्राट्', 'इति', नाम्ना। तच वर्मश्रब्देनाच्यमाना दीषमाना या तनूः, सम्राट्शब्देनाच्यमाना सम्ययाजमाना या तनूः, 'एते' उभे ऋपि, 'एतस्य' प्रवर्शस्य, 'प्रिये', शरीरे, 'एते' घर्मसम्राट्शब्दरूपे, 'श्रख' प्रवर्ग्यख, 'प्रिये', 'ना-मनी'। तसादेताभां प्रब्दाभां व्यवहरम् पुरुषः 'प्रिययेव', 'तनुवा' देवादिक्रपेण, 'प्रियेण', च 'नाखा', तच्करीरोचितेनैव, प्रवर्धे समृद्धं कराति। तथा सति 'जनतामायतः' जनसमूदं सभां प्रति त्रागच्छतः, 'त्रख' घर्मादिनामभिर्व्यवद्यारिणः पुरुषस्य, 'कीर्त्तिः', 'पूर्वा' श्रसादपि पुरुषात् पूर्वभाविनी, 'गक्कति'। श्रस्य पुरुष-स्थागमनात्यागेव सर्वेऽपि सभानिष्ठा जना ब्रिताभिज्ञोऽयं महात्मेत्येवं 'एनं', \* प्रशंसन्ति॥

घर्मादिनामविश्वेषदारा प्रवर्ग्यस्य प्रशंसां कला गायनी-क्कन्देग्गतसङ्ख्यासाम्येनापि प्रशंसति। "गायनी देवेभ्योऽपाकामत्। तां देवाः प्रवर्ग्येणैवानुस्थभवन्। प्रवर्ग्येणाप्तुवन्। स्वतुर्विष्टश्वतिः क्रतः प्रवर्ग्ये प्रष्टणिका। गायनीमेव तदनु विभवति। गायनीमा-

<sup>\*</sup> महानिखेवमेनिमति D चिक्रितपुक्तवपाठः।

<sup>4</sup> B

प्रेति। पूर्वाऽस्य जनं यतः कीर्त्तां क्क्तिं दित। (५ प्र०१९ प्रणः ४ म०)। पुरा कदाचिदपरक्ता सती 'गायची', देवी, 'देवेभ्यः', सकाप्रात्, 'प्रपाकामत्'। तदा 'देवाः', प्रवर्ग्यममुष्ठाय तेन 'स्व', 'प्रवर्ग्येख', 'तां' गायचीं, 'प्रमुखभवन्' प्रन्वेष्ठुं विभवः समर्थाः प्रभवन्। प्रन्वित्य च तेन 'प्रवर्ग्येख', 'तां' गायचीं, 'प्राप्रुवन्'। प्रतेत यदि दादप्रसु दिनेस्वेकैकसिन् दिने दिदिरित्येवं 'चतुविंप्रतिक्रलः', 'प्रवर्ग्य', त्रनुतिष्ठेत्, 'तत्' तदा, 'गायचीमेव', 'त्रनु'गम्नुं समर्थेः भवति। चतुविंप्रतिसङ्खाया गायच्यचरिष्ठलात्। त्रतः सङ्खान्सान्यात् 'गायचीं', 'प्राप्नोति'। 'जनं यतः' सभां गच्छतः, 'त्रस्थ' चतुविंप्रतिवारं प्रवर्ग्यानुष्ठायिनः पुद्दबस्य, 'कीर्त्तः', तसान्दिप पूर्वभाविनी सती समां प्राप्नोति॥

पुनर्पि प्रकाराकारेणावस्ताविशेषगतेर्गामिशः प्रशंसित ।
"वैश्वदेवः सक्षमः ॥३॥ वसवः प्रदृक्तः । सामाऽभिकीर्थमाणः ।
श्राश्विनः पयस्तानीयमाने । मादतः कथन् । पाष्ण उद्दृक्तः ।
सारस्ततो विष्यन्द्रमानः । मैतः श्ररो ग्रहीतः । तेष्र उद्दृतो वायुः । द्रियमाणः प्रजापितः । द्र्यमाने वाग्षृतः ॥४॥ श्रमे खलु वावेष श्रादित्यः । यद्यवर्गः । स एतानि नामान्यकुद्दृतः" द्रित । (५ प्र०१९ श्र०।५ म०)। 'संस्त्रः' सम्यगासादनदश्रां प्राप्तो यः प्रवर्गः, तस्य 'वैश्वदेवः', द्रित नाम, तेन हि विश्वदेवास्यनित । प्रदृष्णनदश्रापत्रस्य 'वसवः', द्रित नाम, वस्रनां प्रीतिहेतुलात् । प्रदृष्णने सित पात्रस्थानरे द्रतस्ततश्रममिकीर्थमास्त्रं
तद्शापत्रस्य 'से।मः', द्रित नाम, तद्गीतिहेतुलात्। श्रानीयमान-

शोरदशापत्रस्य 'श्राश्चिनः', इति नाम, तेन हि श्रश्चिना द्ययतः।
पयसा सह कथनदशापत्रस्य 'माइतः', इति नाम। पात्रस्यान्तपर्वन्तमुद्रमनं 'उदन्तः', तदवस्थापत्रस्य 'पाष्पः', इति नाम।
पात्राद्युद्धतत्वं 'विष्यन्दनं', तद्दशापत्रस्य 'सारस्वतः', इति नाम।
पत्रन्वाक्षस्येन घनीभावत् प्रतीयमानः 'श्वरः', श्वराकारयहणः
दशापत्रस्य 'मेनः', इति नाम। श्रप्ताभ्यां खरादुद्यमनदशापत्रस्य 'तेजः', इति नाम। श्राह्वनीयं प्रति द्वियमाणत्रस्य 'प्रजापतिः', इति नाम। श्राह्वनीयं ह्रयमानत्वदशापत्रस्य 'प्रजापतिः', इति नाम। श्राह्वनीयं ह्रयमानत्वदशापत्रस्य 'प्रजापतिः', इति नाम। श्रतत्वदशापत्रस्य 'वाक्', इति नाम। एताभिद्शाभिरवस्थावान् यः 'प्रवर्धः', तस्य 'श्रादित्यः', इति नाम।
'सः', प्रवर्धः, एवं तत्त्तद्देवताप्रीतिहेतुलात् स्वस्य 'एतानि', 'नामानि', 'श्रकुद्त' सम्यादितवान् ॥

नासवेदनं प्रश्नंधितः। "य एवं वेदः। विदुरेनं नाखा" इति। (५ प्र•।१९ घ्र•!६ स॰)॥

श्रय प्रश्नोत्तराभ्यां म्हण्सयस्य महावीरस्य हो मशाधनत्ममुपपा-दयति । "ब्रह्मवादिना वदन्ति । यमृण्सयमाञ्जतिं नाश्रुतेऽय । कस्मादेषोऽश्रुत इति । वागेष इति ब्रूयात् । वास्येव वासं दधाति ॥५॥ तस्मादश्रुते" इति । (५ प्र०१९ प्र०१७ म०)। दाह्मयस्य हो मसाधनतं सर्वत्र दृष्टं नतु क्रियदिप म्हण्सयस्य । श्रतएव साकम्मस्थायीयप्रकरणे समाकायते । दाह्पानेण जुहाति

<sup>\*</sup> निष्यन्दनमिति D चिक्रितपुँक्तेकपाठः । परिष्यन्दनमिति E चि-क्रितपुक्तेकपाठः ।

<sup>4</sup> B 2

निष्ठ सृष्यमाञ्जितमानम द्रित । एवं सत्यत्र कस्मात्कारणादेव महावीर त्राज्जितिसाधनलं प्राप्तोतोति म्रह्मवादिनां प्रश्नः । तना-भिज्ञः पुरुषो 'वागेषः', 'द्रित', उत्तरं 'म्रूयात्' । 'एषः' महा-वीरः, मन्मैर्निष्पादितलात् वागात्मकः । श्रतोऽनेन होमे सित वाचा मन्मनिष्यन्ने महावीरे 'एव', 'वाचं' मन्मनिष्पादितामा-द्रितं, सन्पाद्यति । 'तस्मात्' कारणात्, सृष्ययोऽप्ययं महावीर श्राज्जितमर्हति॥

प्रकारान्तरेण दादश्रधाविभागमुपजीय प्रशंसित । "प्रजापिर्तित एष दादश्रधा विह्तिः । यत्प्रवर्ग्यः । यत्प्रागवकाश्रेभ्यः ।
तेन प्रजा श्रम्भणः । श्रवकाश्रेदेवासुरामस्जत । यदूर्ध्वमवकाश्रेभ्यः ।
तेनास्प्रमस्भान्त । श्रम्भं प्रजापितः । प्रजापित्वविषः ॥ ६ ॥" इति ।
(५प्र०१९ श्र०।७म०)। यः श्रयं 'प्रवर्ग्यः', सः 'एषः', 'दादश्रधा',
विभक्तः, 'प्रजापितः' एव । तत्कथिमिति तदुच्यते । श्रवकाश्रमन्त्रभ्यः
प्राचीना यो भागः 'तेन' भागेन, प्रजापितः 'प्रजाः', स्ष्टवान् ।
श्रपस्यं गोपामित्यन्वाके समास्राता दश्र मन्त्रा श्रवकाश्रमामकाः ।
एतच तद्वाद्वाणे समास्रातं । नवेतेऽवकाश्रा भवन्ति, पित्रये दश्रम
इति । नमो युद्धत इत्यादिभिः षड्भिरनुवाकेक्तो मन्त्रसमूदः
श्रवकाश्रभः प्राचीनो भागः तेन प्रजास्त्रिः । 'श्रवकाश्रास्त्रेसु
दश्रभिर्मन्तेः 'देवासुरान्', 'श्रस्जत' । देवस्य ला स्रवितु प्रस्व
दत्यादिकः 'श्रवकाश्रभ्यः', 'ऊर्धः', मन्त्रभागः, 'तेन', प्रजापितः 'श्रस्तं', 'श्रस्जत' । एवं पूर्वोक्तरभागे दे।, मध्यदेशः श्रवकाशः,

<sup>\*</sup> ततस्य इति D चिक्रितपुक्तकपाठः।

इतिदादश्रमकारो मन्त्रसङ्गृष्टः प्रजापतिखरूपः । 'श्रन्नं', च प्रजा-पतिस्रष्टलात् प्रजापितरूपम् । तादृशः 'प्रजापितः', एव 'एषः' प्रवार्यरूपः । एवमस्य प्रश्नस्तलं द्रष्टयं ॥

वदन्ति, तनुवा, सः सम्रः, इत्यमाना वाग्घृतः, दधाति, एषः,॥ ऋनु०॥१९॥

#### द्ति पञ्चमप्रपाठके एकादश्री उनुवाकः ॥

श्रथ दिनविश्वेषेषु फलविश्वेषकथनेन प्रवर्धे प्रशंसति।
"धिवता श्रव्ला प्रथमेऽइन् प्रवच्यते। तेन कामाण् एति। यद्
दितीयेऽइन् प्रवच्यते। श्रिप्तर्भूता देवानेति। यन्तृतीयेऽइन् प्रवच्यते। श्राप्तर्भूता प्राणानेति। यचतुर्थेऽइन् प्रवच्यते। श्रादित्थे।
श्रव्ला रस्मोनेति। यत्पञ्चमेऽइन् प्रवच्यते। चन्द्रमा श्रव्ला नचचाण्वेति॥१॥ यत् षष्ठेऽइन् प्रवच्यते। चतुर्भूता संवत्परमेति।
यत्पप्तमेऽइन् प्रवच्यते। धाता श्रव्ला श्रक्तरोनेति। यद्ष्यमेऽइन् प्रवच्यते।
सन्ते। श्रव्ला चित्रत दमांक्रोकानेति। यद्ष्यमेऽइन् प्रवच्यते।
सन्ते। श्रव्ला विराजमेति॥२॥ यदेकादभेऽइन् प्रवच्यते। दन्द्रीः
श्रव्ला चित्रुभमेति। यद् दादभेऽइन् प्रवच्यते। सेनो भूता सुत्यामेति" दति। (५ प्र०१२श्व०११ म०)। प्रथमे दिवसे 'प्रवच्यते',
दित यत् 'तेन', श्वनुष्टानेन, श्रयं 'स्विव्ददेतः 'भूता', 'कामान्',
प्राप्नोति। एवसुन्तरेव्यपि वाक्येषु योजनीयं॥

हारमदिनानुष्टानं प्रमुख उपसर्भ्यः प्राचीनप्रतीचीनकाखानुष्टाने प्रमंसति। "यत् पुरखाद्यसदां प्रदुक्तते। तस्मादितः पराङमूँबोकाः खपन्नेति। यदुपरिष्टादुपसदां प्रदुक्तते। तस्मादमुते।ऽवीक्तिं बोकाः खपन्नेति" दति। (५प०।१२प्र०।२म०)। प्रवर्गः
प्रादित्यखरूपः, उपसदः खेकिखरूपाः, तथा सति प्रतिदिनं प्रवर्ग्यानुष्टानाय पद्यादुपसदानुष्टानादादित्ये।ऽधे।भागवर्त्ती 'पराङ्'
ऊर्ध्वाभिसुखः सन्, 'दतः', प्रिप उपरितनान् 'प्रमून्' खर्गादिलोकान्, 'तपन्नेति' प्रकामयन् सद्यरति। तथा पूर्वपूर्वदिनगतेभः उपसद्भ्यः उत्तरोत्तरदिनगतः प्रवर्गः 'उपरिष्टात्',
वर्त्तते। 'तस्मात्', प्रसावादित्य ऊर्ध्वक्षोकवर्त्ती सन् 'प्रमुतोऽवीक्'
खर्गखोकादधोमुखो भूता, 'दमान्' भूरादीन् खेकान्, प्रकामयन्
सद्यरति॥

वेदनं प्रश्नंसित । "य एवं वेद । एव तपित ॥ ३॥" इति । (५ प्र ० । १२ प्र ० । १२ प्र ० । 'यः' पुमान्, 'एवं' उन्नेम प्रकारेख, प्रवर्ध्या- धसाद्परिष्टाचावस्त्रानं जानाति से। उयं स्वेतः प्रकान्नितः 'एव' । तदेवं ब्राह्मखगताभ्यां एकादश्रदादश्रामुवाकगताभ्यां लिचलारिंश्र- दनुवाकात्रमन्त्रेरनुष्टेयः प्रवर्धः प्रश्नस्तः ॥

नचत्राखोति, विराजमेति, तपति॥ ऋनु ।॥१२॥

इति पञ्चमप्रपाठके दादश्री उनुवाकः ॥

<sup>\*</sup> प्राचीनकाकानुस्ठानमिति E विक्रितपुस्तकपाठः।

चतुर्थपश्चमाभ्यां प्रपाठकाभ्यां प्रपश्चितः।
मन्त्रज्ञाञ्चणक्ष्पाभ्यां प्रवर्ग्यायमभेषतः॥
वेदार्थस्य प्रकाभेन तमा हादें निवारयन्।
पुमार्थाञ्चतुरा देयादिद्यातीर्थमदेश्वरः॥

द्दित सायनाचार्य्यविर्षिते माधवीये वेदार्धप्रकाणे यजुरार-ष्यके चतुर्थप्रपाठके दिचलारिंग्रेऽनुवाकः॥ ४१॥

समाप्तञ्चतुर्धप्रपाठकः ॥

तह्याख्यानक्षेण पश्चमप्रपाठकीऽपि ममाप्तः॥

## तैत्तिरीये चारण्यकें

### पञ्चमप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

शत्रुक्तत्रे। मार्घासीत्। अश्रान्तः शान्तिः। श्रामाः।

(१) देवा वै स्वमासत। ऋडिपरिमितं यश्रेका-माः। तेऽब्रुवन्। यन्नः प्रथमं यश्रे ऋच्छात्। सर्वेषा-वस्तत्स्ष्टास्दिति। तेषां कुरुक्षेचं वेदिरासीत्। तस्यै खाण्डवा देक्षिणार्ड श्रीसीत्। तूर्प्रमुत्तरार्डः। प्रीष-र्ज्ञघनार्डः। म्रवं उत्करः॥ १॥

तेषां मुखं वैष्णुवं यशं श्वार्छत्()। ()तन् न्यंकाम-यत। तेनापाकामत्। तं देवा श्रन्वायन्। यशाऽव-रुर्वत्समानाः। तस्यान्वागंतस्य। स्व्याङ्गनुरश्रायत। दक्षिणादिषेवः। तस्रोदिषुधम्यं पुर्ण्यत्रम्म। यृज्ञ-श्रन्मा हि॥२॥

तमेक् सन्तं। बुहवे। नाभ्यंधृष्णुवन्। तसादेकं-मिषुधृन्वनं। बुहवे। जिषुधन्वा नाभिधृष्णुवन्ति (१)। (१) से। उस्रयत। एकं मा सन्तं बुहवे। नाभ्यंधिषुरिति।

१ रतकाकास्य भाषां ३०१ एके द्रष्टकां।

<sup>₹ ,,</sup> **₹**9**₹** ,,

तस्यं सिष्पयाणस्य तेजाऽपाकामत्। तहेवा श्रीषंधीषु न्यं सजुः। ते श्यामाकां श्रभवन्। स्मयाका वै नामे-ते॥ ॥

तत् सायाकीनाः सायाक्तं। तसीहिश्विनीप् एद्यं सोत्यं। तेर्जसो धृत्यें (१)। (१) स धनुः प्रतिष्कभ्याऽ-तिष्ठत्। ता उपदीकी अबुवन् वरं रुणामहै। अयं व द्रमः रेन्थयाम। यव के च खनाम। तद्पीऽभित्यं ख-दामेति। तसीदुपदीका यव के च खनित। तद्पी-ऽभित्रं न्दिना॥ ४॥

वारे इत्र ह्यासां। तस्य ज्यामप्यादन्। तस्य धर्नु-विंप्रवेमाण्य शिर् उद्वर्त्तयत्। तद् द्यावाप्रिष्यवी अनु-प्रावर्त्तत। यत् प्रावर्त्तत। तत् प्रवर्ग्यस्य प्रवर्ग्यत्वं। यङ्गाप्त्र इत्यपंतत्। तङ्गरस्य धर्मत्वं। मङ्ता वोर्यमपप्तदि-ति। तन्त्रज्ञावीरस्यं मङ्गावीर्त्वं॥ ५॥

यद्स्याः समभरन्। तत् सम्बार्षः सम्राट्रत्वं (४)।
(५)तः स्तृतं देवतास्त्रेधा व्ययह्वतः। श्रविः प्रातःसव्नं। इन्द्रो मार्थान्दन्ः सर्वनं। विश्वे देवास्तृतीय-

३ एतन्मन्त्रस्य भाष्यं ३७३ ए**स्टे** द्रवयं।

<sup>,,</sup> **३**७८

u " રુક્ "

सवनं। तेनापंशीर्षा युत्रेन् यर्जमानाः। नाशिषेा-ऽवार्रन्थतः। न स्वर्गं खोकमभ्यंजयन् (१)। (१)ते देवा श्रुश्चिनावबुवन् ॥ ६॥

भिषजी वे स्थंः। इदं यज्ञस्य शिरः प्रतिधक्तमिति।
तार्वश्रुतां वरं रुणावहै। ग्रष्टं एव नावचापि एक्कताः
मिति । तार्थामेतमाश्रिनमयक्कन् । तावेतच्ज्ञस्य
शिरः प्रत्येधकां (१)। (१) यत् प्रविग्धः। तेन सशीः
प्रां यज्ञेन यजमानाः। अवाशिषोऽकस्थतः। स्थाभ संवर्गे लेकिमं जयन् ॥ यत् प्रविग्धे प्रवृषक्तिं। यः
जस्यैव तिक्दः प्रतिद्धाति। तेन सशीं प्र्यां यज्ञेन
यजमानः। अवाशिषो रुन्धे। श्रुमि सेवर्गे लेकिं अंयति। तसादिष स्राश्विनप्रविया इव। यत् प्रविग्धः (१)
॥ ९ ॥

जुत्करः(१), हि(२), एंते(३), हंन्दन्ति(४), महा-वीर्त्वम्(५), श्रेष्ठवन्(६), श्रजयन्, सप्त चं(७)। श्रनु॰ १॥

<sup>€</sup> रतनान्तस्य भाषां ३०० एके द्रष्टकं।

<sup>\*</sup> अभ्यजयन्निति A चिक्रितमुक्तकपाठः।

### श्रथ दितीयोऽनुवाकः।

(१) सावित्रं जुहाति प्रद्धि । चतुर्यहोतेन जुहाति। चतुष्पादः प्रत्रवंः। प्रश्नेवार्वसन्धे । चतेह्या दिर्गः। दिल्लैव प्रतितिष्ठति(१)। (१) क्रन्द्री १ सि देवेभ्योऽपाक्रामन्। न वे। भागानि ह्व्यं वंख्याम् इति । तेभ्यं एतचतुर्यह्येत-मेथारयन् । पुराऽनुवाक्याये याञ्चाये ॥१॥

देवतायै वषरकारायं। यचतुर्यद्वीतं जुद्देशितं। द्वेश्यां द्वेश्यां च्रद्धां स्थेव तत् प्रीणाति। तान्यंस्य प्रीतानि देवेश्यां द्वां वहन्ति। शृक्षु वृत्वादिनी वदन्ति। द्वेश्यां दी-द्वित्रस्य युद्धाः इन द्वीत्व्याः मिति। द्विवे दीक्षितः। यज्जीद्यात्। द्विष्कृतं यजमानम्प्रौ प्रदेध्यात्। यज्जीद्यात्। २॥ ज्रुद्यात् ॥ २॥

(४) युज्ञपुषर्न्तरियात्। यजुरेव वंदेत्। न इतिष्कृतं यजमानमुग्नी प्रद्धाति। न यज्ञपुषर्न्तरेति(४)। (४) गा-

१ एतम्मकस्य भाषां १७८ एके द्रव्यं। २ ,, १८० ,, १ ,, १८० ,, १ ,, १८० ,, ५ ,, १८१ ,,

युची च्छन्द्राः स्यत्यं मन्यतः । तस्यै वषट्कारें। तस्यय्य शि-रें। इच्चिनत् । तस्यै द्वेधा रसः परीपतत् । पृष्टिवीमधेः प्राविश्रत् । पश्चनर्द्धः । यः पृष्टिवीं प्राविश्रत् ॥ ३ ॥

स खंदिरीऽभवत्। यः पृत्रम्। सीऽजां। यत् खादिर्व्याध्यभविति। छन्दंसामेव रसेन युक्तस्य शिर्ः सम्भरित । (()यदौदुंम्बरी। जर्म्वा उदुम्बरः। जुर्जेव युक्तस्य शिर्ः सम्भरित। यहैं णुवी। तेजे। वै वेणुः॥ ४॥

तेजसैव यज्ञस्य शिरः सम्मरित । यद्यैकं कती । भा एवावेकन्थे (१) । (१) देवस्य त्वा सिवतुः प्रस्व दत्यि -मार्द्भे प्रस्नत्ये । श्रुश्विनां बीहुभ्यामित्या इ । श्रुश्विनो इ देवानामध्वर्य श्रास्तां । पूष्णा इस्ताभ्यामित्या इ यत्ये (१) । (१) वर्ज इव वा एषा । यद्धिः । श्रुभिरित् नारिरसीत्या इ शान्ये (१) ॥ ५ ॥

(८) ऋध्वर् छह् वेभ्य इत्यां ह । युद्धा वा ऋध्वरः। युद्ध-छह्वेभ्य इति वावैतदाह(८) । (१०) उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्पत्

६ एतन्मन्तस्य भाव्यं इत्र एके इस्त्यं। ७ ,, इत्र ,, ८ ,, इत्र ,, ६ ,, इत्र ,,

इत्योह। ब्रह्मणैव यज्ञस्य भिरोऽच्छैति(११)।(११) मैतु ब्रह्मख्रस्यतिरित्याह। प्रेत्यैव यज्ञस्य भिरोऽच्छैति(११)।(१९)प्रदेखेतु स्वतेत्याह। यज्ञो वै स्वतंत्र(११)। (१९)प्रच्छा
वीरवर्यं पङ्गिराधसमित्याह॥ ६॥

पाङ्गो हि यद्भः (११)। (१४) देवा यद्भं नेयन्तु न इत्योह। देवानेव यद्भनियः कुरुते (१४)। (१५) देवी द्यावाप्टियवी अनु नेमः साथामित्याह। श्राभ्यामेवानुमता यद्भय शिरः समेरित (१५)। (१९) ऋद्धासेमद्य मखस्य शिर् इत्योह। यद्भो वे मखः। ऋद्धासेमद्य यद्भय शिर् इति वावेत-देव (१९)। (१०) मखार्य त्वा मखस्य त्वा श्रीष्णं इत्योह। निर्दिश्येवेन बरित (१०)॥ ९॥

(१०) चिहरति। चयं दुमे खेाकाः। एभ्य एव खेाकेभ्यां यज्ञस्य शिर्ः सम्भरति। तुष्णीं चेतुर्थः इरित । अप-रिमितादेव यज्ञस्य शिरः सम्भरति(१०) । (१८) सृत्खुनाद-

| ११ | <b>रतमम</b> स्य | भाष्यं रूप्   | एके द्रक्षं। |
|----|-----------------|---------------|--------------|
| १९ | ,,              | <b>१</b> च्यू | ,,           |
| ११ | ,,              | <b>\$ CN</b>  | "            |
| ₹8 | ,,              | \$ <b>~</b> § | "            |
| ९५ | , ,,            | <b>≨</b>      | 29           |
| १∉ | ,,              | <b>इ</b> च्ह  | "            |
| १७ | ກ               | इट्ड          | ,,           |
| 10 | "               | ३८६           | "            |

ग्रें इरति। तस्मान् सत्खनः क्षेक्ष्यंतमः (१८)। (१९) इय्त्यंत्रं भामीरित्यां इ। श्रस्थामेवाच्छंवट्कारं यद्यस्य श्रिरः सम्मरित (१९)। (१९) कर्नं वा एतः रसं प्रियुख्या जपदी-का उद्दिहिन्त ॥ ८॥

यद्द्धीकं। यदंद्धीकवपासंभारा भवति। जर्ज-मेव रसं पृष्टिक्या अवंदन्धे। अथो श्रीचंमेव। श्रीच्र द्येतत् पृष्टिक्याः। यद्द्धीकः (११)। (११) अवंधिरा भवति। य एवं वेदं(११)। (११) इन्द्री दृचाय वज्रमुद्यक्कत्। स यचं यच पराक्रमता ६॥

तक्षाधियत। स पूर्ताक्षस्तम्बे पराक्षमत। सें।ऽभि-यत। सें।ऽश्रवीत्। जतिं वे मेंधा इति। तदृतीकानामूती-कृत्वं। यदृतीका भवन्ति। यज्ञायैवातिं देधित (११)। (१४) श्रामुजा श्रीस प्रजापते रेत इत्याइ। य एव रसः पश्चम् प्राविश्रत्॥ १०॥

```
१८ एतकाकास्य भाषां ३८० एके त्रख्यां।

२० ,, १८८ ,,

२१ ,, १८८ ,,

२२ ,, १८८ ,,

२३ ,, १८१ ,,
```

श्वच्हंबषट्कारमिति । चिक्रितपुक्तकापाठः ।

तमेवार्वरुवे(२४)। (२४)पचैते संमारा भवन्त। पाङ्गां यज्ञः। यार्वानेव यज्ञः। तस्य ज्ञिरः सम्भरित (२४)। (२१)यद् याम्यार्थां पज्जुनां चर्मणा सम्भरित्। याम्यान् पुत्रुञ्खुचाऽपयत्। कृष्णाजिनेन सम्भरित। श्रार्ण्यानेव पुत्रुञ्खुचाऽपयति। तस्मात् समावत् पृत्रुनां प्रजायमानानां॥ ११॥

श्रारख्याः प्रश्वः कनीयाः सः। श्रुचा द्यूताः (११)। (१०) चामतः सम्मरित। श्राता द्यं मध्यं (१०)। (१०) परियः च्यायन्ति। रक्षंसामपंद्रत्ये। बृहवे। हरन्ति। श्रपंचिति-मेवास्मिन्द्धति। उत्तेते सिकतापोन्ने परिश्रिते निद्धति शान्त्ये (१०)। (१८) मदंन्तीभि हपस्य श्रता। १२॥ तेत्रं य्वास्मिन्द्धाति (१८)। (१८) मधुं त्वा मधुं वा करें। त्वत्यां ह। ब्रह्मं खैवास्मिन् तेत्रं। द्धाति (१८)। (१८) य- ह्यायाणां पाचाणां कपालैः सःस्वत्रेत्। ग्रास्थाख्य

र्षु एतकाकारा भाष्यं ६६१ एके इत्रखं। २६ ,, ३६१ ,, २७ ,, ३६२ ,, २८ ,, ३६३ ,, २६ ,, ३६६ ,, ३० ,, ३६८ ,,

पाचीणि शुचाऽपयत्। श्रमंकपासः सश्संति। र्तानि वा श्रनुपजीवनीयानि । तान्येव शुचापयिति (११) ।
(११) श्रकीराभिः सश्संजित धृत्ये । श्रयो श्रन्वार्य (११) ।
(११) श्रजीमीः सश्संजित । एषा वा श्रमेः प्रिया तृन्ः । यद्जा । प्रिययैवैनेन्तनुवा सश्संजित । श्रयो तेर्जसा (११) । (१४) कृष्णाजिनस्य सेर्मिनः सश्संजित ।
यत्री वे संष्णाजिनं । यत्रेनैव यत्रश् सश्संजित (११) ।
॥ १३॥

याज्यायै(१), न जुंद्यात्(२), श्वाविशत्(३), वेग्ः(४), शान्त्यै(५), पृद्धिराधसमित्याद्द(६), दर-ति(७), दिद्दन्ति(८), प्राक्रमत(८), श्राविशत्(१०), प्रजायमानानार्(११), सजित(१२), श्रुन्वाय, श्रष्टी चं(१३)॥ श्रनु०२॥

३२ एतकाकास भाष्यं ३८८ एके द्रख्यं।

**२२ ,, २**८८ ,,

**१**८ ,, इत्प्र ,

### श्रय हतीयोऽनुवाकः ।

(१)परिश्रिते करोति । ब्रह्मवर्षसस्य परिष्ठिति । ११) म (१) म कुर्वविभिर्माण्यात् । यत् कुर्वविभिर्माण्यात् । प्राणाञ्चुचापयेत् । श्रप्राय प्राणिति । प्राणानां गा-पीथायं(१) । (१) न प्रवृ्यां चादित्यं चान्तरेयात् । यदं-नारेयात् । दुश्रमी स्थात्॥ १॥

तस्मान् नान्तरायां। श्रात्मना गापीयायं(१)। (१)वे-खुना करोति। तेजा वै वेणुः। तेजः प्रवर्ग्धः। तेजं-सैव तेजः समर्वयति(१)। (१)मखस्य शिरोऽसीत्यादः। यज्ञा वे मुखः। तस्यैतिच्छिरः। यत् प्रवृग्धः॥२॥ तस्मादेवमादः॥। (१)यज्ञस्य पुदे स्य द्रत्यादः। यज्ञ-स्य द्वाते पुदे। अथा प्रतिष्ठित्ये(१)। (१)गायवेणं त्या छन्दंसा करोमीत्यादः। छन्दोभिरवेनं करोति(९)।

१ रतकाकास्य भाषां ६६५ एके इष्ट्रणं। १ ,, ३६५ ,, ३ ,, ३६५ ,, ४ ,, ३६६ ,, ५ ,, ३६७ ,, • ., ३६७ ,,

(F) ह्युं डिं करोति। चर्य दुमे खेाकाः। एषां खेाकाः नामाध्ये<sup>(F)</sup>। <sup>(C)</sup> छन्दें।भिः करोति॥ ३॥

वीयें वे छन्दार्रस। वीयें गुवैनं कराति (१)। (१) श्र-ज्रुषा विश्वं कराति व्यार्थन्ते (१०)। (१९) इयेन्तं कराति। प्रजापितना यज्ञमुखेन सिम्मितम् (१९)। (१९) इयेन्तं क-राति। यज्ञपुरुषा सिम्मितम् (१९)। (१९) इयेन्तं करो-ति। युतावद्वे पुरुषे वीयें। वीयेसिम्मितम् (१९)॥ ४॥

(१४) श्रपीरिमितं करोति । श्रपीरिमित्स्यावं कथ्ये (१४) । (१९) स्वर्थे स्य इर सा श्रावे त्यां इ । यथा यजुरे वैतत् (१९) । (१०) श्रश्रश्रश्रश्रके ने भूपयति। प्राजापत्थे वा श्रश्रं सयो नित्वार्थ (१०) । (१०) वृष्णे श्रश्रस्य निष्यद्सीत्या इ । श्रसी वा श्रादित्या द्यार्थः। तस्य छन्दा स्ति निष्यत्॥ ५॥

| ~          | रतनमन्त्रस्य भाष्यं | इटट एस्डे   | <b>इ</b> ख्यं। |
|------------|---------------------|-------------|----------------|
| ٤          | "                   | <b>इ</b> ंट | ,,             |
| १०         | 97                  | इटह         | ,,             |
| ११         | <b>99</b>           | ३३६         | ,,             |
| १२         | ,,                  | <b>३</b> १६ | ,,             |
| १३         | ,,                  | ३८६         | ,,             |
| <b>१</b> 8 | ,,                  | 8 • •       | ,,             |
| १५         | "                   | 800         | **             |
| १∉         | <b>37</b> ·         | 8 • •       | ,,             |
| १७         | ,,                  | १०२         | ,,             |
| 60         | "                   | <b>४०</b> २ | <b>))</b>      |

खन्दें।भिरेवैनं धूपयित (१०)। (१०) श्रुचिवे त्वा श्रा-चिषे त्वे त्यां है। तेज एवासिन् द्धाति। वार्णोभी-चंः। मेचियापैति शान्ये (१०)। (१०) सिध्ये त्वेत्या है। यथा यजुरेवैतत् (१०)। (१९) देवस्वा सिवता चेपत्वित्या-है। सिवत प्रस्त एवैनं ब्रह्मणा देवता भिरु चप-ति (१९)। (१९) श्रपंदामानः प्रशिव्यामाशा दिश् श्रापु-खेत्या है। ६॥

तस्नाद्धिः सर्वा दिशोऽनुविभीति (११)। (११) उत्तिष्ठ वृष्टन् भवार्द्धित्तिष्ठ भ्रुवस्विमत्याष्ट् प्रतिष्ठित्ये (११)। (१४) ईश्वरा वा पृष्ठीऽन्था भविताः। यः प्रवायमिन्वीर्धन्ते। स्वर्थस्य त्वा चस्रुवान्वीस्र इत्याष्ट्र। चस्रुषा गा-प्रीयार्य (१४)। (१६) च्युजवे त्वा साधवे त्वा सृक्षित्ये त्वा स्वर्ये त्वेत्याष्ट्र। इयं वा च्युजः। श्वन्तरिक्षः साधु। श्वसी सुक्षितः॥ ७॥

१८ एतनमन्त्रस्य भाष्यं ४०३ एके इष्ट्यं। २० , ४०४ ,, २१ ,, ४०४ ,, २२ ,, ४०५ ,, २३ ,, ४०६ ,, २४ ,, ४०६ ,,

दिशो भूतिः। इमानेवासे खेकान् कंख्यति।
श्रथो प्रतिष्ठित्ये (१६) । (१६) इदम्हम्मुमामुष्याय् विश्वा
पश्चिमित्रे ह्मवर्चसेन् पर्यू हामीत्या ह । विश्वे वे नं पश्चसिर्व ह्मवर्चसेन् पर्यू हित (१६) । (१०) विश्वे ति राज्यस्य
ब्रुयात्। विश्वे वे नं पर्यू हित । पश्चिमिति वैश्वस्य।
पश्चिमेरे वे नं पर्यू हित । पश्चिमिति वैश्वस्य।
पश्चिमेरे वे नं पर्यू हित (१०) । (१०) श्वस्य विश्वे पाचमनास्वर्षां॥ ८॥

श्राकृणित। देवचार्नः (१०) मृज्योरे साकृष-ति। प्रमं वा एतत्पर्यः। यदं अधीरं। प्रमेशैवेनं पयसाकृणिति (१०) । (१०) यजुषा व्याष्टं स्थे (१०) । (१०) छ-न्दोभिराकृणित। छन्दोभिना एष क्रियते। छन्दो-भिरेव छन्दा स्याकृणिति (१०)॥ (१०) छुन्धि वाचमित्या छ। वाचमेवावं रुखे। छुन्धूर्जिमित्या छ। जर्जिमेवावं रुखे। छुन्धि इविरित्या छ। इविरेवार्नः (१०)। (१०) देवंपुर खरम-घासं त्वेत्या छ। यथा यजुरेवैतत् (१०)॥ ८॥

 २६
 एतकालास्य भाष्यं ४०० एके द्रष्टव्यं।

 २०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

स्यात्(१), यत् प्रवृग्धः(२), छन्देशिः करोति (३), वीधिसिमातं(४), छन्दारंसि निष्यत्(५), पृषेत्याह(६), सुश्चितिः(७), अनोच्छृणं(८), छन्दारं स्याच्छृणिति(६), अष्टी चं॥ अनु० ३॥

# श्रथ चतुर्थाऽनुवाकः।

(१) ब्रह्मन् प्रचितिष्यामे होतर्घर्मम्भिष्टुहीत्थे ह । एष वा एतर्ष्ट्रि रहस्पतिः । यद् ब्रह्मा । तस्मा एव प्रतिप्रोच्य प्रचरति । चात्मना नार्त्ये (१) । (१) यमार्य त्वा मखाय त्वेत्यं ह । एता वा एतस्यं देवताः । ता-भिरेवेन् समर्बयिति (१) । (१) मदंन्तीभिः प्रेष्ट्यंति । तेजं स्वास्मिन् द्धाति (१) ॥ १॥

(४) श्रमिपूर्वे प्रेष्टिति। श्रमिपूर्वमेवासिन् तेजी द्धाति(४) । (४) चिः प्रेष्टिति। त्यावृद्धि यज्ञः। श्रया

१ एतकान्तस्य भाष्यं ४११ एके द्रवयं। १ ,, ४१६ ,, १ ,, ४१६ ,,

मिध्यत्वार्य । (१) होताऽम्बाह । रक्षंसामपं हत्ये (१) । (१) त्राणानाः सन्ति त्ये (१) । (१) चिष्ठभः सृती-गीयचीर्वान्वाह ॥ २ ॥

गायने हि प्राणः। प्राणमेव यर्जमाने द्धाति (०)।
(८) सन्तंतमन्वाह । प्राणानामन्नाद्यं सन्तंत्ये। श्रयो
रश्चमामपं हत्ये (८)। (१०) यत् तरिमिता श्रनुब्रुयात्।
परिमित्तमवं बन्धोत । श्रपंरिमिता श्रन्वाह । श्रपंरिमितस्यावं बन्धे (१०)। (१९) श्रिरा वा एतद्य श्रस्य ॥ ३॥

यत् प्रवायीः । जर्झाञ्जाः । यन्तीञ्जा वेदो भवति । जर्जेव यञ्चस्य शिरुः समर्वयति (११) । (११) प्राणा चुती-जुद्दोति । प्राणानेव यर्जमाने द्धाति (११) । (११) सप्त जु-द्देशित । सप्त वै शीर्ष्वर्ण्याः प्राणाः । प्राणानेवास्मिन् द्धाति (११) । (१४/देवस्त्वा सविता मध्नानक्तित्वाद्दा ॥ ४ ॥

तेजंसैवैनंमनिक्त (१४)। (१४)पृथिवीं तपंसस्तायस्वेति हिरंस्यमुपास्यति। श्रस्या श्रनंतिदाहाय (१४)। (१९)शि-रेा वा एतद्य स्थे। यत्प्रंवर्ग्यः। श्रिक्ताः सवी देवताः। प्रस्वानादीप्यापास्यति। देवतास्वेव यश्रस्य शिर्धं प्रतिद्धाति (१९)। (१०)श्रप्रंतीशीर्णायं भवति। एतद् विहिं श्रेंषः (१०)॥५॥

(१०) ऋचिरं सि श्रोचिर्सीत्याह। तेर्ज एवासिन्
ब्रह्मवर्चसं दंधाति(१०)। (१८) सः सीद्स्व मृहाः श्रसीत्याह। मृहान् द्योधः(१८)। (१०) ब्रह्मवादिना वदन्ति।
गृते वाव त ऋत्विर्जः। ये दंश्रेपूर्णमासयाः। श्रयं
कृषा होता यर्जमानायाशिषो नाश्रोस्त इति। पुरस्तादाश्रीः खखु वा श्रन्था यृद्यः। उपरिष्टादाशीरन्थः(१०)॥६॥

(११) ऋनाधृष्या पुरस्तादिति यदेतानि यजू १ ष्यार्ष ।

```
१५ रतकालस्य भाष्यं ३१० एके इस्ट्यं।
१६ ,, ११० ,,
१० ,, १९० ,,
१० ,, १९० ,,
१६ ,, ११६ ,,
१६ ,, ११६ ,,
```

श्रीर्षत एव यज्ञस्य यजमान त्राशिषोऽवं रुन्धे (११)। (११)-त्रायुः पुरस्तीदाइ। प्रजां देक्षिणतः। प्राणं प्रश्वात्। श्रीत्रेमुत्तरः। विषेतिमुपरिष्टात्। प्राणानेवासी समीत्री दधाति (११)। (११) ई श्रुरो वा एष दिशोऽनू स्म-दिताः। यं दिशोऽनुं व्यास्थापर्यन्ति॥ ७॥

मनारश्वासि भृरिपुनेतीमामभिष्टेशति। इयं वै मनारश्वा भूरिपुना। श्रास्थामेव प्रतितिष्ठत्थनुन्मा-दाय<sup>(२२)</sup>। <sup>(२४)</sup>सूपसदा मे भूया मा मा हिश्सीरित्या-हाहिश्साये<sup>(२४)</sup>। <sup>(२६)</sup>चितः स्थ परिचित् इत्याह। श्रापितिमेवासिन् द्धाति<sup>(२६)</sup>। <sup>(२६)</sup>शिरो वा एत-युत्तस्य। यत् प्रवृग्यः। श्रुसी खखु वा श्राद्तियः प्रवृग्यः। तस्य महता रुस्तयः॥८॥

स्वाची मुरुद्धिः परिश्रयस्वेत्याच । श्रमुनेवादित्यः रुश्मिभिः पर्य्युचित । तस्नाद्सावीदित्येऽमुधिं हो के रुश्मिभिः पर्य्युढः। तस्नाद्राजी विशा पर्य्युढः। तस्नीद्

११
 एतकात्तस्य भाष्यं ४२२ एके इत्ययं ।

 १६
 ,,

 १८३
 ,,

 १५
 ,,

 १८६
 ,,

 १८६
 ,,

 १८६
 ,,

 १८६
 ,,

प्रामुखीः संजातैः पर्य्युद्धः (१९) । (१९) श्राप्तेः सृष्टस्यं यृतः। विकं सतं भा श्रीर्ष्धत्। यद्वैकं स्ताः पर्धियो भवन्ति। भा युवावेकस्थे (१९) । (१८) द्वादंश्य भवन्ति॥ ८॥

दार्श्य मासाः संवत्सरः। संवत्सरमेवावं कर्भे (१८)।
(१८) श्रस्ति चयाद्ग्रा मास् इत्याष्टुः। यत् चयाद्ग्रः
परिधिभविति। तेनेव चयाद्ग्रं मास्मवं कर्भे (१८)। (१०)
श्रन्तिश्वस्यान्ति दिस्तित्या इ व्याष्टे स्वे (१०)। (१९) दिवं तपंसस्तायस्वे त्युपरिष्टा दिरं ख्यमिधिनद्धाति। श्रमुष्या
श्रनितदाहाय। श्रया श्राभ्यामेवेनं सुभ्यतः परिष्टह्याति (१९)। (१९) श्रष्टेन् विभिष्टे सार्यकानि धन्वेत्या इ॥१०॥

स्तौत्येवैनमेतत् (११) । (११)गायचमसि चैष्टंभमसि जागंतमसीति धृविचाक्यादंत्ते । छन्देंभिरेवैनान्या-

 २०
 रतकात्वस्य भाष्यं ४२६ एके त्रव्यं ।

 २०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,

 १०
 ,,</t

दंते (११) । (१४) मधु मध्विति धूने ति । प्राणा व मधु । प्राणाने व यर्जमाने द्धाति (१४) । (१४) चिः परियन्ति । स्थावृद्धि य- जः ॥ ११ ॥

श्रियो रह्यसामपं हत्ये (१९)। (१०) चिः पुनः परि यनि। षट् सम्पं चन्ते। षड् वा च्यत्वेः। च्यतुष्वेव प्रतितिष्ठ- नित्रिः। (१८) या वै घमस्यं प्रियान्तनुवं माकामंति। दुष्यमा वै स भवति। युष ह् वा श्रीस्य प्रियान्तनुव- माक्रामति। यस्त्रिः प्रीत्यं चतुर्वः पर्यति। र्- ताः ह वा श्रीस्योग्रदेवा राजनिराचकाम ॥ १२॥

तता वै स दुश्वभीऽभवत्। तसात् चिः प्रीत्व न चंतुर्थे परीयात्। श्रात्मनी गोपीश्वायं। प्रासा वै ध्विचीिय(१०)। (१८)श्रव्यतिषक्तं धून्वन्ति। प्रापाना-मर्व्यतिषक्ताय क्रृप्त्यैं(१८)। (४०)विनिषद्यं धून्वन्ति।

३८ एतकाकास्य भाष्यं ४३९ एके त्रख्यं।
 ३५ ,, ४३९ ,,
 ३८ ,, ४३९ ,,
 ३८ ,, ४३९ ,,
 ३८ ,, ४३२ ,,
 ३८ ,, ४३२ ,,
 ३८ ,, ४३२ ,,
 ३८ ,, ४३२ ,,
 ३८ ,, ४३२ ,,
 ३० ,, ४३२ ,,

दिन्तेव प्रतितिष्ठन्ति (४९) । (४९) कुर्द्ध धूम्बन्ति । सुवर्गस्य खेलक्ष्य समेख्ये (४९) ॥ (४९) सर्वती धूम्बन्ति । तस्रीद्यश् सर्वतः पवते (४९) ॥ १३॥

द्धाति(१), इवान्बीह (२), यज्ञस्यं(३), आह(४), रुषः(५), जुपरि ष्टादाशीर्न्यः(६), व्याख्यापर्यन्ति(७), रुश्मर्यः(८), भवन्ति(८), धन्वेत्याह(१०), युज्ञः(११), चिकाम्(१२), समध्ये, दे चं(१३), ॥ अनु० ४ ॥

# श्रय पश्चमीऽनुवाकः।

() ऋशिष्ट्वा वस्तिः पुरस्ति द्रोचयतु गाय्चे ख् छ-न्द्सेत्यां ह । ऋशिर्वे नं वस्तिः पुरस्ति द्रोचयित गा-यचे ख् छन्दे सा(१) । (१) स मा कचिता रे च्यात्यां ह । ऋशिष्टं में वैतामाश्रीस्ते(१) । (१) इन्द्रस्ता क्द्रे दे शिख्ती रे चयतु चेष्टुं भेन छन्द् सेत्यां ह । इन्द्रं एवे ने १ क्द्रे-दे शिख्ता रे चयति चेष्टुं भेन छन्दं सा। स मा कचिता रे चयत्यां ह । ऋशिष्टं में वेतामाश्रीस्ते । वर्षणस्त्वादित्यैः

<sup>8</sup>१ एतनमाना आखं १३६ एके द्रष्ट्य । १२ ,, १३६ ,, १ ,, १३६ ,, १ ,, १३६ ,, १ ,, १३५ ,,

पयाद्रीचयतु जार्गतेन छन्द्रसेत्या ह । वर्षण य्वैनमाः द्रित्यैः प्रवाद्रीचयति जार्गतेन छन्दंसा॥१॥

स मा विचता राच्येत्याह। श्राशिषंमेवैतामा-श्रास्ते। चुतानस्वा मावता मवित्रेक्तर्ता राच्य-त्वाऽनुष्टुभेन छन्द्सेत्याह। चुतान एवैनं मावता म-विद्वित राच्येत्याह । च्याशिषंमेवैतामाश्रास्ते। स्मा विचता राच्येत्याह। च्याशिषंमेवैतामाश्रास्ते। स्-इस्पतिस्वा विश्वद्वैवेषपरिष्टाद्रोचयतु पाङ्केन छ-न्द्सेत्याह। ब्रह्म्यतिरेवैनं विश्वद्वैवेषपरिष्टाद्रोच-यति पाङ्केन छन्देसा। स मा विचता राच्येत्याह। च्याशिषंमेवैतामाश्रास्ते (१) ॥ २॥

(अ)रे जितस्वं देव घर्म देव घर्मात्याह । रे जिता हों ष देवेषु । रे जिष्णीयाहं मेनुष्ये पित्याह । रे जित यूवेष मेनुष्येषु (अ) । (असम्राड् घर्म किष्यतस्वं देवेषा-युष्मा श्रस्ते अस्वी अद्माव चे स्योतियाह । कृष्णिता होष देवेषा युष्मा श्रस्ते अस्वी अद्माव चे सी । कृष्णिती ऽहं मेनुष्ये-षा युष्मा श्रस्ते अस्वी अद्माव चे सी । कृष्णिती ऽहं मेनुष्ये-षा युष्मा श्रस्ते अस्वी अद्मार्च सी भूया समित्याह । कृष्णित

s रतकाकास्य भाष्यं s क् ६ एके द्रक्ये । ध. .. s क क ,,

ण्वेष मंनुष्येषायुष्माश्रस्तेज्ञस्वी ब्रह्मवर्षसी भेवति । ।
(() कर्गास क्षं मिर्य धेष्टि मिय किंगत्या ह। ज्ञाशिषं मेवैतामाश्रीस्ते (() ॥ (०) तं यदेती र्यजु भिर्रो चियत्वा। कृषिता धर्म इति प्रब्रुयात्। अरो चुकोऽध्वर्युः
स्वात्। अरो चुको यजमानः। अय् यदेनमेति र्यजु भी
रेचित्वा। कृषिता धर्म इति प्राष्ट्रं। रेचिकोऽध्वर्युभेवित। रोचुको यजमानः (०) ॥ ३॥

पृथाद्वीचयित् जातेर्गन् छन्दंसा(१), समी रुचिता रीच्येत्याद्वाशिषंमेवैतामार्शस्ते(२), शास्ते, अष्टै। चं(३)॥ अनु०५॥

### श्रय षष्टे।ऽनुवाकः।

(१) शिरो वा गृतद्यस्य । यत् प्रवायः । ग्रीवा उपसदः । पुरस्तादुपसदा प्रवायः प्रदेखक्ति । ग्रीवा-स्वेव यसस्य शिरः प्रतिद्धाति(१) । (१) चिः प्रष्टंख-

६ रतनान्त्रस्य भाष्यं ४३७ एछे दरुखं।

<sup>• &</sup>quot; BĘC "

**<sup>%</sup>** ,, 88• ,,

२ ,, ४४१ ,,

क्ति। चर्य इमे खेाकाः। य्थ्य युव खेाकेश्या युच्चख भिरोऽवंकन्धे (१)। (१) षट् सम्पद्यन्ते। षड् वा च्छतवंः॥१॥

कृतुभ्यं एव यज्ञस्य शिरोऽवंकस्थे (१) । (१) द्वादं श्र-कृत्वः प्रष्टेणिक्त । द्वादं श्र मासीः संवत्सरः । संव-त्सरादेव यज्ञस्य शिरोऽवंकस्थे (१) । (१) चतुर्विष्ट्रक्षतिः सम्पंचन्ते । चतुर्विष्ट्रश्रतिरर्ज्ञमासाः । अर्ज्ञमासे भे एव यज्ञस्य शिरोऽवंकस्थे (१) । (१) अथो खलुं । स्कट्रेव प्र-एज्येः । एकष्ट हि शिर्रः (१) ॥ २॥

(°) त्रिप्ति । ग्तावान् वै यद्यः । यावी-निप्ति । यावीनेव यद्यः । तस्य शिरः प्रतिद्धा-ति(°) । (°) ने। क्ष्ये प्रष्टं प्रचात् । प्रजा वै प्रथ्वं उक्यानि । यदुक्ष्यं प्रष्टं प्रचात् । प्रजां प्रश्चनंस्य निर्दे हेत्(°) । (९) विश्वजिति सर्वपृष्ठे प्रष्टं एक्ति ॥ ३॥

पृष्ठानि वा अर्चुतं चावयन्ति। पृष्ठेरेवास्मा अ-चुतं चावियुत्वाऽवं रुस्थे(८)। (१०) अपे प्रयं गेापामित्या-

| ₹  | <b>रतनान</b> स् | भाष्यं १८१ | छि दृष्यं। |  |
|----|-----------------|------------|------------|--|
| 8  | ,,              | 885        | ,,         |  |
| ¥. | "               | 882        | ,,         |  |
| €  | "               | 888        | "          |  |
| •  | ,,              | 88२        | . •>       |  |
| ~  | ,,              | 88\$       | . ))       |  |
| ٤  | "               | 888        | ,,         |  |
| १० | ,,              | 888        | "          |  |

इ। प्राची वै गोपाः। प्राचमेव प्रजासु वियातयति<sup>(१)</sup>। <sup>(११)</sup>अपंग्धं गोपामित्याइ। श्रसी वा श्रीदित्यो गोपाः। स इीमाः प्रजा गोपायितं। तमेव
प्रजानी गोप्तारं कुर्वते<sup>(११)</sup>। <sup>(१२)</sup>श्रानिपद्यमान्</sup>मि
त्याइ॥४॥

न होंव निपद्यंते (१२)। (१२) आ च पर्रा च पृथिभियरं न्त्रिमित्याइ। आ च ह्रोव पर्रा च पृथिभियरं ति (१२)। (१४) स स्प्रीचीः स विषूचीर्वसीन इत्याइ। स्प्रीचीश्व ह्रोव विषूचीश्व वसीनः प्रजा
श्रीभविपश्यं ति (१४)। (१४) त्रावरीवर्त्ति भुवनेष्ठन्तरित्यांइ। आ ह्रोव वरीवर्त्ति भुवनेष्ठन्तः (१४)। (१९) त्रावं प्रावीर्मधुमाध्वीभ्यां मधुमाधूंचीभ्यामित्याइ। वार्सन्तिकावेवास्मा च्रत्त कंल्पयित (१९)। (१०) सम्प्रिर्मिना
गतित्याइ॥ प्र॥

```
११ रतकानास्य आखं ४८४ एके इस्कं।
१२ ,, ४८४ ,,
१३ ,, ४८४ ,,
१४ ,, ४८५ ,,
१५ ,, ४८५ ,,
१६ ,, ४८५ ,,
```

श्रैषोवेवासी ऋतू बेख्पयित (१०)। (१०) सम्प्रिर्पित नी गतित्याह। ऋषि भेंविषीऽग्रिनी सङ्ग्रे ते (१०)। (१०) स्वाहा सम्ग्रिस्तपंसा गतित्याह। पूर्वमे वेदितं। उत्तरे खाभिष्यं खाति (१०)। (१०) ध्रेता दिवा विभास र असः पृथिक्या द्रत्याह। वार्षिका वेवास्मा ऋतू बेख्पयित (१०)। (१०) हृदे त्वा मनसे त्वेत्याह। शारदावेवास्मा ऋतू कंख्पयित (१०)॥ ६॥

(११)दिवि देवेषु होची युक्छेत्याह । होचीभिरेवे-मान् खेाकान्त्सन्दंधाति(११) । (११)विश्वासां भुवां पत् इत्याह । हैमेन्तिकावेवास्मा ऋतू कंख्ययति(११) । (१४)देवश्रू स्वं देव घर्म देवान् पाहीत्याह । श्रेशिरावे-वास्मा ऋतू कंख्ययति(१४) । (१४)तपाजां वाचमसो नि-यंक्छ देवायुव्मित्याह । या वे मध्या वाक् । सा तंपाजा। तामेवावंकन्थे(१४) ॥ ७॥

| १८         | <b>रतमम्ब</b> ख | भाष्यं १८६ एष्ठे      | <b>म्यम</b> । |
|------------|-----------------|-----------------------|---------------|
| १६         | ,,              | 880                   | ,,            |
| <b>₹</b> 0 | ,,              | 884                   | "             |
| <b>२१</b>  | ,,              | . <b>8</b> 8 <b>c</b> | "             |
| रर         | ,,              | 886                   | ,,            |
| रर         | ,,              | 888                   | "             |
| ₹8         | "               | 84.                   | ,,            |
| <b>₹</b> 4 | "               | 8 Å •                 | ,,            |
|            |                 |                       |               |

(२० पिता मंतीनामित्याह। गर्भा ह्यंव देवानां (२०)।
प्रेणिता मंतीनामित्याह। प्रजा वे यतर्यः। तासीमेष एव पिता। यत् प्रवर्यः। तस्मादेवमाह (२०)।
प्रेणिता प्रजानामित्याह। प्रतिहाँ प्रजानां (२०)।
पर्दे मितिः कवीनामित्याह॥ ८॥

मित्रचींष क्रवीनां (१८) । (१८) सं देवा देवन सिव-भाऽयंतिष्ट सः सर्थेणाक् केत्याह । श्रमुखेवादित्यं प्रविग्येच्च सःश्रीक्ति (१८) । (१९) श्रायुद्दा स्वमस्मर्थं धर्म वर्षेदा श्रमीत्याह । श्राशिषमे वेतामाश्रीक्ते (१९) । (१९ पिता ने ।ऽसि पिता ने । बे।धेर्त्याह । बे।धर्यत्येवे-नेम् (१९) । (१९) नवेतेऽवकाशा भवन्त । पित्रये दश्मः । नव वे पुर्वषे प्राणाः ॥ ८॥

नाभिदेशमी। प्राखानेव यर्जमाने द्धाति। अधे। द्रशाक्षरा विराट्। अर्वं विराट्। विराजेवाना ध-

| २६         | रतकाकाख                                 | માથાં ૩૫ > एके      | इछ ग्रं। |
|------------|-----------------------------------------|---------------------|----------|
| 29         | ,,                                      | 847 ई               | ,,       |
| १८         | ,,                                      | <b>ક</b> ય <b>ર</b> | ,,       |
| <b>१</b> ६ | ,,                                      | <b>૭૫</b> ૨         | ,,       |
| <b>Q</b> > | ,,                                      | 8પૂર                | "        |
| <b>३</b> ९ | ,                                       | <b>8</b> ५ <b>२</b> | ,,       |
| <b>३</b> २ | 19                                      | 812                 | ••       |
| ₹₹         | . ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 844                 | ,,       |
| A          |                                         |                     |          |

मर्वरुथे<sup>(२२)</sup> । <sup>(२४)</sup>युत्रस्य शिरीऽच्छिद्यत । तहेवा हो-चीभुः प्रत्यद्धुः । च्छत्विजाऽविश्वन्ते । एता वे होचीः। होचीभिरेव यज्ञस्य शिरः प्रतिद्धाति<sup>(२४)</sup>॥ १०॥

(१४) क्चितमवेश्वन्ते। क्चिताद्वे प्रजापंतिः प्रजा श्रम्भस्त्रत। प्रजानाः स्टब्वें(१४)। (१९) क्चितमवेश्वन्ते। क्चिताद्वे प्रजन्या वर्षति। वर्षुकः प्रजन्या भवति। सं प्रजा र्थन्ते (१९)। (१०) क्चितमवेश्वन्ते। क्चितं वै श्रमवर्षसं। श्रह्मवर्षसिना भवन्ति (१०)॥११॥

(१८) ऋधीयनोऽविक्षनो । सर्वमायुर्ध्यनि (१८) । (१८) न पत्थवेक्षेत । यत् पत्थवेक्षेत । प्रजायेत । प्रजा त्वंस्ये निह्दे हेत् । यन्नावेक्षेत । न प्रजायेत । नास्ये प्रजा निह्दे हेत् । तिर्स्कृत्य यर्जुवी चयित ॥ प्रजायते । ना-स्ये प्रजा निह्दे हिति (१८) । (४०) त्वङ्गीमती ते सप्येत्या-इ । सपाडि प्रजाः प्रजायंन्ते (४०) ॥ १२ ॥

 इ. एतकाकास्य आध्यं १५५ एके इष्ट्यां।

 इ. ५,
 १५६
 ,,

 इ. ५,
 १५६
 ,,

 इ. ५,
 १५६
 ,,

 इ. ५,
 १५७
 ,,

 इ. ५,
 १५७
 ,,

 १०
 १,
 १५७
 ,,

 १०
 १,
 १५७
 ,,

श्वातवः(१), हि शिरः(२), सर्वपृष्ठे प्रष्टेण्कि(३), श्रानिपद्यमान्मित्याह(४), गृतेत्याह(५), शार्दावे-वास्मा श्वात कंष्पयति(६), हन्धे(७), कवीनामि-त्याह(८), प्रात्याः(८), प्रतिद्धाति(१०), भवन्ति(११), वाचयति, श्वारि श्(१२), ॥ श्रनु० ६ ॥

### श्रय सप्तमो (नुवाक: ।

(१) देवस्य त्वा सिवतुः प्रमाव इति रशनामादेने प्रस्ति । श्रिवनी बीहुभ्यामित्यी इ। श्रिवनी हि दे-वानामध्ये श्रास्ता । पृष्णा इस्तीभ्यामित्यी इ यत्ये (१) । (१) श्राद्देऽदित्ये राखासीत्यी इ यर्ज्यकृत्ये (१) । (१) इड एद्यदित एहि सर्स्वत्ये हीत्यी इ। एतानि वा श्री-स्ये देवनामानि । देवनाम रेवेनामा इयित (१) । (१) श्र-सावे श्रमावे ह्यसावे हीत्यी इ। एतानि वा श्रीस्ये मनु-ष्यनामानि ॥ १॥

१ रतकाकास भाषां 8 **६० एसे दरखं।** ९ ,, 8 **६० ,,** १ ,, 8 **६९ ,**, 8 ,, 8 **६९ ,** 

मनुष्यनास रेवेनामा इंयित । (१) षट् सम्पंचने। षड् वा ऋतवंः। ऋतुभिरेवेनामा इंयित (१)। (१) श्व- दित्या उष्णी षमसीत्या ह। युषा युष्ठ रेवेतत् (१)। (१) वायुरे स्थैड इत्या ह। वायुरे वत्या वे वत्सः (१)। (१) पूर्वा त्वापा चंस् जित्या ह। पाष्णा वे देवत्या प्रश्वः॥ २॥

स्वयैवैनं देवतंयोपावं स्वजित । (र) श्राश्वभ्यां प्रदे प्रयेत्यां ह । श्राश्वनो वे देवानं िभूषत्रा । ताभ्यामेवासी भेष्ठं कराति (र) । (र) यस्ते स्तर्नः श्रश्य इत्याह । स्तात्येवैनं (र) । (रर) उस्ते घुमार श्रिश्चे स् घुमां पाह घुमायं श्रिश्चेत्याह । यथा ब्रुयाद् मुणे देहीति । ताहगेव तत् (रर) । (रर) वह स्पति स्वे। यसो ह्

ब्रह्म वै देवानां रहस्यितः। ब्रह्मंगवैनामुपंसी-

```
पू एत का का खां 8 द २ एके द्रख्यां।

६ ,, 8 द २ ,,

७ ,, 8 द ३ ,,

६ ,, 8 द ३ ,,

१० ,, 8 द 8 ,,

१९ ,, 8 द 8 ,,

१९ ,, 8 द 8 ,,
```

दिति(१२)। (१२)दानंव स्थ पेरं व इत्याह। मेधाने-वैनान् करोति(१२)। (१४)विष्ठगृष्टते। ब्रोहितेनेत्याह् बार्यन्त्ये(१४)। (१६)श्रश्रिया पिन्वस्व सरंस्वत्ये पि-न्वस्व पूष्णे पिन्वस्व रहस्पतिये पिन्वस्वेत्याह। एता-भ्या ह्येषा देवताभ्यः पिन्वते(१६)। (१४)इन्द्राय पि-न्वस्वन्द्रीय पिन्वस्वेत्याह। इन्द्रमेव भाग्धेयेन सर्म-र्षयति(१४)। (१०)दिरिन्द्रायेत्याह॥ ४॥

तसादिन्द्री देवतीनां भूयिष्ठ भाक्तीमः (१०)।
(१०)गायचीऽसि चैष्ठंभीऽसि जागतमसीति शफोपयमानादत्ते। छन्दीभिरेवैनानाद्त्ते (१०)। (१०)सहोजी
भागेनापमेहीत्याह। जर्ज्ज एवैनं भागमेकः (१०)।
(१०)श्रिश्वनी वा एतद्यस्य शिर्रः प्रतिद्धतावब्रतां।
श्रावाभ्यामेव पूर्वीभ्यां वर्षट् क्रियाता इति। इन्द्रीश्रिना मधुनः सार्थस्येत्याह। श्रिश्वभ्यामेव पूर्वी-

| १३  | रतमनम्य भाष्यं | 8ईत ह        | छे द्रष्ट्यं। |
|-----|----------------|--------------|---------------|
| ₹8  | "              | 8 <b>€</b> Å | ••            |
| १५  | ,              | 8 ई ई        | ,,            |
| १६  | ,,             | 8 <b>É</b>   | ,,            |
| ₹ 9 | **             | <b>8 ₹</b> € | ,,            |
| १८  | ,,             | 8 <b>€</b> Ø | ,,            |
| १६  | ,,             | 8é <u>c</u>  | ,,            |
| २ ० | ••             | 850          | ••            |

भ्यां वर्षट् करोति। ऋषा ऋषिनावेव भाग्धेयेन् समर्धेयति<sup>(१०)</sup> ॥ ५ ॥

(१९) घर्मा पात वसवी यर्जता विद्याचि । वस्निव भागधेयेन समर्वयित (१९) । (१९) यदं षद कृय्यात् । या-तयामास्य वषट्कारः स्यात् । यन वषट् कृय्यात् । रक्षां श्रीत युक्तश्र चेन्युः । विद्याचि । प्रोक्षं मेव व-षंट्करोति । नास्यं यातयामा वषट्कारा भवति । न युक्तश्र रक्षां श्रीत प्रनित (१९) ॥ ६॥

(११) खाद्या त्वा स्वयंस्य र्याये दृष्टिवनये अहो-मीत्याद । या वा अस्य पुग्या र्याः । स दृष्टिव-निः । तस्मा एवेनं अहोति(११) । (१४) सर्थं दृष्टिव-त्याद । खद्यत्येवेनं(१४) । (१४) स्वर्थंस्य तपस्तपत्याद । यथा यजुर्वेतत्(१४) । (१९) द्यावाप्रिश्ववीभ्यां त्वा परि-यक्षामीत्याद । द्यावाप्रिश्ववीभ्यामेवेनं परिप्रक्षा-ति(१९) ॥ ७ ॥

२१ रतन्मन्तस्य भाष्यं ४६६ एके द्रस्यं। २२ , ४६६ ,, २३ ',, ४०० ,, २४ ,, ४०० ,, २५ ,, ४०१ ,,

(१०) श्रुक्तिरिक्षेण त्वापयकामीत्याद । श्रुक्तिरिक्षेन् स्वेनम्पयक्त । न वा एतं मनुष्या भन्निम्हित (१०) । (१०) देवानां त्वा पितृणामनुमता भन्निः शक्तेयमित्या-ह । देवेरेवेनं पितृभिर्नुमत् श्रादं त्ते (१०) । (१८) वि वा र्यनमेतद्धियन्ति । यत् प्रथात् प्रष्टच्यं पुरा अस्ति । तेजाऽसि तेजाऽनुप्रेहीत्याह । तेजं स्वास्मिन् द्धा-ति (१८) । (१०) दिविस्त्रक्का मा हिश्सीरन्तिस्स्रस्यका मा हिश्सीः प्रथिविस्त्रक्का मा हिश्सीरित्याहाहिंश-साये (१०) ॥ ८ ॥

(१९)सुवरित सुवंभे यक् दिवं यक दिवा मा पा-हीत्याह। श्राशिषंमेवैतामाश्रास्ते(१९)। (१९)शिरो वा ग्तग्रस्य। यत् प्रवृग्धः। श्रात्मा वायुः। ज्यत्यं-वातनामान्याह। श्रात्मदेव युत्तस्य शिरुः प्रतिद-धाति(१९)। (१९)श्रनेवानं। प्राणानाः सन्तेत्ये(१९)। (१४)पश्रीह॥८॥

| 20         | रतकात्वस्य भाष्यं | <i>७७</i> र   | एके द्रख्यं।    |
|------------|-------------------|---------------|-----------------|
| रट         | ,,                | १७२           | 99              |
| <b>२</b> ६ | ,,                | \$ <b>9</b> ફ | <b>??</b> .     |
| ₹•         | **                | <b>90</b> 9   | ,,              |
| <b>₹</b> ₹ | "                 | 8 98          | <b>&gt;&gt;</b> |
| <b>ર</b> ર | ,,                | 8eñ           | <b>&gt;&gt;</b> |
| <b>₹</b> ₹ | **                | 8 <b>9</b> Å  | ,,              |
| ₹0         | **                | ye g          | "               |

पाक्षी यक्तः। यावानेव यक्तः। तस्य क्रिरः प्रति-द्धाति (१४)। (१५) ऋत्रये त्वा वसुमते स्वाहेत्याह। ऋसी वा ऋ्रादित्योऽग्निर्वस्मान्। तस्मा एवेनं जु-होति (१५)। (१५) सोमाय त्वा कृद्वते स्वाहेत्याह। चन्द्रमा वे सोमा कृद्वान्। तस्मा एवेनं अहोति। वर्षणाय त्वाऽदित्यवंते स्वाहेत्याह॥१०॥

श्रुप नै वर्षण श्रादित्यवान् । तस्मा ग्वैनं जुहाति।

हहस्पतिय त्वा विश्वदेव्यावते त्वाहेत्याह । ब्रह्मः व देवानां हहस्पतिः । ब्रह्मण ग्वैनं जुहाति (१९) । (१०) सविचे त्वंभुमते विभुमते प्रभुमते वार्णवते स्वाहेत्याह । संवत्सरा व संवित्तभुमान् विभुमान् प्रभुमान्
वार्णवान् । तस्मा ग्वैनं जुहाति (१०) । (१०) यमाय्
त्वाङ्गिरस्वते पितृमते स्वाहेत्याह । प्राणा व यमाऽङ्गिरस्वान् पितृमान् ॥ ११ ॥

**१५ एतन्मन्त्र**स भाष्यं ४०ई एके इष्ट्यं।

se " soi ''

**<sup>₹9</sup>** ,, 89€ ,

तस्मा एवेनं जुहाति (१८) । (१८) एताभ्यं एवेनं देवताभ्या जुहाति (१८) । (१८) दण् सम्पंचन्ते । दण्णाक्षरा
विराद । अर्कं विराद । विराजिवाना चमवं रूथे (१९) ।
(१९) रे विष्णाभ्यां वे देवाः स्वर्गं खाकमायन् । तद्रीहिण्या रे हिण्यां यद्रीहिणा भवंतः । रे विष्णाभ्यामेव तचर्जमानः सुवर्गं खाकमेति (१९) ॥ (१९) अहज्यातिः केतुना जुषता सुज्योति ज्याति पर्त्ताः
राचि ज्यातिः केतुना जुषता सुज्योति ज्याति ज्याति वा स्वाहा
राचि ज्याहा । आदित्यमेव तद्मुष्मं खोके उद्दी प्रस्ताहाधार । राचिया अवस्तात् । तस्माद्सावादित्यीसुष्णं खोके उही राचार्था धतः (१९) ॥ १२ ॥

मनुष्यनामानि(१), प्रावं:(२), सीद्तित्वाइ(३), इन्द्रायेत्याइ(४), ऋईयित(५), झन्ति(६), यह्याति(७), ऋईरसायै(८), पर्श्वाह(८), श्राद्तित्ववेते स्वाहेत्या- इ(१०), पितृमान्(११), एति, च्तारि च(१२)॥ श्रवु००॥

३६ रतन्मन्त्रस्य भाष्यं ४०६ एडे द्रख्यं।

<sup>8· ,, 8&</sup>lt;u>99</u> ,,

<sup>82 ,, 829 ,,</sup> 

धर ,, ६**०**९ ,,

#### श्रथ श्रष्टमेऽनुवाकः।

(१)विश्वा श्राणा दक्षिणसदित्या । विश्वानेव हेवान् प्रीणाति । श्रथा दुरिष्ट्या एवैनं पाति (१) । (१)विश्वान् देवान्यादिहेत्या । विश्वानेव देवान् भागधेयेन् समर्भ्यति (१) । (१)स्वाहाकतस्य घम्मस्य मधीः
पिवतमश्विनेत्या । श्रश्विनावेव भाग्धेयेन् समर्भः
यति (१) । (१)स्वाहाऽसये यित्रयाय शं यर्जुिभीरित्या । ।
श्रश्विनं घारयति । श्रयो हिवरेवाकः (१) ॥ १ ॥
. (१)श्वश्विना घम्मं पातः हिवानमहिद्वाभिकः
तिभिरित्या । श्रश्विनावेव भाग्धेयेन् समर्भद्विवाभिकः
तिभिरित्या । श्रश्विनावेव भाग्धेयेन् समर्भद्विवाभिकः
तिभिरित्या । श्रश्विनावेव भाग्धेयेन् समर्भद्विवाभिकः
(१)श्वनं वां चावाप्रथिवी मेश्सातामित्याहानं मत्ये (१) ।
(१)स्वाहेन्द्राय स्वाहेन्द्राविद्या । इन्द्राय हि पुराः
ह्रयते (१)। (१)श्वाश्वाश्वाद्या घम्मस्य यजेति। वर्षरकते

१ एतन्मनस्य भाषां ४७८ एके इन्हर्य । १ ,, ४७६ ,, १ ,, ४७६ ,, १ ,, ४७६ ,, १ ,, ४८० ,, १ ,, ४८० ,, १ ,, ४८० ,,

अहोति। रक्षंसामपं इत्ये। अनुंयजति ख्गाक्रेत्ये (६)।

पूर्वमेवोद्तं। उत्तरेणाभिर्यणाति()। (() अनु वां यावाप्रथिवी अमः सातामित्याहानुमत्ये()। (() तं प्राच्यं यथावसमा दिवे नमः प्रथिव्या दत्याह। यथा यजुरेवैतत्(()। (())दिवि धा दमं यज्ञं यज्ञमिमं दिवि धा द्रयं यज्ञमिमं विवे खा द्रयं यज्ञमिमं दिवि धा द्रयं यज्ञमिमं विवे खाक्रां यज्ञमिमं विवे खाक्रयं । एषेवैनं खान्वि प्रतिष्ठापयति(()। (())पच्च प्रदिशी गच्छेत्याह॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥

दिन्तेवेनं प्रतिष्ठापयति । देवान् घर्मपान् गच्छ पितृन् घर्मपान् गच्छेत्या इ । उभयेषेवेनं प्रतिष्ठाप-यति<sup>(१४)</sup> । <sup>(१६)</sup>यत् पित्वते । वर्षुकः पुर्जन्या भवति ।

ह रतकाकास भाषां ४८२ एसे इष्ट्यां |

१० ,, ४८३ ,,
११ ,, ४८३ ,,
१२ ,, ४८३ ,,
१३ ,, ४८३ ,,
१३ ,, ४८३ ,,
१४ ,, ४८३ ,,
४४ ,, ४८३ ,,

तसात् पिर्म्वमानः पुर्ण्यः (११) । (१९)यत् प्राङ् पिर्म्वते । तद्देवानीं । यद्देशिया । तत् पितृयां ॥ ४ ॥

यत् प्रत्यक् । तक्षत्रध्याणां । यदुदङ् । तद्रुद्रार्णां (१९) । (१०)प्राच्यमुदं चं पिक्यति । देवचार्कः (१०) ।
(१०) अथा खर्णु । सर्वा अनु दिर्णः पिक्यति । सर्वा दिगः समेधन्ते (१०) । (१८) स्त्रनः परिधि पिक्यति ॥ ५ ॥ ते असे। इक्षेत्रे वार्षः । १०) द्रेषे पीपि स्त्रु जे पीपि हीत्याह । इष्मेवार्जः यजमाने द्धाति (१०) । (१०) यजमामाय पीपि हीत्याह । यजमानायै वैतामा शिष्मा श्रीस्ते (११) । (११) मद्यां ज्येषाय पीपि हीत्याह । स्त्रात्मने स्वेतामा शिष्मा श्रीस्वेतामा शिष्मा श्रीस्ते (११) । (११) तिष्ये त्वा स्वायं त्वेक्रियायं त्वा भृत्ये त्वेत्याह । यथा यजुरे वैतत् (१०) ।
(१४) धर्मी सि सुधर्मा में इन्यस्मे ब्रह्मी खि धार्येत्याह ॥
॥ ६ ॥

१६ रतनान्त्रस्य भाष्यं ४८५ एके इष्ट्यं। १० ,, ४८५ ,, १८ ,, ४८५ ,, १८ ,, ४८६ ,, १८ ,, १८६ ,, १२ ,, १८६ ,, १२ ,, १८६ ,, १३ ,, १८६ ,, ब्रह्मं बेवेनं प्रतिष्ठापयति (१४) । (१४) नेस्वा वार्तः स्क- न्दयादिति (१४) (१४) यद्यंभिचरेत् । श्रमुष्यं त्वा प्राणे सादयाम्यमुना सह निर्धं गच्छेति ब्र्याद्यं दिष्यात् । यमेव देषि । तेनेन सह निर्धं गमयति (१४) । (१०) पूष्णे श्ररं से स्वाहेत्यं ह । या एव देवता हुतभागाः । ताभ्यं एवेनं जुहाति (१०) । (१०) यावभ्यः स्वाहेत्यं ह । या एवान्तरिष्ठे वार्षः ॥ ७॥

ताभ्यं एवैनं जुहाति(१०)। (१०)प्रतिभ्यः स्वाहित्याह।
प्राणा वै देवाः प्रतिराः। तेभ्यं एवैनं जुहाति(१०)।
(१०)चावाप्रियवीभ्याः स्वाहित्याह। द्यावाप्रियवीभ्याः
मेवैनं जुहाति(१०)। (१०)पितभ्या धर्मपेभ्यः स्वाहित्याह।
ये वै यज्वानः। ते पितरी धर्मपाः। तेभ्यं एवैनं
जुहाति(१०)॥८॥

स्पू एतकाकास्य भाष्यं ४८७ एके इत्र्यं । स्र् ,, ४८८ ,, २७ ,, ४८८ ,, ३८ ., ४८८ ,, १८ ., ४८८ ,, ३१ ,, ४८० ,,

(१२) ब्रुट्रायं ब्रुट्डे चि स्वाहित्याह । ब्रुट्टमेव भाग्धेयेन समर्डियति(१२) । (१२) सुर्वतः समनिक्त । सुर्वतं एव ब्रुट्टे निर्वद्यते(१२) । (१४) उद्चं निर्स्यति । एषा वै ब्रुट्स दिक् । स्वायामेव दिशि ब्रुट्टं निर्वद्यते(१४) । (१५) त्रुप उपस्पृश्रति मेध्यत्वायं(१५) । (१५) नान्वीक्षेत । यद्वी-स्रोत ॥ १ ॥

चक्षुंरस्य प्रमायुंकः स्यात्। तसानान्वीक्यः (१०) अपीपरे। माह्रो राचियै मा पाद्येषा ते अप्रे स्भित्तया सिमध्यस्वाऽऽयुंमें दा वर्चसा माड्योरित्याह।
आयुंरेवास्मिन् वर्ची दधाति। अपीपरे। मा राचिया
अही मा पाद्येषा ते अप्रे सिन्तया सिमध्यस्वाऽऽयुंमें
दा वर्चसा माड्योरित्याह। आयुंरेवास्मिन् वर्ची दधाति (१०)। (१०) अप्रिक्योतिच्यीतिर्प्राः स्वाहा स्वया
ज्योतिच्यीतिः स्वर्थः स्वाहेत्याह। यथा यजुरेवैतत् (१०)।

| ६२ | रतन्मन्तस्य भाष | वं ६६०      | एके द्रख्यं। |
|----|-----------------|-------------|--------------|
| ३३ | ,,              | 960         | "            |
| ₹3 | ,,              | 980         | ,,           |
| ŧ٤ | <b>99</b>       | 8 ह १       | ,,           |
| ₹६ | "               | <b>१५</b> १ | ",           |
| ĘO | ,,              | 8टर         | ,,           |
| हट | <b>33</b>       | <b>53</b> 8 | "            |

ं (१८) ब्रुह्म बादिना बदन्ति। होतुर्यमि प्रिहे । इंतिया हिम्सि ॥ १०॥

यद्यज्ञीषा जुहुयात् । श्रयंथापूर्वमाह्नीतोर्जृहयात् । यद्म जुहुयात् । श्रामः पर्राभवेत् । सः स्वाहेत्येव हो-तृत्यं । यथापूर्वमाह्नितोर्जुहोति । नामिः पर्रा भव-ति<sup>(१८)</sup> । <sup>(४९)</sup>हृतः ह्विमधुंह्विरित्याह । स्वद्यंत्येवै-नं (४९) । <sup>(४९)</sup>इन्द्रंतमेऽम्नावित्याह ॥ ११ ॥

प्राणा वा इन्द्रंतमे।ऽग्निः। प्राण एवैन्मिन्द्रंतमेऽग्नै। जुंद्दोति(४९)। (४९)पिता ने।ऽसि मा मा हिश्सोरित्याद्दाहिश्साये(४९)। (४९)श्रुश्यामं ते देव घर्मा मधुमते।
वार्जवतः पितुमत इत्याद्द। श्राश्यिमेवैतामाश्रीस्ते(४९)।
(४४)स्वधाविने।ऽश्रीमिहं त्वा मा मा हिश्सीरित्याद्दाहिश्साये(४४)। (४५)तेर्जसा वा एते व्यृंद्यन्ते। ये प्रवगर्येण चरंन्ति। प्राश्चंन्ति। तेर्ज एवात्मन्दंधते(४५)॥१२॥

 <sup>80
 ,,
 80
 ,,
 80
 ,,

 80
 ,,
 80
 ,,

 80
 ,,
 80
 ,,

 80
 ,,
 80
 ,,

 80
 ,,
 80
 ,,

 80
 ,,
 80
 ,,

 80
 ,,
 80
 ,,

 80
 ,,
 80
 ,,

 80
 ,,
 80
 ,,</sup> 

(१९) संवत्सरं न माश्समंश्रीयात्। न रामामुपेयात्। न मृण्सयेन पिवेत्। नाऽस्यं राम उच्छिष्टं पिवेत्। तेजं एव तत् सश्च्यंति(१९)। (१९) देवासुराः संयंत्ता श्रासन्। ते देवा विजयमुप्यन्तः। विश्वाजि सार्थं ब्रह्म सक्चंद्रथत। यत्किच्चं दिवाकीच्यं। तदेतेनैव वृतेनंऽगोपायत्॥ तस्मादेतद् वृतं चार्यं। तेजसा गापीयायं। तस्मादेतद् वृतं चार्यं। तेजसा गापीयायं। तस्मादेतान् यजूश्वि विसाजः सौर्यस्येत्याद्यः १९०। (१६) स्वाद्यं त्वा स्थिस्य रुक्षिभ्य द्रति प्रातः सश्साद्यति। स्वाद्यं त्वा नश्चंभ्य द्रति मायं। एता वा एतस्यं देवताः। ताभिरवैनश् समर्वयति(१६०)॥ १३॥

श्रुकः(१), श्रुश्विनेत्यं ह(२), प्रदिशे गुक्केत्यं ह(३), पितृषां(४), श्रंन्तः परिधि पिन्वयति(५), धार्येत्यं ह(६), वार्षः(७), धर्मापास्तेभ्यं एवेनं जुहाति(८), श्रुक्षीक्षेत(१), होत्व्याइमिति(१०),श्रुग्नावित्यं ह(११), दधते(१२), श्रुगोपायत्, सप्त र्च(१३)॥ श्रुनु०८॥

<sup>8</sup>६ एतनमलस्य भाष्यं १८६ एष्ठे त्रष्ट्यं।

<sup>80 ,, 8€€ ,,</sup> 

<sup>8</sup>c " 8co "

#### श्रय नवसाऽनुवाकः।

(१) घर्मा या ते दिवि शुगिति तिस श्राहुं तीर्जुहोति। छन्दें भिरेवास्यैभ्यो लेकिभ्यः शुचमवयजते(१)। (१) इय-त्यये जुहोति। श्रथयत्यथयंति। चर्य इमे लेकाः। एभ्य एव लेकिभ्यः शुचमवयजते(१)। (१) श्रम्नने ने। उद्यान्।-मितिरित्याहानुंमत्ये(१)। (१) दिवस्त्वा परस्याया इत्याह। दिव एवेमाँ स्नोकान दाधार(१)। (१) ब्रह्मं णस्त्वा पर-स्याया इत्याह॥ १॥

ण्डेव खोकेषुं प्रजा दीधार (१)। (१) प्राणस्यं त्वा पर्-स्वाया इत्यां । प्रजाखेव प्राणान् दीधार (१)। (१) शिरो वा एतख्डास्यं। यत् प्रवृत्यः। श्रुती खखु वाहेश्री-दित्यः प्रवृत्यः। तं यहं श्रिणा प्रत्यत्वमुदं स्वमुद्दासयेत्। जिस्नं यह्मस्य शिरो हरेत्। प्रास्वमुद्दीसयित। पुर-स्तादेव यह्नस्य शिरा प्रतिद्धाति॥ २॥

4 R

१ एतक्मलख भाष्यं ४६६ एके इन्छ्यं । १ ,, ५०० ,, १ ,, ५०० ,, १ ,, ५०० ,, १ ,, ५०० ,, १ ,, ५०० ,, १ ,, ५०० ,,

प्राच्चमुद्दीसयित । तस्मीद्सावीदित्यः पुरस्तादुरैति(१) । (१) श्रुफोप्यमान् ध्विचीण् धष्टी द्रत्यन्वविद्दः
रिन्त । सात्मीनमेवैन् सर्तनं करोति(१) । (१) सात्माऽमुिषाँ खोके भवित । य एवं वेद्(१) । (१०) श्रीदुम्बराणि
भविन । जग्वी उद्मबरेः । जर्जिमेवाविकन्धे(१०) । (१९)वतर्मना वा श्रुम्बित्यं ॥ ३॥

युत्रः रक्षाः सि जिघाः सिन्ति। साम्ना प्रस्तोताः न्ववैति। साम् वै रिश्वोद्या। रक्षसामपं हत्ये (११)। (११)वि-निधनमुपैति। चर्यं दुमे खेाकाः। एभ्य एव खेाकेभ्ये। रश्चाः स्थपं हन्ति (११)। (११)पुर्व षः पुरुषे। निधनमुपैति। पुर्व षः पुरुषे। हि रिश्वस्वी। रक्षसामपं हत्ये (११)॥ ४॥

(११)यत् पृथिव्यामुद्दासयत् । पृथिवीः शुचापयत्। यद्पु। श्रुपः शुचापयत्। यदेषिधीषु। श्रोषधीः शु-चापयत्। यदनस्पतिषु। वनस्पतीञ्कुचापयत्। हि-रेखं निधायाद्दासयति। श्रुष्टतं वै हिरेखं॥ ५॥

| T   | <b>एतन्मन्त्र</b> स्य | भाष्यं ५०३ प | रके इष्ट्यं। |
|-----|-----------------------|--------------|--------------|
| ٤   | ,,                    | ¥ 08         | **           |
| १०  | 19                    | યૂ ૦ 🛢       | ,,           |
| ११  | 71                    | A • 8        | ,,           |
| १२  | ,,                    | à • 8        | ,,           |
| ११  | ,,                    | યુ ∙ પૂ      | 19           |
| 8 🌶 | "                     | પૂર્         | "            |

श्रुम्हतं य्वेनं प्रतिष्ठापयति (१४)। (१६)वृष्णुरं सि श्रं-युधीया इति चिः पंरिषि चन् पर्येति। चिट्टहा श्रुमिः। यावानेवामिः। तस्य श्रुचं श्रुमयति (१६)। (१६)चिः पुनः पर्येति। षट् सम्पंचन्ते। षड् वा च्युतवंः। च्युत्-भिरेवास्य श्रुचं श्रुमयति (१९)। (१०)चतुः स्रित्नेनाभि-र्युतस्येत्या इ॥६॥

द्यं वा ऋतं। तस्था एष एव नाभिः। यत् प्रंवर्ग्धः। तस्मादेवमाइ (१०)। (१०) सदी विश्वायुरित्याइ। सदे। हीयं (१०)। (१०) अपृ हेषे। अपृ इर् द्रत्याह भार्यव्याप- तस्ये (१०)। (१०) घर्मा तत्ते ऽत्ने मेतत् प्रीष्मिति द्धा मे- धुमिश्रेष पूर्यति। जर्वा श्रन्नाद्यं दिधे। जर्जे वैने- मनाद्येन समेर्डयति (१०)॥ ७॥

(१९) श्वनंशनायुका भवति। य गृवं वेद्<sup>(१९)</sup>। (१९) र-निर्नामासि दि्था गन्धर्व इत्यां ह। कृपमेवास्यैत-

```
१५ एतकाकास भाष्यं ५०६ एके इस्त्यं।
१६ ,, ५०६ ,,
१७ , ५०६ ,,
१८ ,, ५०७ ,,
१८ ,, ५०७ ,,
१८ ,, ५०८ ,,
११ ,, ५०८ ,,
```

स्रोहमान् रिन्तं बत्थतां व्याचं हे (२२) । (२२) सम्इमा-युषा सं प्राप्तेनेत्यां ह । श्राश्यवं मेवेतामाश्रास्ते (१२) । (२४) व्यक्ती योऽस्मान् देष्टि यन्तं वयं दिष्म इत्याह । श्र-भिचार ख्वास्येषः (२४) । (१५) श्राचिकदृद् छषा हर्ति-त्याह । छषा स्रोषः ॥ ८॥

वृषा हरिः (११) । (१९) महानिने न देर्शत द्रत्याह। स्तात्येवनेमेतत् (१९) । (१९) चिदंसि समुद्रयोगितित्याह। स्वामेवनां यानिं गमयित (१९) । (१९) नमेस्ते ऋसु मा मा हिश्सीरित्याहाहिश्साये (१९) । (१८) विश्वावस्थ सी-मगन्यव्विमित्याह । यदेवास्य क्रियमा एसान्तर्याने । तदेवास्ये तेनाप्याययन्ति (१८) । (१८) विश्वावस्य मा सगन्यविमाण्याययन्ति (१८) । (१८) विश्वावस्य स्तान्यां से एणात्वत्याह ॥ ८ ॥

पूर्व्वमेवोदितं। उत्तरिषाभिर्यषाति(१०)। (१९)धियो

```
२६ एतन्तन्तस्य भाषां ५०८ एके इस्टां।
१८ ,, ५१० ,,
१५० ,,
१६ ,, ५१९ ,,
१० ,, ५१९ ,,
१८० ,, ५१९ ,,
१८० ,, ५१९ ,,
```

हिन्वाने। धिय इसी अव्यादित्यीह । ऋतूनेवासी क-ख्ययित (११) । (११) प्रासी गन्धव्यी असुतीन वे चिदि-त्याह । प्राणा वा असतीः । प्राणानेवासी कल्पयित (११)। (११) यूतच्यं देव घर्मा देवा देवानुपीगा इत्याह । देवा ह्यांव सन् देवानुपैति (११) । (१४) इदमुहं मेनुष्या मनु-ष्यीनित्याह ॥ १०॥

मनुष्ये हि। एष सन् मनुष्ये नुपैति (१४) । (१४) ई ऋ रो व प्रवाये मुद्दासयन् । प्रजां प्रश्नन्तो मपीयमन्द्रासः से मपीयानु ने हि। सह प्रजया सह रायस्यो षे ले त्याह। प्रजाने व प्रश्नन्तो मपीयमात्मर्थत्ते (१५) । (१६) सुमिचा न् आप श्रेषियः सन्तित्यो ह । श्राशिषे ने वैतामाश्री स्ते (१६) । (१०) दु सि चास्ती स्यासुर्ये। स्मान् हेष्टि यच्चे व्यं दिषा द्रत्यो ह । श्रीमचार एवास्यैषः (१०) ॥ (१०) प्रवास्य हो। श्रीमचार एवास्य प्रवास्य सुम्हास-

इन्ह एतक्ष्मत्वस्य भाष्यं ५१५ एक दिए छ। इन्ह ,, ५१६ ,, इन्ह ,, ५१६ ,, इन्ह ,, ५१७ ,, इन्ह ,, ५१७ ,, इन्ह ,, ५१७ ,,

यंति। उद् त्यं चिचिमिति सै।रीभ्यं मृग्भ्यां पुनरेत्व गार्हपत्ये जुहाति। श्रृयं वै बोको गार्हपत्यः। श्रुसि-स्रोव बोको प्रतितिष्ठति। श्रुसी खलु वा श्रादित्यः सं-वृगी बोकः। यत् सै।री भवतः। तेनैव स्वर्गां-स्रोकास्रैतिं(१०)॥११॥

ब्रह्मणस्वा पर्स्याया द्रत्यां ह(१), द्रधाति(२), श्रुन्वित्यं(३), रक्षस्वी रक्षंसामपं हत्यें(४), व हिरंग्यं(५), श्राह(६), श्रुह्यति(७), श्रोधः(८), र्यखाति-त्याह(१०), स्रोधः(११), श्रष्टें। स्व। श्रनु० ६॥

# श्रय दश्रमाऽनुवाकः।

() प्रजापंतिं वै देवाः शुक्रं पर्याऽदुहन्। तदेश्या न स्थभवत्। तद्प्तिर्व्धकरात्। तानि शुक्रंयाणि सामा-न्यभवन्। तेषां या रसाऽत्यक्षरत्। तानि शुक्रयजूर-स्थभवन्। शुक्रियाणां वा एतानि शुक्रयाणि। साम-पयसं वा एतयार्न्यत्। देवानीमन्यत् पर्यः। यद् गाः पर्यः॥ १॥

१ रतकाकास भाषां ५१६ एके द्रष्टयं।

तत्सामः पर्यः। यद्जायै पर्यः। तहेवानां पर्यः। त-स्माचनैतिर्यजुर्युर्भिष्यरंन्ति। तत्पर्यसा चरन्ति। प्रजा-पंतिमेव तहेवान् पर्यसामाचेन् समर्द्धयन्ति<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup> एष ह वे साक्षात् प्रवर्ग्यं भक्षयति। यस्यैवं विदुषः प्रव-ग्यः प्रवृज्यते<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>जन्तर्वेचामुद्दासयेत् तेजेस्कामस्य। तेजा वा जन्तर्वेदिः॥ २॥

तेजः प्रविग्धः । तेजंसैव तेजः समर्बयित (१) । (४) जुत्रिवेद्यामुद्दासयेदक्षेकामस्य । शिरो वा एतद्यक्तस्य ।
यत् प्रविग्धः । मुखंमृत्तरवेदिः । शिष्णिव मुख्य सन्देधात्यक्षाद्याय । श्रृक्ताद एव भवित (४) । (४) यच् खंखु
वा एतमुद्दासितं वया १ सि पृथ्धासेते । पर् वे ता १ समी प्रजा वया १ स्थासते ॥ ३॥

तस्मादुत्तरवेद्यामेवोद्दीसयेत्। प्रजानीं गोपीया-यं । (१)पुरा वा पृष्ठादीद्दीसयेत्। पुरस्तादा एत-ज्योतिहदेति। तत्पृष्ठाविम्रीचिति। स्वामेवैनां योनि-

२ रतकाकास भाषां ५२२ एके द्रख्यां।

**३ ,, ध**र१

<sup>8 ,,</sup> પ્રસ્

પ્ર ,, પ્રસ્ ,,

<sup>€ ,, 422 ;,</sup> 

मनू द्वीसयित<sup>(१)</sup>। (०) श्रुपां मध्य उद्वीसयेत्। श्रुपां वा एतन्मध्याञ्ज्योतिरञायत। ज्योतिः प्रवृग्यः। स्व स्वैनं योनै। प्रतिष्ठापयित<sup>(०)</sup> ॥ ४ ॥

( )यं दिष्यात्। यच् स स्यात्। तस्यां दिश्युदीसथेत्। युष वा श्रुप्तिवैश्वान्रः। यत् प्रवृग्यः। श्रुप्तिनैवैनं वैश्वान्रेणाभिप्रवर्त्तयित ( )। ( ) श्रेष्ठादुं स्वर्ण्याः श्रास्त्रायाः मुद्दीसथेत्। जेग्वी उदुम्बर्रः। श्रुष्तं प्राणः। श्रुष् धर्माः। ॥ ॥ ॥

दूदम्हम्मुष्यामुष्याय्णस्यं श्रुचा प्राणमिषं द्दाः
मीत्याह । श्रुचैवास्यं प्राणमिषं द्दति । ताजगार्तिः
मार्च्छिति (१) (१९)यचं द्भी उपदीकंसन्तताः स्युः । तदुद्दासयेद् दृष्टिकामस्य । एता वा श्रुपामेन् ज्ञावंखी
नामं । यद्दभीः । श्रुसी खखु वा श्रोद्त्य द्रते।
दृष्टिमुद्दौरयति । श्रुसोवेवास्य श्रादित्य द्रते।
यच्छित । ता श्रापो नियंता धन्वंना यन्ति (१९) ॥ ६॥

गाः पर्यः(१), उत्तरवेदिः(२), श्रांसते(३), स्थापय-ति(४), घर्माः(५), र्यन्ति (६) ॥ श्रनु॰१॰ ॥

<sup>श्तक्तकास्य भाषां प्रश् एके द्रष्टयं।
प्रश् ,
प्रश् ,
प्रश् ,
प्रश् ,</sup> 

# श्रधैकादभाऽनुवाकः ।

(१) प्रजापितः सिम्युयमीयः। सम्राट् समृतः घर्मः प्रष्टेतः। महावीर उद्घीसितः। श्रमी खलु वावैष श्रीदित्यः। यत्प्रवृग्यः। स एतानि नामीन्य-कुरुत<sup>(१)</sup>। (१) य एवं वेदे। विदुरेनं नामी<sup>(१)</sup>। (१) ब्र-ह्यवादिनी वदन्ति॥ १॥

यो वै वसीया श्सं यथा नाम मुप्चरित । पुर्णाकिं वै स तसी कामयते । पुर्णातिमसी कामयन्ते ।
य एवं वेदं । तस्मादेवं विद्वान् । धर्मे इति दिवाऽउचे श्रीत । सुम्राडिति नर्त्तं । एते वा एतस्य प्रिये
तनुवै । एते श्रीस्य प्रिये नाम नी । प्रिययै वै नं
तनुवी ॥ २ ॥

प्रियेण नामा समर्थयति। कीर्त्तरेस्य पूर्वा गेच्छ-ति जनतामायतः (१)। (१)गायची देवेभ्ये।ऽपाकामत्। तां देवाः प्रवर्ग्येणैवानुव्यमवन्। प्रवर्ग्येणापुवन्। यर्च-

१ एतमान्नस्य भाष्यं ५८० एके द्रवर्य ।

२ ,, ५८२ ,,

**ર** ,, પ્ર**ન્**ર ,,

s ,, y⊂s ,,

तुर्विष्शितः कर्तः प्रवृग्ये प्रद्यक्ति। गाय्वोभेव तद्द्व विभवति। गाय्वीमाप्नोति। पूर्वेऽस्य अनं यतः क्रीक्तिंगेक्कति । (१) वैश्वद्देवः सप्तसंदः॥ ३। वसंवः प्रष्टेकः। सासाऽभिक्रीर्यमाणः। श्राश्विनः पर्यस्यानीयमाने। माहतः क्रायम्। प्राष्ण उद्देनः। सार्खता विष्यन्देमानः। मेचः शरी स्हीतः। तेव उद्येता वायः। हियमाणः प्रकापंतिः। ह्यमाने। वाग्धतः॥ ४॥

श्रुसी खखु वावेष श्रीद्वाः। यत्र्रव्याः। स एतानि नामान्यकुरुत<sup>(५)</sup>। <sup>(१)</sup>य एवं वेदं। विदुरेनं नाम्ना<sup>(१)</sup>। <sup>(९)</sup>ब्रह्मयादिना वदन्ति। यन्त्रुएसयमा-हितं नाश्रुतेऽयं। कस्मादेषेऽश्रुत इति। वागेष इति ब्रूयात्। वाच्येव वाचं द्धाति॥ ५॥ तस्मादश्रुत<sup>(९)</sup>। <sup>(८)</sup>प्रजापंतिवी एष दीदश्धा वि-

हितः। यत्प्रवर्यः। यत्प्रागेवकाश्रेभ्यः। तेने प्रजा

पू रतकाकास भाषां ५८१ एके द्रष्टवं।

<sup>€ ,,</sup> ५=५ ,

<sup>• ,,</sup> y=y ,,

<sup>€ &</sup>quot; A∈€ "

श्रंसजत। श्रवकाश्रौदें वासुरानं सजत। यदूध्वमंव-काश्रेभ्यः। तेनानं मसजत। श्रवं प्रजापंतिः। प्र-जापंतिवीवैषः (F) ॥ ६॥

वद्नि(१), तनुवा(२), सःसंन्नः(३), ह्र्यमाना वाग्युतः(४), दंघाति(५), युवः(६),॥ श्रनु०११॥

# श्रथ दादशे। उनुवाक: ।

(१) सिवता भूता प्रंथमेऽह्न प्रष्टेच्यते। तेन का-मार एति। यद् हितीयेऽह्न प्रवृच्यते। श्राप्तभूता देवानेति। यत्तृतीयेऽह्न प्रवृच्यते। वायुर्भूता प्रा-खानेति। यत्त्रवेऽह्न प्रवृच्यते। श्राद्त्यो भूता रश्रीनेति। यत्र्यन्तिः प्रवृच्यते। चन्द्रमा मूत्वा नर्श्वचार्यति॥ १॥

यत् ष्षेऽहंन् प्रवृज्यते। चृतुर्भूत्वा संवत्स्रभेति। यत् संत्रमेऽहंन् प्रवृज्यते। धाता भूत्वा शक्रोमेति। यद्ष्टमेऽहंन् प्रवृज्यते। दृहस्पतिभूत्वा गाय-चीमेति। यस्रवमेऽहंन् प्रवृज्यते। मिचा भूत्वा

१ रतकाकास्य भाषां ५८० एके दिख्यां। 4 1 2

चिष्टतं इमां हो कार्नेति। यह प्रमेऽहेन् प्रवृच्यते। वर्षणो भूत्वा विराजमिति॥ २॥

यदेकाद्गेऽर्घन् प्रवृज्यते। इन्द्रें। मुत्वा चिष्टुर्भ-मेति। यद् द्वाद्गेऽर्घन् प्रवृज्यते। सोमा सूता सृत्यामेति(१)। (१)यत् पुरस्तादुप्सद्गं प्रवृज्यते। तस्मादितः पराङ्मं क्षोकाः स्तपन्नेति। यदुपिरेष्टा-दुपसद्गं प्रवृज्यते। तस्माद्मुताऽवीङ्माक्षोकाः स्त-पंद्येति(१)। (१)य ग्वं वेद्। एव तपिति(१)॥ ॥ ॥ नर्ष्यंचाग्येति(१), विराजमेति(२), तपित(३),॥

### चतुः॥ १२॥

(१) देवा वै स्वर्(१), संविचं(२, परिश्चिते(३), ब्रह्मन् प्रचरिप्यामः(४), श्विष्वाद्या(५),शिरो॰ ग्रीवा(६), देवस्यं ॰ रश्चनां(७), विश्वा श्वाशा(८), धर्म या ते(१), प्रजापंतिर॰ शुक्तं(१०), प्रजापंतिः सिभुयमाणः(११), सविता(१२), दादंश॥१२॥

देवा वै समः, स खंदिरः, परिश्रिते, श्रिभिपूर्वम, श्रद्यो रक्षंसाम्, प्रैषावेव, ब्रह्म वै देवानां, श्रित्रीना

२ एतन्मक्तस्य भाष्यं ५८८ एके द्रवस्रं।

f " " M.ce "

यमं पातं, प्राणा वा इन्द्रंतमे। श्रिः, वषा हिरः, यो वै वसीया १ सं यथानामम्, श्रृष्टोत्तंर श्रृतम्॥ १ ० ८॥ श्रृत्वस्तवे। मा हासीत्॥ ॐ श्रान्तिः श्रृत्तिः श्रृत्तिः । हिर्रः श्रोम्॥

समाप्तीऽयं पञ्चमः प्रपाठकः॥

<sup>•</sup> ऊर्ग प्रिर्धी यीवा चातमा पुनरसी तं यन्मुखं तेनाप्रतिश्री-बायं चिनेत्व्यो विचतमनवानम्। इति A चिक्रितपुक्तकपाठः। ऊर्गाघरसी योवा चातमापुनरसी तं यनुखमिति i चिक्रितपुक्त-कपाठः।

# तैतिरीये आरएयके

षखप्रपाठको प्रथमाऽनुवाकः।

इरि: ॐ।

सं त्वां सिम्बामि यर्जुषा प्रजामायुर्धनेम् । ॐ श्रान्तिः श्रान्तिः ॥ श्रीम् ॥

# तैत्तिरीये आरखकभाष्ये

षष्ठप्रपाठको प्रथमाऽनुवाकाः।

#### श्रीगगेशाय नमः।

यस निम्नसितं वेदा यो वेदेभ्ये।ऽखिसं जगत्। निर्ममे तमसं वन्दे विद्यातीर्थमस्म्यरं॥ प्रवर्ग्यत्राद्याणं प्राक्तं पश्चमे सि प्रपाठके। पित्रमेधसा मन्त्रास् दृष्यन्तेऽस्मिन् प्रपाठके॥

तेषाञ्च पित्रमेधमन्त्राणां विनियोगां भरदाजक न्ये बैधायन-कन्ये चाभिहितः। तचाहिताग्नेर्मरणसंत्रये दहनदेशच्चोषयते दिचणा प्रत्यक्ष्रमस्त्रीमत्यारभ्य भरदाज आह, अन्यारमे स्त आहत्वीये खुगाइतिं इंडिंगि, परे युवाप्षमिति॥ बैधाय-नेाणेवमेवाह, स्रथ गाईपत्य आच्यं विसाणेत्यूय सुचि चतुर्गृहीतं गृहीला प्रेतस्य दिचणं बाइमन्यारभ्य जुहोति, परे युवाप्समिति।

<sup>\*</sup> खुवाऊतिमिति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

(१)परे युवाश्सं प्रवती महीरम् बहुभ्यः पन्धामनप-स्पञ्जन । वैवस्वतश् सङ्गर्मम् जनानां यमश्र राजा-नश्र हविषा दुवस्यत<sup>(१)</sup>। (१) इदम्बा वस्त्रं प्रश्रमं स्वाग्-

पाठसु। (१) "परेयुनाप्रस • इनिया बुतस्तत" (१) इति। हे पित्निध-कर्त्तारः पित्वसां 'राजानं', 'यमं', 'इनिया', 'दुनस्तत' प्रीणयत। की हुमं, 'प्रनतः' प्रक्रकर्मनतः, भ्रस्तोकनित्तीगयाधनं पुष्प्रमृन्- विततः पुरुषान्, 'महीः' तत्तद्वागोचित अप्रदेष्ठनिष्ठेषान्, 'यनु', 'परे युनाप्रसं क्रमेष मरणादृष्टें प्रापितननं, तथा 'बद्धभ्यः' खर्गार्थिभः पुष्पक्षद्वाः, पुष्पक्षतामर्थे, 'पन्यां' स्वर्मस्रोचितं मार्गे, 'प्रमपस्प्रमानं प्रवाधमानं, पापिन एव पुरुषान् स्वर्गमार्गनाधेन नरकं प्रापयित नतु पुष्पक्षत इत्यर्थः। 'वैनस्ततं' निनस्तः स्वर्भस्य पुनं, 'कनानां सङ्गमनं' पापिनां मन्तस्रस्तान्द्वां॥

कस्यः । श्रीदुम्बर्धामायन्द्यां क्रय्याजिनं द्विषाग्रीवमधर-स्रोतः श्रासीर्थे तस्मिन् एनमुत्तानं विपात्योपान्तद्योनास्तेव बायवा प्रोर्षोति, इदन्वा वस्त्रमिति । पाठसु । (१)"इदन्वा वस्त्रं प्रथमं न्वागन्"(१) इति । से प्रेत त्वां 'इदं', 'वस्त्रं', 'प्रथमं नु' प्रयमनेव, 'श्रागन्' श्रागक्तु ॥

कच्यः। ऋषास्त्रेतरदपादचे, ऋपैतदुद्देति, तत्पुचे। स्नाता वा

<sup>\*</sup> तत्त्र होगेचितेति E, F, चिक्रित पुत्तव दयपाठः।

न्(१) १) ऋषैतदूं ह यद्हाबिभः पुरा। इष्टापूर्तमन्सम्पश्य दक्षिणां यथा ते दुन्नं बेहुधा वि बन्धुषु(१)।
(१) दुमी युनिष्म ते वृक्ती ऋसुनीयाय वे। विश्वे। यार्थां
यमस्य साद्नः सुकृतास्वापि गस्कृतात्(१)। (१) पूषा

श्वन्यो वा प्रत्यासन्त्रवन्धः प्रतीतः परिधायेति । पाठस्त । (१) "श्व-पैतदू च बङ्गधा वि बन्धुषु" (१) दति । हे प्रेत 'यत्' वस्तं, 'पुरा', लं 'श्रविभः' धारितवानसि, 'एतत्', 'श्रपो ह' श्रप-सार्य, 'दष्टापून्ते' लया श्रनुष्ठितं श्रीतं सार्त्तद्य यत् कर्म तत्, 'श्रनुसम्पन्धः' श्रनुक्रमेण सार, 'दिण्णां', च ब्राह्मणेभ्या दन्तां 'श्व-नुसम्पन्धः', 'ते' लदीयन्थनं, 'बन्धुषु', प्रीतिदानक्रपेण 'बङ्गधां', 'यथा' विश्रेषेण, 'दन्तं', तमपि प्रकारं 'श्रनुसम्पन्धः', ततस्त्रदनुरुपं पृष्णिलोकं गच्छेत्यभिप्रायः ।

कलाः। अधैनमेतया आसन्द्या सह तत्तल्येन कटेन वा संवेध दासाः प्रवयसे वहेयुः ; अधैनं अनसा वहन्तीत्येकेषां अनसे दुञ्ज्यात् हमी युनिक्ता ते वक्की असनीथाय वेढिवे। याभ्यां यसस्य सादन इस्ताद्धापि गच्छतात् हित । (४ मन्त्रः ।) हे प्रेत ते' तव, 'असनीथाय' प्राणसदृष्टस्य प्ररोतस्य नयनाय, 'वेढिवे' क्रकटं वेढिं, 'वक्की' वेढिरों, 'हमी' बलीवर्दी, 'युनिक्ता' क्रकटे योज्यामि । 'याभ्यां' बलीवर्दाभ्यां, 'यमस्य', 'सादनं' स्थानं, 'सुक्तता-धापि' पुर्णक्रतां पुरुषाणामपि, स्थानं 'गच्छतात्' गमिस्वसि, तादृशी 'युनिक्तां, हत्यन्वयः ।

त्वेतक्षावयतु प्र विदाननंष्टपशुर्भवंनस्य गोपाः। स त्वेतेभ्यः परिददात्पित्रभ्योऽग्निहेंवेभ्यः सुविद्चेभ्यः(१)। (१)पूषेमा श्राशा श्रनुवेद् सर्वाः सा श्रसाः श्रभयत-

कच्यः । त्रथेनमाद्दत त्रादीयमानमनुमन्त्रयते, पूषा लेतस्थावयत् प्र विदाननष्टपग्रार्भुवनस्य गोपाः । स लेतेभ्यः परिददात्पिष्टभ्योऽग्निर्देवेभ्यः स्विदिनेभ्य इति, ष्टतीयमेतस्याध्वने।
गला निद्धाति इति । (५ मन्त्रः।) हे प्रेत 'पूषा' योयं पे। धको देवः,
से। यं लां 'इतः' देशात्, 'प्रच्यावयतु' प्रचाखयतु । कीदृष्ठः, 'विदान्'
गन्तव्यमार्गाभिष्ठः, 'त्रनष्टपग्रः' वाह्नकाः मनुष्याः दिपात्पश्रवः,
प्रनद्वाहो चतुष्पात्पग्रु, त्रनष्टा च्रनुपद्वताः पश्रवे। यस्यासे। 'त्रनप्रपग्रः', वाह्नकोपद्रवराहित्येन नेतुं समर्थः । 'सुवनस्य गोपाः'
सर्वस्य ले। कस्य रचकः, 'सः' तादृष्यः पूषा, लां 'एतेभ्यः' पूर्वसिद्धेभ्यः,
'पिष्टभ्यः', 'परिददात्' प्रयच्छत् । यः त्रग्निः तव दाहं करिष्यति
सः 'त्रग्निः,' 'सुविदनेभ्यः' सृष्ठु लदनृष्टितं कर्म जानद्भाः,
'देवेभ्यः', लां प्रयच्छत् ।

कत्यः । श्रयेनमाद्दत श्रादीयमानमनुमन्त्रयते, पूषेम। श्राज्ञा श्रनुवेद सर्वाः से श्रसाः श्रभयतमेन नेषत् । स्वस्तिदा श्रघृषिः प्रवंवीराऽप्रयुक्कम् पुर एतु प्रविद्वान् इति, श्रर्द्धम-स्थाध्वने। गला निद्धाति इति । (६ मन्त्रः।) योयं 'पूषा', देवः, मेन नेषत्। स्वस्तिदा ऋषृंषिः सर्ववीरेाऽप्रयुष्धन् पुर एतु प्रविद्वान् (१) ॥१॥

(°) ऋायं विश्वायः परिपासित त्वा पूषा त्वा पातु प्र-पंथे पुरस्तात्। यचाऽऽसंते सुक्षते। यच ते ययुक्तचे ता

सेायं 'द्माः' सर्वाः, 'श्वाशाः' दिश्वः, 'श्वनुवेद' द्यमनुकूला दिगिति जानाति, 'सः' देवः, 'श्वसान्', श्वत्यन्तं भयर्हितेन मार्गेष् 'नेषत्' नयतु । 'की दृशः पूषा, 'खिस्तदाः' चेमप्रदः, 'श्वघृषिः' श्वदीप्तः, श्वसाखनुयाही, " 'सर्ववीरः' सर्वेभ्यः प्रतिकृष्णेभ्यः श्वत्यनं श्वद्रः, सः तादृशः श्रमो 'श्वप्रयुक्कन्' प्रमादमकुर्वन्, 'प्रविद्वान्' मार्गे प्रकर्षेष जानन्, श्वसाकं पुरतः 'एतु' गक्कतु।

कत्यः । अधैनमाददत आदीयमानमनुमन्त्रयते, आयुर्विश्व-युः परिपाष्ठति ला पूषा ला पातु प्रपचे पुरस्तात् । यनाऽऽसते सु-क्तते यन ते ययुस्तन ला देवः प्रविता दधातु इति, समस्त्रमेत-स्थाध्वने। गला निद्धाति इति । (७मन्त्रः) । विश्वस्तिन् कर्मस्थागच्छति इति 'विश्वायुः' अग्निः, स च 'श्रायुः' श्रायुश्वन्तं, श्रा-गतवन्तं, लां प्रेतं 'परिपाष्ठति' परिपास्वियतुमिच्छति, दस-गार्थमागच्छनं लां प्रतीचते इत्यर्थः । श्रयं 'पूषा', 'प्रपचे' प्रक्रष्टे मार्गे, लां 'पुरस्तात् पातु' पुरते। गच्छन् प्रतिबन्धकेभी

<sup>\*</sup> बसाखनुमस्युता इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

देवः संविता दंधातु (०)। (०) भुवनस्य पत इदः इविः (०)। (०) श्रुप्तेषस्य सयावये पेद्-धानि सञ्जाहे। यथा ने। अनु नापरः पुरा जरस

रचेाभ्यः पाखयत्। 'यन' यस्मिन् उत्तमखेाके, 'सुकतः' पूर्वे पुष्यक्तः, 'त्रासते', 'यन' च मार्गे, 'ते' पुष्यक्तः, 'ययुः', 'स्विता', 'देवः', 'तन्न', लां 'द्धातु' स्त्रापयत्॥

कत्यः । श्रत्र राजगवीमुपाकरेाति, भुवमस्य पते इति जरतीं मुख्यां, तज्जघन्यां कृष्णां कृष्णाचीं कृष्णावालां कृष्णखुरामि वा श्रुजां, बालखुरमेव कृष्णं, एवं स्थादिति। पाठस्तु। (ट)"भुवनस्थ पते इद् ए इवि:"(ट) इति। हे 'भुवनस्थ', 'पते' पालक देव, तव 'इदं' राजगवीक्पं, 'इविः', खपाकरोमीति श्रेषः॥

श्रयाख इविष: खकाले प्राप्तो होमः कर्त्तवः । तद्घोममन्त्रोऽचैव प्रसङ्गादाखातः । कल्पः । तचैतद्वविरिडापाच्या चमसेन वा जुहा-ति, श्रग्नये रियमते खाद्या इति । (८मन्त्रः) । 'रियमते' धनवते, 'श्रग्नये', खाद्यतमिदमसु ॥

कत्यः । तां प्रन्ति उत्युजन्ति वा, यदि विप्तन्ति तत्यां निष्ठन्य-मानायां स्यानि जानून्यनुनिष्नन्तः पांस्वनवस्टजन्ते, पुरुषस्थेति । पाठन्तु । (१०)"पुरुषस्य स्याविर जरस श्रायित(१०) द्रति । सष्ट् यातुं गन्तुं श्रीलं यस्थाः राजगयाः सा स्यावरी, "पुरुषस्य" श्रायंति(११)।(११)पुर्वषस्य सयावर्ि वि ते प्राणमंसिससं। श्रारीरेण मुद्दीमिष्टिं ख्रधयेष्टिं पितृनुपं प्रजयाऽस्मानि-हार्वह(११)।(११)मैवं माश्स्ता प्रियेऽहं देवी सती पितृ-

स्तत्य सम्बन्धिन हे 'सयावरि', 'श्रघानि' पापानि, 'श्रपेत्' श्रपनीयैव, 'स्टब्सहे' श्रसान् श्रोधयामः, ''नः' श्रसाकं, 'अरसः' वयोद्दानेः, 'पुरा', 'श्रपरः' पामा कश्चिदपि, 'यथा', 'नायति' नागक्कृति, तथा स्टब्सहे इति पूर्वचात्रयः।

कत्यः । श्रथास्याः प्राणान्यसंसमानाननुमन्त्रयते, पृद्वस्य सयाविर वि ते प्राणमसिस्तमं । श्ररीरेण महीमिहि स्वध्येहि पितृष्
प्रजयाऽसानिहावह इति । (११मन्त्रः) । हे 'पृद्वस्य', 'स्थाविर'
राजगिव, 'ते' तव, 'प्राणं', 'यसिस्तमं' विस्तां श्रिथिसं छतवानिस्त । तं 'श्ररीरेण', 'महीं' स्विमं, 'इहि' प्राप्नुहि । 'स्वध्या'
श्रत्नेन हिवःस्वरूपेण, यदा श्रस्ततवाची स्वधाश्रद्धः, श्रस्तेन
जोवरूपेण, 'पितृन्', 'उपेहि' । 'इह' श्रस्तिन् सोके, 'प्रजया'
पुत्रादिक्या सह, 'श्रस्तान्', 'श्रावह' चेमं प्रापय ॥

कल्यः । जपोत्याय पार समवस्य ने, मैवं मार स्ता विधेऽ हं देवो मती पिद्वलोकं यदेषि । विश्ववारा नभमा संव्ययन्युभी ने। स्रोकी पयसाऽभ्यावस्त्र इति । (११मन्त्रः ।) हे 'व्रिये' राजगित, 'श्रहं', 'एवं' हतास्त्रीति, 'मा मार स्ता' मनिस मननं मा कार्षीः,

<sup>\*</sup> उदादायेति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

खोकं यदेषि । विश्ववारा नर्भमा संव्ययन्युभी नी खोकी पर्यमाऽभ्यावेष्टत्ख<sup>(१२)</sup>॥ २॥

(१९) दुयं नारी पतिलोकं र्षणाना निपंचत उपं त्वा

'यत्' यस्मात्कारणात्, लं 'देवी' देवतात्मिका, 'सती', 'पिटलोकं', प्रति 'एषि' श्रागच्छिम । 'विश्ववारा' सर्वेवरणीया, प्रार्थनीया, 'नभसा' श्राकाश्रमार्गेण, 'संव्ययन्ती' द्युलोकं संदृखती । दे राजगवि तथाविधा लं 'नः' श्रसाकं, 'उभी' 'लोकी' एतस्नोकप-रखोकी, 'पयसा' चीरेण, 'श्रभ्यावदृत्ख' श्रभित श्रादृत्ती सुद, चीरपूर्णी कुद दत्यर्थः॥

कलाः। श्रयास्य भार्थासुपसंवेशयित, इयं नारी पितलोकं हणाना निपद्यत उप ला मर्न्य प्रेतं। विश्वं पुराणमनुपालयन्ती तस्ये प्रजां द्रविषं चेह धेहि इति। (१३मन्त्रः।) हे 'मर्त्यं' मनुष्य, या 'नारो' मृतस्य तव भार्या, सा 'पितलोकं', 'हणाना' कामयमाना, 'प्रेतं' मृतं लां, 'उपनिपद्यते' समीपे नितरां प्राप्तोति। की हृशी, 'पुराणं विश्वं' श्रनादिकालपृष्टक्तं कृत्सः स्वोधमें, 'श्रनु'क्रमेण, 'पालयन्ती', पितव्रतानां स्वीणां पत्या सहैव वासः परमो धर्मः। 'तस्ये' धर्मपर्ये, लं 'इह् लोके, निवासार्थमनुश्वां दला 'प्रजां' पूर्वे विद्यमानां पुत्रादिकां, 'द्रविणं' धनं, 'च', 'धेहि' सम्पादय, श्रनुजानोहीत्यर्थः॥

मर्त्य प्रेतं। विश्वं पुराणमन् पास्यं न्हो तस्य प्रजां द्रविणच्चे इ धे हि (११)। (१४) उदी र्ष नार्यभ जीव से विकास मिनता सुमेतमु प्रेषेष एहि। इस्त्या भस्यं दि धिषो स्वमेत त्यत्यु जिनत्वम भिसम्बंभ् व (१४)। (१४) सुवर्णे इस्तादाद दोना मृतस्यं श्रिये ब्रह्मं णे ते जे से बस्नाय। अचैव तिम्ह वय सुभेवा विश्वा स्पृधी अभिमाती जीये म (१४)।

कल्पः। तां प्रति गतः सय्ये पाणाविभपाश्चात्यापयित, उदीर्घं गार्यभ जीवलेकिमतासुमेतमुपभेष एहि। इस्त्राभस्य दिधि-षेक्षिमेतत्पत्युर्जनिलमभिसम्बद्धव दिति। (१४ मन्त्रः)। हे 'नारि', लं 'दतासुं' गतप्राणं, 'एतं' पितं, 'उपभेषे' उपेत्य भ्रयनं करोषि, 'खदीर्घ्व' श्रसात्पतिसमीपादुत्तिष्ठ, 'जोवलेकिमभि' जीवनं प्राणिसमूहमभिलच्य, 'एहि' श्रागच्छ। 'लं', 'इस्त्रयाभस्य' पाहि-याह्वतः, 'दिधिषोः' पुनर्विवाहेच्छोः, 'पत्युः', 'एतत्', 'जित्तलं' जायालं, 'श्रभिसम्बद्धव' श्राभिमुख्येन सम्यक् प्राप्नृहि॥

कत्त्यः । सुवर्षेन इस्ती समार्ष्टि, सुवर्षेष्ट्र इसादाददाना स्टतस्य त्रिये ब्रह्मणे तेजने बलाय। ऋषेव लिमइ वयष्ट्र सुवेग विश्वास्पृधी ऋभिमातोर्जयेम इति । (१५ मन्त्रः) । हे नारि लं 'त्रिये' सम्पंदर्थे, 'ब्रह्मणे' ब्राह्मणजात्यर्थे, 'तेजने' कान्यर्थे, 'बलाय' भरीरबलार्थे, 'स्टतस्य' पुरुषस्य, 'इस्तात्', 'सुवर्णे', 'श्राददाना', सती 'श्रुषेव' स्नोके, तिष्ठ । 'वयं', श्रपि 'इष्ट्' स्नोके, 'सुबेवाः' सुबं (१९)धनुईस्तादाद्दाना मृतस्यं श्रियै श्रमायात्रसे बर्खाय। अवैव त्विम् व्यथ सुभेवा विश्वास्त्रधी श्र-भिमातीर्जयम<sup>(१९)</sup>। (१०)मण्डि इस्तादाददीना स्तर्य श्रिये विशे पुद्ये बर्खाय। अवैव त्विम् व्यथ सुभेवा विश्वा स्त्रधी अभिमातीर्जयम<sup>(१०)</sup>॥ ॥

(१०) दुममंग्रे चमुसं मा विजीव्वरः प्रियो देवानी-

सेवमानाः सन्तः, 'खृधः' श्रसाभिः सह साईमानाः, 'विश्वाः' 'श्व-भिमातीः' सर्वान् शत्रून्, 'जयेम'॥

कत्यः । धनुर्षसादादाना मृतस्य त्रिये जनायाजसे बसाय । श्रमेव तमिष्ठ वयः सुभेवा विश्वा सुधो श्रमिमातीर्जयम इति राज-व्यस्य । मणिः इसादाददना मृतस्य त्रिये विश्वे पृष्ठे बसाय । श्रमेव तमिष्ठ वयः सुभेवा विश्वा सुधो श्रमिमातीर्जयम इति वै-श्रस्य इति । (१६,१०मन्त्रों)। एता मन्त्री पूर्वे त्रब्रा स्वास्त्रणमन्त्रवत् यास्थेया ॥

कलाः। श्रथ मुखादिखस्य पात्राणि नियुज्ञ्यादिति दश्चा सर्पि-सिंश्रेण पूरियता मुखे श्रि शिवाचित्रकाणें, नासिकयोः सुवै।, श्रक्णो-चिर्ण्यमक्ती, श्राज्यसुवै। वा, प्रत्यस्य कर्णयोः प्राधित्रकर्णं, भि-ता शिरिस कपालानि, ललाट एककपालं, शिरसाः प्रणोता-प्रणयनं, चमम्बिद्धाति इति, इममग्ने चममं मा विजीक्षरः प्रियो देवानामृत से। स्थानां। एष यश्चमसे। देवयपानसस्मिन् देवा श्रम्हता मादयनामिति। (१ प्रमन्तः।) हे 'श्रग्ने', 'इमं चमसं', मृत से स्थाना। एष यश्चमसा देवपानस्तस्मिन् देवा श्रम्हता मादयन्तां(१०)। (१८) श्रुग्ने वर्मे परि गाभिर्व्धयस् स्प्रोर्शिष्ठ मेद्रसा पीर्वसा च। नेत् त्वाधृष्णुईरं सा अर्ह्धषा-

'मा विजीइदः' कुटिखं मा कुरू, मा विनाशयेत्वर्थः। 'एषः' सम-सः, 'देवानां प्रियः', देवाश्वममेन सेामरसम्पातुं वाञ्किन्ति। 'उत' श्विप स, 'सेाम्यानां' सेामये। ग्यानाम्हिलग्यजमानानां, 'प्रियः', 'यश्वमसः', 'देवपानः' देवानां पानहेतुः, 'तस्मिन्' समसे, 'श्व-मृताः', 'देवाः', 'मादयन्तां' यजमानं हर्षयन्तां॥

कत्यः। श्रयेनं चर्मणा सश्चीषंशालपादेन उत्तरलोखा प्रोचेति,
श्रमेर्वर्म परि गोभिर्ययस मम्प्रोण्य मेदसा पीवसा च। नेत् ता
प्रच्णुईरसा जईषाणा दधिदधन्यम् पर्यञ्ज्ञन्याते इति। (१८मनः)
हे 'वर्म' कवचत्यानीय चर्मविशेष, 'श्रग्नेः', 'गोभिः'रिक्मिभः, परितः
'खयस्व' एनं प्रेतं संद्यतङ्क्र,। 'पीवसा' खूलेन, 'मेदसा' 'च',लदीयावयवेन मेदोभिधेन, 'प्रोर्षुख्य' सम्यगाच्छादय। 'धृष्णुः' धार्क्येनोपेतः, श्रयमग्निः 'ता दधत्' हे चर्म लां धारयम्, 'हरसा'स्वकीयेन
तेजसा, 'जईषाणः' इर्त्तु मिच्छन्, 'विधच्यन्' विश्वषेष दम्धुमिक्कन्, उद्युक्तः, 'नेत् पर्यञ्ज्ञ्चाते' परिता नैव चासचतु, तवापसार्षं मा करेति।

णे दर्धिद्यस्यन् पर्यक्क्षयातै (१८)। (१२) मैने ममे विद्हे।
माऽभिश्रीचे माऽस्य त्वचं चिह्निपे। मा शरीरं। यदा
म्यतं क्रिवे। जातवेदे। ऽवेमेनं प्रहिणुतात् पित्रस्थः (१२)।
(१९) श्रृतं यदाऽक्रिसं जातवेदे। ऽवेमेनं परिद्तात्
पित्रस्थः। यदा गच्छात्यसंनीतिमेतामया देवानं।

कर्षः । श्रथैनमादीपयित श्रादीष्यमानमनुमन्त्रयते, मैनमग्ने
विद्दे माऽभिश्रोचे माऽस्य लचं चिचिपे मा शरीरं । यदा
इदतं करवे जातवेदि।ऽथेमेनं प्रदिणतात् पिद्वभ्यः इति ।
२०मन्तः ।) हे 'श्रग्ने', 'एनं' प्रेतं, 'मा विद्दः' विश्वेषेष
(दम्धं मधीरूपं मा कुरू, 'मा श्रभिश्रोचः' श्रभितः श्रोकेन सन्तापेन
युक्तं मा कुरू, 'श्रस्थ', 'लचं', 'मा चिचिपः' इतस्तते। विचित्रां
मा कुरू, 'श्ररीरं', श्रिप विचित्रं 'मा', कुरू । हे 'जातवेदः',
'यदा', शरीरं 'शृतं' पक्तं, 'करवः', 'श्रथेमेनं' श्रनन्तरसेवैनं
प्रेतं पुरुषं, 'पिद्वभ्यः' 'प्रदिणुतात्' पिद्वसमीपे प्रेरय ॥

कत्यः । प्रज्यक्तितमनुमन्त्रयते, ग्र्टतं यदाऽकरिष जातवेदोऽ-धेमेनं परिदत्तात् पिद्धभ्यः । यदा गच्छात्यसुनोतिमेतामथा दे-वानां वज्रनीभेवाति इति । (१९मन्त्रः ।) हे 'जातवेदः', 'यदा', तच्छरीरं 'ग्र्टतं' पक्षं, 'श्रकः' क्रतवान्, 'श्रिष', तदानीमेव 'एनं', 'पिद्धभ्यः', 'परिदत्तात्' प्रयच्छ । 'यदा', श्रयं प्रेतः 'एतां' श्रिमा लया क्रतां, 'श्रसुनीतिं' प्राणस्य नयनं, प्राणप्रेरणं, 'गच्छाति'

st विच्चिप इति  ${f F}$  चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>4</sup> ĸ 2

वश्नीभैवाति(१९)। (१९) स्त्रियं ते चक्षुर्गच्छतु वार्तमातमा चाच्च गच्छं पृष्टिवीं च धर्मेणा। श्रूपो वा गच्छ यद् तर्च ते द्वितमोर्षधीषु प्रतितिष्ठा शरीरें:(१९)। (१९) श्रूजोऽ-

प्राप्नीति, 'त्रया' श्रनन्तरं, 'देवानां', 'वन्ननीर्भवाति' वन्नं प्राप्ती भवति॥

कच्यः । श्रव षष्ट्रीतारं व्याचिष्टे, सूर्यन्ते चनुर्गच्छतु वातमात्मा द्याञ्च गच्छ प्रिवीञ्च धर्मणा । श्रपो वा गच्छ यदि
तच ते चितमेषधीषु प्रतितिष्ठा शरीरैः दित। (११मन्तः।) सूर्यन्ते
दत्यादिमन्त्रस्य षष्ट्रीता दित नामधेयं । हे प्रेत 'ते' तदीयं,
'चनुः', द्न्द्रियं 'स्र्ये', 'गच्छतु'। 'श्रात्मा' प्राणः, बाद्मवायुं
'गच्छतु'। त्यमपि 'धर्मणा' सुक्रतेन, तत्पानं भोन्नुं सुन्ते।
'स्रनेतं च 'गच्छ', 'वा', जलं 'गच्छ'। चनुरादीन्द्रियमामध्य
पुनर्दे हग्रइणपर्यन्तं, तत्तद्धिष्ठाद्धदेवता त्या सुनेति करीरे
स्वीक्रते पञ्चात् तामेव प्राच्यति । यत्र यस्मिन्होके 'ते' तव,
'चितं' सुखमित्न, 'तत्र', गत्ना 'श्रोषधीषु', प्रविष्य तद्द्वारा पिद्वदे हमाद्वदेहे। प्रविष्य तत्र तने।चितानि शरीराणि स्वीकृत्य तै'
'शरीरैः', प्रतिष्ठितो भव।

कत्यः । श्रव एतं श्रञं चित्यन्ते श्रवलेन प्रश्नित वश्चाति, श्रजोऽभागस्तपमा तन्तपस्त । तन्ते ग्रोचिसपतु तन्ते श्रचिः । यासे श्रिवास्तनुवेा जातवेदसाभिवेद्देमः सुक्ततां यत्र स्रोकाः दति । (२३मन्त्रः ।) यत्र चितेः पश्चिमभागे समीपे केनचित् श्रवसेन

<sup>\* &#</sup>x27;अपो वा मञ्च', इति K चिक्रितपुक्तकपाठः।

भागस्तपंसा तन्तपस्व तं ते शाचिक्तपतु तन्ते श्रुचिः यास्ते शिवास्तनुवे। जातवेदस्ताभिवेद्देमः सुक्षतां यर्च लेवाः (११)। (११) श्रुयं वे त्वमस्माद्धि त्वमेतद्यं वे

प्रदुत्वेन श्रजं बधीयात्, ज्याखया सन्तप्तः सः तेजसा सह ग्रुत्वः यथा द्रवित तथा बधीयात्, तदानीं श्रजोऽभाग इत्येतं मन्तं पठेत् । दे श्रग्ने श्रयं 'श्रजः', भागरिहतः । 'तं' श्रजं, 'तपसा' त्वदीयेन तापेन, 'तपख' तप्तं कुद् । तथा 'ते', 'ग्रोचिः' ग्रोकहेतुज्याखा-विग्नेषः, 'तं तपतु' । तथा 'श्रिचः' भासका ज्याखाविग्नेषः, 'तं' श्रजं, 'तपतु' । तपःग्रोचिरिचः श्रव्दानां सन्तापतारतस्येन भेदः । दे 'जातवेदः', 'ते' तव, 'याः तनुवः', 'श्रिवाः' सुखहेतवः नतु तापप्रदाः, 'ताभिः', 'इमं' प्रेतं, 'वह', 'यन' यिसन् खोके, 'सुकतां' पृष्यकृतां, 'खेकाः', सन्ति तन प्रापय॥

कस्यः । श्रधाऽन्यां जुहाति, श्रयं वे तमसादिध तमेतदयं वे तदस्य योनिरिष । वैश्वानरः पुत्रः पित्रे स्रोक्काक्ष्मातवेदो वहमे स् सुक्रतां यत्र स्रोकाः इति । उपरितनानुवाकोक्षेः नविभर्मन्तैः नव क्षात्रा श्रत्रा प्रताम्य जुड्यात् । (१४ मन्त्रः ।) हे 'जातवेदः,' 'श्रयं' एव प्रेतः पुरुषः, 'लं', नतु श्रस्य तव च भे-दे।ऽस्ति । 'श्रसादिधं' श्रस्य प्रेतस्य श्ररीरस्थोपरि, 'लं' श्रिष्काः, 'एतत्', प्रत्यचं यथा भवति तथा वक्तसे । 'तत्' तस्मात् श्रत्यन्त-

तदंस्य योनिरसि । वैश्वानरः पुनः पिने लेकिक्जी-तवेदे। वहेंमः सुक्षतां यन लेकाः (२४) ॥ ४॥

विद्वान्, श्रभ्यावं रुख्व, श्रभिमाती जेयेम्, शरीरैः, च त्वारिं स ॥ १॥

भेदाभावात् कारणात्, 'श्रस्य' प्रेतस्य, 'श्रयं' एव 'वैश्वानरः', सं 'योनिरिध' स्थानप्रदेाऽिष । सर्वेच हि 'पुत्रः', 'पिने', 'स्रोक्छत्', भवति, पुत्रास्त्रो नरकात्त्रायत इति व्युत्पत्तेः । श्रयस्य पुरा यज-मानलद्शायां नानाविधैः कर्मभिरग्नेः पास्त्रनात्त्र पिता । ततः हे 'जातवेदः', 'यन्न', 'स्रक्षतां' पुष्यक्षतां, 'स्रोकाः' स्थानानि सन्ति, तत्र 'इमं' प्रेतं पुरुषं, 'वह' प्रापय ॥

द्दति सायनाचार्य्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकामे युरुरार्-खके षष्टप्रपाठके प्रथमाऽन्वाकः ॥ १ ॥

#### श्रय दितीयोऽनुवाकः ।

(९)य एतस्य पृथा गात्तार्क्तभ्यः खाद्दा य एतस्य प्-था र्षितार्क्तभ्यः खाद्दा य एतस्य पृथाऽभिर्धितार्-क्तभ्यः खाद्दा खादे खाद्दाऽपाखादे खाद्दाऽभिखा-चपते खाद्दाऽप्रजाचपते खाद्दाऽग्रयं कर्मकते खाद्दा

## श्रथ दितीयाऽनुनाकः ।

कत्यः। पर्णमयेन सुवेणोपघातं जुद्दोति, य एतस्य पथो गीप्रारः तेभ्यः खाद्देति नव सुवाज्ञतीरिति। उपघातं उपद्ययोपदत्य सकत् सकदवदायेत्यर्थः। पाठस्त । (१) "य एतस्य पथो गीप्तारस्तेभ्यः खाद्दा ॰ यमत्र नाधीमसासी खाद्दा "(१) दति। 'एतस्य पथः'
स्तेन गन्तव्यस्य स्वर्गमार्गविषयस्य मार्गस्य, रचकाः देवाः निविधाः, गीप्तृरचित्रभिरचित्रनामकाः, ते च क्रमेण चिषु स्थानेषु
तिष्ठन्ति, तादृष्णाः ये सन्ति 'तेभ्यः', खाज्ञतमिदमस्तु। यजमानकीर्त्तः प्रकटियता कश्चिद्देवः 'स्थाता', तसी खाज्जतमिदमस्तु।
सः दि तुष्टः सन् देवसेको स्थाति करिस्थति। त्रपकीर्त्तः प्रकटविता कश्चित् 'त्रपास्थाता', तसी, खाज्जतमिदमस्तु। स च तुष्टः त्रपकीर्त्तः वर्ज्यति। देवानामग्रे सुक्ततं साकस्थेन यः कथ्यति सः 'त्रभसास्त्रपन्', तत् यः त्रपस्ति सः 'त्रपस्तास्त्रपन्', ताभ्यां खाज्ञ

यमन् नाधीमस्तस्मै खार्रा (१)। (१)यस्तं द्रधाञ्चभर् त्सि-षिद् ना मूर्धानं वा तृतपंते त्वाया। दिवे विश्वसात् सीमधायत उरुष्यः (१)। (१)श्रुस्मात् त्वमिधं जातीऽसि त्व-

तिमदमस् । पूर्वविद्षष्टप्राष्ट्रिनिष्टपरिष्ठारी योजनीया । पूर्वानुहि-तकर्मणामेतस्य च कर्मणा निष्पादको यः 'श्रिग्नः,' तसी 'कर्मछते', स्वाज्जतिमदमस्त । 'यं' वा श्रन्यदेवं, 'श्रन्य', उपयुक्तं वयं 'नाधीमः' न सारामः, 'तसी', खाज्जतिमदमस्त ॥

मननरभाविनोर्भन्नथोविनियोगे भरदाजबैधायनाभ्यां भनुक्तलाद् यन्यान्तरे द्रष्टयः । प्रकरणबलान्तु होमार्थता प्रतीयते ।
तच प्रथमं मन्त्रमाह । (१) "यस द्र्यां जभरत् सिव्चिदानो ।
सीमघायत जर्थाः "(१) दिति । हे त्रग्ने 'यः' राचमादिः, 'ते' तव, 'द्र्यां, 'जभरत्' त्रपहरति, त्रथवा 'लाया' लदीयस्व दम्ध्यस्व प्रेतस्व, 'मूर्द्वानं', खयं 'सिव्चिदान'? स्वेदं प्राप्तः सन्, 'ततपते' म्रित्ययेन तापं करोतिः, शास्त्रीयदहनसाधनस्य द्रमस्य न्नपहारेस्व वा, स्वकीयस्वेदेन मूर्धानं द्रवीकृतंन् वा, शास्त्रीयदाहं विनाम स्वगं विहन्ति । 'दिवः' स्वगंस्य, 'म्रघायतः' न्नघं पापं विन्नं य दस्कृति तस्तात्, 'विश्वसात्सीं' सर्वसादिप राचसादेः, 'जर्थः' न्नयं प्रेतो रचणीयः ॥

श्रथ दितीयं मन्त्रमाइ। (१) "श्रसात् तमधि जाते। सि ॰ स्रोकाव

<sup>\*</sup> द्वीमार्थतां दर्भवति इति E चिक्रितपुक्षक्ष। ठः।

द्यं जायतां पुनः। श्रमये वैश्वान्रायं सुवृगायं लो-काय स्वाद्यां (१) ॥ १ ॥ य रतस्य त्वत् पर्चं ॥ २ ॥

#### श्रथ हतीये।ऽनुवाकः।

(१)प्र क्रेतुना रहता भात्यप्रिराविविश्वानि रुष्भा

खारा''(१) इति । हे त्रग्ने 'त्रसात्' यजमानात्, प्रेतलं 'त्र-धिजातोऽिष' । त्रयं हि कर्मानुष्ठानेन लां खामिनं मणादितवान् । त्र्यतः फलदश्रायां 'त्रयं', 'पुनः',लत्तः 'त्रधिजायतां' लमेव खर्ग-खोके यजमानमुत्पादय, तिसञ्जर्थे 'वैश्वानराय' सर्वपुरुषहिताय, 'त्रग्नये' तुभ्यं, इदं खाड्यतमसु॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजुरार-च्यके षष्ठप्रपाठके दितीयोऽनुवाकः ॥ २ ॥

### श्रथ हतीयोऽनुवाकः।

कल्पः । ऋषैनं नवर्षेन यास्थेन स्नुक्तेने।पतिष्ठते, प्रकेतुनेति । तच प्रथमामः इ । (१)"प्र केतुना दुइता • महिषो ववर्धं"(१) इति । ऋयं रीरवीि। दिवश्चिदन्तादुप् मामुदानंडपामुपर्खे म-इषो ववर्ध<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>इदन्त एकं प्र जंत एकं तृतीयन् ज्योतिषा संविशस्त । संवेश्रनस्तनुवै चार्रदेधि प्रियो देवाना पर्मे स्थर्खे<sup>(१)</sup>। <sup>(१)</sup>नाके सुप्रामुप्यत् पर्तन्तः

'त्रग्निः', 'कृष्टता' प्रैं ढिन, 'केतुना' ध्वजखानी थेन, ज्वाखा विश्वेषेष, 'प्रभाति' प्रकर्षेण भाषते । स च 'त्राविर्ध्वतः, 'दृषभः' कामानां वर्षकः सन्, 'विश्वानि', फलान्युद्धिस्म, 'रेारवीति' त्र्यतिश्चयेन ध्वनिं करोति । 'दिवः त्रन्तात् चित्' खर्गस्यावसानदेशादिए, 'उपत्य 'मां' मदीयं यजमानं प्रेतं, 'उदानट्' उत्कर्षेण व्याप्तवान्, खर्गस्थोपरि खयं पूर्वमविखितोऽिष मदीयं प्रेतमनुपद्यीतु मेवाचागतवानित्यर्थः । सचाग्निः 'त्रणां' प्राप्तव्यानां फलानां, 'उपस्थे' समोपे, 'महिषो ववर्द्धे' त्राष्ट्यधिको यथा भवति तथा दृद्धिं प्राप्तवान्॥

श्रथ दितीयामाइ। (२)"इदन्त एकं पर जत एकं • परमे स्थिएं" (१) इति। हे श्रग्ने तव खाभाविकं 'इदमेकं' क्योतिः, 'जतः श्रपित्त, 'परः' परस्तात् प्रेतश्ररीरे खितं, 'ते' लदीयं, 'एकं' क्योतिः, तदुभयमपि 'हतीयेन' 'क्योतिषा' परमात्मरूपेण 'संविश्वख' सं-योजयख। 'तनुवे' खकीयख शरीरकः, 'संवेशनः' परमात्मक्योतिषा संयोजयिता, 'देवानां प्रियः', लं 'चार्रेध' रमणीयो भव। कुनेति तद्काते, 'परमे' उक्कष्टे, 'स्थस्थे' सहोपवेशनस्थाने॥

त्रथ हतीयामाइ। <sup>(३)</sup>''नाके सुपर्णसुपयत् पतन्त×ू ∙

-

हृदा वेनेन्तो अभ्यचेश्वत त्वा। हिर्राखपश्चं वर्राणस्य दूतं यमस्य योनी शकुनं भुराखुं (१)। (१) अतिद्रव सारमे-यो श्वानी चतुरक्षी श्वकी साधुनी पृथा। अर्था पितृन्त् सुविद्वाः अपीहि यमेन् ये सुधमादुं मद्-

मतुनं भुरणुं" (रे) इति। हे त्रग्ने लाम्हिलजः 'हदा' खकीयेन मनसा, 'वेनन्तः' कामयमानाः, 'यत्' यदा, 'त्रभ्यचन्त' त्रभितः ख्यापितवन्तः, तदा लं तुष्टे। भवेति भेषः। कीदृशं लां, 'नाके' खर्गे, 'खपपतन्तं' समीपे प्रतिगच्छनां, त्रतएव 'सपर्षे' श्रोभनपचीपेतं, 'हिरण्यपं' सुवर्षमयपचीपेतं, 'वर्षास्य दृतं' वर्षोन प्रेर्थमाणं, 'यमस्य', 'योना' खानविभेषे, 'भुरणुं' भरणभीसं, भागसन्याद-कमित्यर्थः। 'मकुनं' पच्छाकारं॥

श्रथ चतुर्थीमाइ। (४) "त्रितद्रव सारमेथा श्रामा ० सघमाइं महिना," (४) इति । हे श्रग्ने 'साधुना पद्या' समीचीनेन मार्गेष, 'श्रामा', जभा 'त्रितद्रव' श्रितकम्य गच्छ, यमसम्बन्धिना या श्रामा प्रेतस्य बाधका, ता परित्यच्य सभीचीनेन मार्गेष प्रेतं नयत्यर्थः। की दृष्ती श्रामा, 'सारमेथा' सरमा नाम काचित् प्रसिद्धा ग्रज्जो, तस्याः पुना, 'चतुरचा' उपरिभागे पुनर्याचिद्यं यथासादृष्ती, 'त्र्यं श्रोभनमार्गेष गमनाक्तरं, 'ये' पितरः, 'यमेन', 'सधमादं' सहये, 'महिना' प्राप्नुवन्ति, तान् 'स्विद्वान्' सृष्टु श्रभिज्ञान्, 'पित्तन्', 'श्रपीहि' प्राप्नुहि॥

नि(")। (") यै। ते श्वानी यम रिष्यतारी चतुरुष्टी पेष्टिर-श्री नृचर्ष्यसा। ताभ्यीः राजन् परिदेखोनः खस्ति चीस्मा श्रनमीवर्ष्यं धेहि(") १॥

(६) जुरुणुसार्वसुरुपावु सुम्बती यमस्य दूती चेरते। वशाः अने। तावसार्भं दृशये स्वर्धाय पुनर्दत्तावसं-

श्रय पश्चमीमाइ। (॥) 'धा ते श्वाना यमर्चितारा ० श्वनमीवश्च धे हि' '॥) दित । हे 'यम', 'ते' लदीया, 'श्वाना', 'धां',
विद्येत, 'ताभ्यां' श्वभ्यां, हे 'राजन्' यम, 'एनं' प्रेतं, 'परिदेहि'
प्रयक्त । की दृशा श्वाना, 'रचितारा' यमग्रहस्थ रचका, 'चतुरचें'
श्वचित्ततृष्ट्ययुक्ता, 'पथिरची' मार्गस्य रचका, 'नृचचसा' मनुस्येः
स्वाप्यमाना, श्रुतिस्तिपुराणाभिज्ञाः पुरुषाः ता प्रस्वापयनि ।
ताभ्यां श्वभ्यां दला 'श्रसी' प्रेतास, 'स्वित च' चेममपि, 'श्वनमीः
वञ्च' रोगाभावमपि, 'धे हि' सम्पाद्य ॥

श्रय षष्ठीमाद । (()''जरूषसावसुत्यो । वस्म श्रेह भट्टं ()
दित । दे यमसम्बन्धिना 'दूता', 'श्रवशान्' श्रखाधीनान्
प्राणिनः, 'श्रनु' लच्छ, सर्वन 'चरतः' । को दृशो, 'उरूषंत्रा' दीर्घनासिकायुक्ता, 'श्रसुत्यपा' खकीयान् प्राणान् खोद्यत्य तैः त्यपना, 'जलुम्बला' प्रभ्रतमलयुक्ता, 'ता' जभा दूता, 'स्र्याय दृश्वें मचे इ भद्रं (१) । (१) से मि एके भ्यः पवते घृतमेक उपासते । यभ्यो मधु प्रधाविति ता श्रिबंदेवापि गच्छतात् (१) । (१) ये युर्ध्यन्ते प्रधनेषु श्ररीसो ये तेनुत्यर्जः। ये वा सहस्रेद-

सूर्यस दर्भनार्थे, 'म्रद्य' दिने, 'इड' नर्मणि, 'भद्र' म्रसुं' समो चीनं प्राणं, 'पुनः', त्रपि 'म्रसाभ्यं', 'दत्ती' प्रयच्छतां ॥

श्रय सप्तमीमा । (०) 'से स एके स्थः पवते ० ता श्रि देवापि गच्छतात्' (०) इति । 'एके स्थः' के वाश्चित् य जमानानाम र्थे, 'से मः', 'पवते' व खेण श्रोधितः पूते भवति । 'एके' श्रन्थे के चिण्यजमानाः, 'घृतम् पासते' घृतद्र व्योपल चितं इविर्यत्तमनुतिष्ठ नि । 'ये स्थः' येषामर्थे, 'मधु प्रधावति' श्रमा वा श्रादित्यो देवमध्यत्यादिका मधुविद्या प्रवर्त्तते, यद ध्यं श्रिन्त से से धोः कू खा दत्यादि मधु-प्राप्तिपल के ता साम्रणस् वेषामर्थे प्रवर्त्तते, 'ता श्वित्' स्वं निप्, श्रयं प्रेतः 'श्रिप गच्छतादेव' स्वं या प्राप्तोत्वेव, सामयाजिनां दर्शन्पूर्णमासादियाजिनां श्रद्धायत्तमधुविद्याद्यनुष्ठातृष्णां यः पुष्यक्षेतः सार्थासस्य भवित्रत्यर्थः ॥

श्रयाष्टमीमार । (प)''ये युध्यन्ते प्रधनेषु ॰ ताः श्रिदेवापि गक्क-तात्''(प) इति । 'ये' चित्रयाः,'प्रधनेषु' प्रक्रष्टधनिमित्तेषु सङ्ग्रामेषु, 'युध्यन्ते' युद्धं कुर्वन्ति । तत्रापि 'ये' 'ग्रुरामः' ग्रुराः भटाः, 'तनु-

<sup>\*</sup> मुख्यस्य इति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>4</sup> L 2

शिणास्ताःश्विदेवापि गच्छतात् (०)। (०)तपेमा ये स्र्वनाधृष्यास्तपेमा ये सुवर्गताः। तपो ये चिक्ररे म्इत् ताःश्विदेवापि गच्छतात् (०)। (१०) स्रश्नेम्बती रेवतीः सः रंभध्नमुत्तिष्ठत् प्रतेरता सखायः। स्रची जद्दाम वे
स्रस्तस्रेवाः श्विवान् व्यम्भि वाजानुत्तरेम(१०)।

त्याजः' युद्धाभिसुख्येन प्रशीरन्थजिना। श्रथवा 'ये' पुरुषाः, 'सइस-दिख्याः' विश्वजिदादिकतुषु सइस्नदिख्याद्याः। तांश्चिदित्यादि पूर्ववत्। युद्धाभिसुख्येन स्टतस्थे त्तमस्थोतः सार्थते, दाविमा पुरुषे। स्वोके सूर्यमण्डसभेदिने। परिवाड् योगयुक्तस्य एके शामिसुस्वे स्त इति। धर्माद्धि युद्धा क्रियोन्यत् चित्रस्थ न विद्यते इति शा

भय नवमीमार । (८) "तपषा ये श्रनाष्ट्रयाः • तार्श्वदेवापि गक्कतात्" (८) इति । 'ये' पुरुषा:,श्रिम् सोके 'तपषा', युक्ताः सन्तः 'श्रनाष्ट्रयाः' केनायितरस्कार्याः वर्त्तने । 'ये' च अन्ते, खानुष्टितेन 'तपषा', खगें 'नताः' । 'ये' च श्रन्ये, 'महत् तपः धिकरे' । श्रनेन तपिखलमानश्रुक्तं, श्रनाष्ट्रया इत्यनेन श्रिष्टमा- दिषिद्धपर्यन्तं तपो विविचतं । तार्श्विदिह्यादि पूर्ववत् ।

कत्यः । अधनेन दहनदेशमृदीचीसिन्धः कर्षः स्रात्ता असाभिः सिकताभित्र प्रकोर्थं श्रयुग्मैददकुकौरपः परिश्वास्य तासु श्रात्तवः सङ्गाहन्ते, श्रम्भन्तो रेवतोरिति। पाठसु । (१०)"श्रमन्ती

<sup>\*</sup> देवैरप्यतिरस्तार्था इति E चिक्रितपुस्तकपाठः।

(१९)यहै देवस्य सिवृतुः पृविषे स् सृष्टसंधारं वितंतम्-न्तरिश्चे। येनापुनादिन्द्रमनार्तुमार्त्ये तेनाषं मा स्-

रेवतीः स्रश्रमधं वाजानुत्तरेम" (१०) दति। कर्षूः, कुखाः, तच-त्यास अपु अवगादनाय ज्ञातयः परस्परं सन्नेध्यन्ते। हे 'स्खायः', 'असन्ततीः' पाषाणयुक्ताः, १ 'रेवतीः' धन हेतुस्तताः आपः 'संरमधं' प्रविवत, १ 'छत्तिष्ठत' छत्साद्दननः सन्नः प्रत्युद्गच्छत । अनेन क्रमेण 'प्रतरत' कुख्याचयं प्रकर्षेण तरत। 'अत्र' अस्मिन् द्दनदेशे, 'असेवाः' सेवितुमक्षकाः दुःखवित्रेषाः, 'से' केचित्, 'असन्' पूर्व-मासन्, तान् स्वान् 'जदाम' परित्यजाम । 'श्रिवान्' सुखहेत्वन्, 'वाजान्' गतिवित्रेषान् अस्वविशेषान् वा, 'अभिखच्य 'वयं', 'ख-क्तरेम' छत्तीणां भवाम॥

कस्यः। जघनेन कर्षः पर्णमाखे निष्त्य स्रवक्षेन ग्रुत्वेन वध्वा विनिःसपैन्ति, यद्वे देवस्य स्वितः पविचं सष्टस्थारं विततमन्त-रिच्चे। ये नापुनादिन्द्रमनार्त्तमार्त्ये तेनाष्टं साथ सर्वतनुं पुनामि इति। (११मन्तः।) 'स्वितः' प्रेरकस्य स्वर्यस्य, 'देवस्य', सम्बिध्य 'पविचं' ग्रुद्धिकारणं, 'यद्वे' यदेव ग्रुन्नं, 'सष्टस्थारं' बद्धस-न्धिकं, 'स्रन्तरिचे', 'विततं' प्रस्तं, 'येन' सर्वरूपेण, ग्रुन्तेन, पुरा 'स्रार्त्ये' स्रार्त्तेः सकाभ्रात्, 'इन्हं', 'स्रनान्तें स्रपनात्' स्रार्त्ते। यथा

<sup>•</sup> पृषायुक्ता इति F, K, चिक्रितपुक्तकदयपाठः।

<sup>†</sup> निविधातिति F, K, चिक्रितप्राक्षवयपाठः।

र्वतेनुं पुनामि<sup>(११)</sup>। <sup>(१२)</sup>या राष्ट्रात् प्रसादप्यन्ति शास्त्री श्राभिष्टेता नृपतिमिच्छमानाः। धातुस्ताः सर्वाः पर्वने-न पूताः प्रजयाऽस्मान् र्य्या वर्षसा सःस्टंजाय<sup>(१२)</sup>। (१२)उद्दयन्तमंसस्पर्पश्यन्तो ज्योतिहत्तरं। देवं देवचा

न भवति तथा ग्रोधितवान् । 'तेन' ग्रुख्नेन, 'त्रहं', प्रेतस्य ज्ञातिं 'मां' मद्रूपां, 'सर्वतनुं' छत्स्त्रग्ररीरं, 'पुनामि' ग्रोधयामि ॥

कत्यः। जघन्या युद्द्यति, या राष्ट्रात् पन्नाद्रपयन्ति प्रासा प्रभिन्नता नृपतिभिक्त्तभानाः। धातुस्ताः सर्वाः पवनेन पूताः प्रअ-याऽस्मान् रय्या वर्षसा सः स्ट्रजाचिति। (१२ मन्तः।) ग्रु व्यस्थाधस्तात् ये ज्ञातया निर्मक्कन्ति तेषां मध्ये पञ्चात् निर्मक्कन् द्रश्नकर्त्ताः पुरुषः प्राखाद्रयमनेन मन्त्रेष युद्द्येत्। 'श्रभिन्नताः' प्रनुक्रमेक् पूर्वे स्ताः पुरुषाः, 'नृपतिभिक्त्रमानाः' मनुष्याणां पासकं स्वा-मिनमिक्कन्तः, 'पन्नात्' प्राप्तात्, 'राष्ट्रात्', 'याः' 'प्राखाः', 'प्रप-यन्ति' प्रपसारयन्ति, 'ताः' सर्वाः प्राखाः, 'धातुः', सन्दिन्ना 'पवनेन' ग्रु द्विहेतुना, 'पूताः' ग्रोधिताः। तादृष्यः हे श्राखाः, 'श्रस्मान्', प्रजादिभिः संयोजयत ॥

कर्णः । उदयन्तमसस्परीत्यादित्यमुपस्वायेति । पाठस्त । (१२)"उदयन्तमसस्परि ॰ ज्योतिहत्तमं''(१२) इति । 'वयं', 'तमसः उत्तरं ज्योतिः' तमसे विनाणकलेन उत्कष्टं सूर्यसमद्भं ज्योतिः,

स्वर्यमर्गन्म ज्योतिं हत्त्रमं (१२) । (१३) धाता पुनातु सविता पुनातु । श्रमेस्तेर्जमा स्वर्यस्य वर्षसा (१४) ॥ २ ॥ धेहि, उत्तरेम, श्रष्टी चं ॥ ३ ॥

'खत्परिपय्यनः' उत्कर्षेण धर्वतः श्रवलेकियन्तः, 'देवना' देवेषु मधे, 'स्र्यें', देवं, 'उत्तमं', 'ज्योतिरूपं, 'श्रगना' प्राप्ताः सा॥

कत्यः। त्रनवेत्तमाणाः त्रपोऽवगाहन्ते, धाता पुनात स्विता पुनालिति। त्रग्नेसेजमा सर्थस्य वर्त्तमेति मन्त्रभेषः।(१४मन्तः।) 'धाता' जगतः स्रष्टा प्रजापितः, त्रग्निमन्त्रभेन 'तेजमा', 'पुनातु' भ्राथयतु। 'स्विता' प्रेरको देवः, सर्थमनन्धिना 'तेजमा', 'पुनातु'॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरार-ष्यके षष्ठप्रपाठके व्यतीयोऽनुवाकः॥ ३॥

# श्रथ चतुर्थे। रनुवाकः।

(१)यन्ते श्रिप्तममंन्याम रुष्तभार्येव पर्त्तवे। इमन्तः श्र-मयामिस श्रीरेणं चाद्वेनं च(१)। (१)यं त्वमंग्रे समद्द्द-स्वमु निर्वापया पुनः। क्याम्बूर्चं जायतां पाकदूर्वा व्यल्कशा(१)। (१)श्रीतिके श्रीतिकावित एद्दीदुंके एद्दादु-

कत्यः । श्रपरेशुसृतोयखां पश्चम्यां सप्तम्यां वा श्रख्योनि
सश्चित्वन्त, चीरोत्सिकेन उदकेन उदुम्नरश्चाखया प्रकाणयन् श्ररीराणि श्रवोचिति, यन्ते श्रियममन्यामेति पश्चभिरिति । तत्र
प्रथमामाइ। (१) "यन्ते श्रियममन्याम • चीरेण चेदकेन च" (१)
इति । हे प्रेतश्ररीर 'ते' तव, 'पक्तवे' पाकार्थ, 'दृषमायेव' यद्या
पश्चवे, तथा यं 'श्रिशं श्रमन्याम' । पश्चबन्धेषु हि पश्चाः पाकार्थमग्रिमंथ्यते, निर्मथं वा कुर्यादिति श्रुतेः । 'तिममं' श्रश्चिं,
श्चनेन 'चीरेण चल्दकेन च', 'श्रमयामित' श्वानं कुर्मः ॥

श्रथ दितीयामा । (१) "यं लमग्ने समद हः • पाक दूर्वा व्यस्कग्रा" (१) दिति । हे 'श्रग्ने', 'लं', 'यं' ग्रेतदे हं, 'समद हः' सम्यस्ट
ग्धवानिस । 'लम्' तादृशस्त्र मेव, 'पुनर्निर्वापय' दतः स्वानात्
पुनर्पि निःसारय । 'श्रव' देशे, 'क्यामूः' कियतायम् ना युक्रा
काचिदेषिः, 'पाक दूर्वा' श्रन्पया दूर्वया युक्रा, 'यस्क श्रा' विविधशाखायुक्रा, 'जायतां' जत्पद्यतां ॥

त्रय हतीयामार । (र)"शीतिके शीतिकावति • खाग्रू

कावित । मण्डूक्यास सङ्गमयेम स्विति श्रमयं (१) । (१) शन्ते धन्वन्या श्रापः शमु ते सन्वनूक्याः । शन्ते समुद्रि-या श्रापः शमु ते सन्तु वर्ष्याः । शन्ते स्विनतीस्तनु-वे शमु ते सन्तु क्राप्याः । शन्ते नीहारा वर्षतु शमु ए-ष्ठाऽवंशीयतां (६) ॥ १ ॥

श्वमय"(१) इति । श्रीतेन जलेन युक्ता भूमिः, श्रीतिको, श्वादका-रिणा चीरेण युक्ता भूमिः, एहादुका । हे 'श्रीतिके' भूमे, 'श्रीति-कावित' श्रीतिकाश्चिमयुक्ते खाने, 'मण्डूक्यासु' मण्डूक अवनयोग्यासु श्रास्तु, 'शङ्गमय' प्रापय । हे 'स्हादुको', 'स्हादुकावित' स्हादुकायुक्ते स्वानविश्रेषे, 'मण्डूक्यासु' मण्डूक अवनयोग्यासु श्रापु, 'शङ्गमय' 'इमं' प्रेतदेहं, प्रापय, 'श्रीग्रं', च 'सुष्टु' 'श्रमय' ॥

श्रथ शतुर्थीमाइ। (४) "श्रन्ते धन्यन्या श्रापः ० सम्तु वर्थाः" (४) दित । धन्यनि महदेशे भवाः 'धन्यन्याः', तादृश्यः 'श्रापः', दे प्रेतदेह 'ते' तव, 'शं' 'धन्तु' सुखहेतवा भवन्तु । श्रनूपदेशे भवाः 'श्रमूक्याः', श्रापः, 'शं सन्तु' सुखहेतव एव भवन्तु । तथा ससुद्रे भवाः 'ससुद्रियाः', वर्षे भवाः 'वर्थाः', ताः सर्वा श्रपि 'ते', सुखहेतवा भवन्तु ।

त्रय पश्चमीमार । (॥): 'श्रन्ते सवन्तीसनुवे । श्रमु पृष्ठाऽवशी-यतां (॥) इति । 'स्रवन्तीः' नदीगता त्रापः हे प्रेत 'ते', 'तनुवे', (१) अवस्त पुनर्मे पित्रभ्यो यस्त आहेत्यर्ति ख-धार्भः। आयुर्वसान् उपयात् शेष्ट्र सक्रेक्टतां तनुवी जातवेदः(१)। (१) सक्रेक्टस्व पितृभिः सह स्वधाभिः स-

'ग्नं' सुखडेतवः भवन्तु । कूपे भवाः 'कूषाः', तास्त्र 'ते', सुखडेतवः भवन्तु । 'गीचारः' दिमक्पः, 'ते', सुखार्थे 'वर्षतु' दृष्टिवर् स्रवतु । 'पृष्ठा' जलविन्दुः, 'ब्रसु' सुखार्थमेव, 'श्रवश्रोयतां' श्रधःपततु ।

कल्यः । श्रतएवाङ्गारान् दिल्णान् निर्वर्श्य तिस्यः सुवाङ्कतीजुद्देशित, श्रवस्रजेति, प्रतिमन्तिमिति । तत्र प्रथमामाद् । (९) "श्रवस्रव्य
पुनर्ग्ने । तनुवा जातवेदः" (९) दिति । हे 'श्रग्ने', 'सः' प्रेतः पुमान्,
'श्राह्मतः' चिता मन्त्रेण समर्पितः सन्, 'स्वधामिः' स्वधाकारसमर्पितैद्दकादिभिः सह, 'चरित'। तं प्रेतं 'पिष्टभ्यः' पिष्टप्राष्ट्रये,
'पुनर्वस्र्ज' भ्रयः प्रेरय । श्रयं प्रेतः, 'श्रायुर्वसानः' श्रास्कादसन्
श्रायुषा युक्त दत्यर्थः । 'श्रेषं' भागं, 'उपयातु' प्राप्नोतु । हे 'जातवेदः', सायं प्रेतः 'तनुवा सङ्गस्क्रतां' शरीरेण सङ्गता भवतु ॥

श्रथ दितीयामार । (°) "सङ्गस्त्रख पित्रिभः • सिवता द्धातु" (°) इति । हे प्रेत लं 'पित्रिभः', 'सङ्गस्त्र' सङ्गतो अव । 'ख्धाभिः' खधाकारसमर्पितेई योः, सङ्गतो अव । 'परमे खोमन्,

<sup>\*</sup> उदफाञ्जिभिरिति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

मिष्टापूर्तिने पर्मे ब्योमन्। यत्र भूर्ये वृणसे तत्र गच्छ तत्र त्वा देवः संविता दंधातु (०)। (०) यत्रे कृष्णः प्रंकुन स्रोतुतादं पिपीसः सुर्प जतवा स्रापंदः। स्राग्निष्ट हिस्रो-

जिल्ल हे खोर्ग, 'इष्टापूर्त्तेन' श्रीतसार्त्तकर्मपत्तेन, सङ्गता भव 'श्रम्ये' श्रम्यां, 'यच' यस्मिन् देशविश्वेषे, 'ष्टणसे' जन्म प्रार्थयसे, 'तच', 'मक्क'। 'स्विता देवः', लां 'तच', 'द्धातु' स्नापयतु॥

षण हतीयामाइ। (क) "यत्ते हृष्णः प्रकृतः । प्राष्ठणः भाविषेत्रः । देते। हे प्रेत तव देहे 'हृष्णः', 'प्रकृतः' पितिवेषेषः, 'यत्' श्रृष्ठं, 'श्रातुतोद' ई षद्व्यितमकरोत्। 'पिपीलः' पिपीलिका वा, 'प्रपः', वा 'यत्' श्रृष्ठं, 'श्रातुतोद'। 'खतवा' श्रयवा, 'श्रापदः' श्र्यन्थोपि जीवः, व्यापत्तिहेतः, 'श्रातुतोद'। श्रयं 'श्रियः', देवः 'तत्' श्रृष्ठं, 'विश्वात्' धर्वस्वादुपद्रवात्, 'श्रृष्णं' श्र्यपर्हितं, खणद्रवर्श्वतं, 'ह्रणेतु' करोतु। 'यश्च चेामः', 'श्राह्यणे' एतदीये श्राह्यण्यत्रीरे, 'श्राविवेष्ठ' यागकाखे प्रविष्टवान्, चेापि 'श्रृष्णं', करोतु॥

कलः। श्रथेनत् श्राहमधं उदकुकीः खवेाचितमवीच्य या श्रस्थ स्त्रीणां मुख्या सा सब्धे पाणी नीखले।हिताभ्यां स्त्रताभ्यां विगया

floor श्वावत्यादा यस्य व्याचादेः सः, व्यपि वा तुते। द इति floor चिक्रितपु-स्तवपाठः।

<sup>4</sup> x 2

दनृणं क्षेणातु सामंश्र या ब्राह्मणमाविविशेष (०)। (०७-तिष्ठाऽते स्तनुव सम्भरस्व मेह गाष्मवहा मा शरीरं। यच भूसीवृण्मे तर्च गच्छ तर्च त्वा देवः संविता देधा-तु। इदन्त एकंम्पर जंत एकं तृतीयन ज्योतिषा सं-

श्रमानमनाखाय श्रपामार्गेष सक्तदुपस्च दत्तः क्रिस्ता ता श्रस्ता ग्रहाति, उत्तिष्ठाऽतसन्तृतः सम्भरस्य मेह मानमवहा मा श्ररीरं। यत्र भ्रम्ये रूषमे तत्र गच्छ तत्र ला देवः यविता द्धा- ितित, ददन्त एकमिति दितीयं, पर जत एकमिति हतीयं, हतीयेन ज्योतिषा संविश्वस्ति चतुर्थे, संवेशनसन्त्रे चार्रभिति पश्चमं, प्रिसो देवानां परमे स्थस्ते दित पष्ठं इति । (८ मन्तः।) हे प्रेत 'श्रतः' श्रसात् द्हनदेशात्, 'उत्तिष्ठ'। 'तन्तवं' श्ररीरं, 'स्थ-रुस्त' सम्पादय, 'इह' दहनदेशे, 'गानं' श्रङ्गं, एकमिप 'मा श्रवहाः' मा परित्यज । 'श्ररीरं', श्रपि 'मा श्रवहाः', मा परित्यज । वनेत्राहि पूर्वदत्त्व । हे प्रेत 'ते' तत्र सम्बन्धि, 'इदमेकं' श्रस्ति, 'उत्त' श्रपिक, 'परः' परस्तात्, 'ते' तत्र सम्बन्धि, 'एकं' श्रस्ति, हे प्रेत एतदस्त्रिक्षेष पूर्वद्वापेष्ठया 'हत्तोयेन', 'ज्योतिषा' प्रकाश्चन, 'संविश्वस्त' संयुक्तो भव । 'तन्तुवे' श्ररीरसिद्धार्थे, 'संवेशनः' सर्वेषामस्थां योजिषता, 'चार्रिक्षे रमणीयो भव । 'परमे स्थस्त्रे' उत्कृष्टे सहोपवेशनस्त्राने, 'दिवानां', 'प्रियः', भव ॥

विश्वसः संवेश्वनस्तनुवै चार्तरेधि प्रियो देवाना पर्मे सधस्यें । (१०) उत्तिष्ठ प्रेष्ट्रि प्रद्रवैकिः क्षण्य पर्मे व्यामन्। यमेन त्वं यस्या संविद्यानात्तमन्त्राक्तमधिरोष्ट्रे-मं(१०)। (१९) श्रम्भन्वती रेवतीर्यद्वै देवस्य सवितुः प्रविचं

कर्यः । श्रधैतान्यस्त्रीनि श्रद्धः प्रस्तस्य सुभी वासते वा क्रला श्रादाय अपोक्तिष्ठति, अत्तिष्ठ प्रेष्टि प्रद्रवीकः क्रमुख्य परमे खोमन्। यमेन लं यस्या संविद्गोत्तमं नाकमिश्रोष्टेमिमिति।(१०मन्तः।) हे प्रेत श्रसात् स्थानात् 'अत्तिष्ठ'। अत्याय च 'प्रेष्टि' प्रकर्षेण गच्छ । गमनकासेऽपि 'प्रद्रव' शीम्नं यच्छ । गला च 'परमे खोमन्' अत्कष्टे स्वर्गे, 'श्रोकः' 'क्रणुख्य' स्थानं सु ह । क्रला च 'लं', 'यमेन' 'यस्या' च स्वीपुरुषाभ्यामुभाभ्यां सह, 'संविद्गाना' संविद्यानः, ऐक-मत्यं प्राप्तः सन्, 'द्रमुत्तमं नाकं' स्वर्गभोगं, 'श्रधिरोष्ट' प्राप्नुष्टि ॥

कस्यः । प्रम्यां पत्ताभे वा कुम्भं निधाय जघनेन कुम्भं कर्व्वा-दिसमानमास्त्रानात् स्टदा स्नातीत्येके इति । तत्र पूर्वे कानां मन्त्राणां प्रतीकानि दर्भयति, श्रयमन्ति रेवतीर्थदे देवस्य सवितः पवित्रं या राष्ट्रादुदयन्तमसस्परि धाता पुनाविति । (११मन्तः ।) ॥

सामयाजिनस्त पुनर्दस्नं कर्त्तयं, पुनर्दस्नान्तं सामयाजिन इति स्रचेऽभिद्यितवात् । तत्प्रकारस्त कल्पे दर्शितः, श्रय यदि पुनर्धस्यन्तः स्यः, श्रतएवागारान् दक्तिणान् निर्वर्थं तिस्रो राचीरिध्या दस्न- या राष्टात्पन्नादुद्वयं तमस्त्रार्थं धाता पुनातुं । श्रमयें (११) श्रमात् त्वमधिं जाते। स्वयं त्वद्धिं जायतां । श्रमयें वैश्वानरायं सुवगायं लोकाय स्वाही (११) ॥ २ ॥ श्रवंशीयताः, सधस्ये, पर्चं च॥ श्रनु ॰ ४॥

वदवकाशं जेषियता श्रिशमुपसमाधाय सम्परिसीर्थ श्रपरेणािशं दर्भान् संसीर्थ तेषु कृष्णाजिने श्रम्यायां दृषद्पलाभ्यासेवाञ्चमं श्रित्राणि सुसम्पिष्टानि पेषियता श्राज्यकुस्रे समुदायुत्य श्रिश्चित्र श्रिष्ठाति प्राठस्त । (११) भेष्ठात् त्रमधिजाते।ऽस्ययं • लेकाय खाद्यां (११) द्रित । दितो-यानुवाके व्यास्थाता सन्तः ॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरा-रखने षष्ठप्रपाठके चतुर्थाऽनुवाकः॥ ४॥

<sup>\* &</sup>quot;अयं त्वद्धिजायतां" इत्यस्य स्थाने दितीयानुवाको "त्वद्यं जा॰ यतां प्नः" इति पाठः।

<sup>\*</sup> समवधाय इति E चिक्रितपुरतकापाठः।

## त्रय पञ्चमे। (नुवाकः ।

(१) श्रायातु देवः सुमनाभिक्तिभिर्यमा ह वेह प्रय-ताभिरक्ता। श्रासीदताः सुप्रयते ह बहिष्यू श्रीय जा-त्यै मम श्रचुहत्ये (१) । (१) यमे इंव् यत्नमाने यदेतं प्रवां

# त्रय पञ्चमे। ८नुवाकः ।

पश्चमेऽनुवाके यमयश्चोऽभिधीयते, च स कल्पस्चे एवमुपकानाः, यमयश्चं खयं प्रोक्तं प्रवचे बिलमुक्तमं। मासि मासि त कर्त्तव्योऽन्तकाय त बिलल्येति। तच मन्त्रविनियोग एवमभिहितः,
''त्रायात देवः समनाभिक्तिभियंमो ह वेह प्रयताभिरकाः।
श्रासीदताः सप्रयते ह बर्हिव्यूर्जाय जात्ये मम अनुहत्योमिति, यममावाहयति। तच त्रावाहनार्थः प्रणवः श्रधाहतः। (१ मन्त्रः।)
मन्ते 'ह'शब्दः प्रसिद्धार्थः, 'वा'शब्दः समुचये। प्रसिद्धः 'यमः',
'देवः', 'समनाभिः' सामनस्ययुक्तः, 'ऊतिभिः' श्रस्तदीयरचणेः, सहितः, 'इह' यमयश्चास्त्रे कर्मणि, 'श्रायातु'। तथा 'प्रयताभिः' नियताभिः, 'ऊतिभिः', 'श्रका' सम्बद्धा, यमो च 'श्रायातु'। 'मम'
यजमानस्य, 'जर्जाय' श्रस्तिद्धये, 'जात्ये' उत्तमजातिसिद्धये,'अचुहत्ये' श्रचुवधाय च, 'सप्रयते' सुष्ठुनियते, 'बर्हिष', 'ह' प्रसिद्धाः
एता दम्पती, 'श्रासीदतां' उपविश्वतां॥

कल्पः । यमे इव यतमाने यदैतमिति च इति । त्रावाद्यती-त्यनुवर्त्तते । पाठस्त । (१)"यमे इव यतमाने ॰ भवतमिन्दवे भर्मानुं षा देवयनाः। श्वासीदत्रः खर्मुं लोकं विदीने खासस्ये भवतमिन्देवे नः (१)। (१) यमाय से सम्र सुनुत यमायं जुहुता हृविः। यमः हं युक्तो गहत्वमिदूति।

नः"(१) इति। 'इव'शब्दः एवकारार्थः। 'चत्' चदा, 'चतमाने' प्रयत्नं कुर्वापे, 'यसे इव' यसे। यसी चेत्येते एव, युवां, 'एतं कि सिन् कर्मप्रागच्छतं,। तदानीं 'देवयनाः' देवानात्मन इच्हनः, 'मानुषाः' यजमानाः, 'वां' युवां, 'प्रभरन्' प्रकर्षेण भरन्तु, पेषि चन्तु। 'खमु स्रोकं' खोचितसेव स्थानं, 'विदाने' जानन्त्री, युवां, 'प्राधीदतं' उपवित्रतं, 'नः' श्रसाकं, 'इन्दवे' श्रास्टादाव, 'साः सस्त्रे' सुखानस्थाने, 'भवतं' तिष्ठतं॥

कत्यः। मध्यमछामृत्तरवेद्यां यमाय इविनिवेदयने, यमा-य सेमण् सनुत यमाय जुडता इविः। यमण् इ यद्यो गन्दनिः दूतो त्ररङ्गुत इति । (३मन्द्रः।) हे व्यत्तिः यमदेवाधे 'सेमं सनुत' सतात्मकं सेममिमपुणुत, तथा बमार्थे 'इविः', 'जुडत'। त्रिमर्द्गतो यस्मिन् यद्यो सेायं 'त्रमिदृतः'। त्रमेद्रैतत्ममन्यनावातं, त्रमिद्रैवानां दूत त्रासीदिति। 'त्ररकृतः' वज्जमिद्रस्थेरसङ्गर-रूपेयुक्तः, तादृषः 'यद्यः', 'यमं इ'यमनेव, 'मच्हतु'। न्रोहार-स्वधाइतः॥ चर् कृतः (१)। (१) यमार्थ घृतवृह्वविक्रहात् प्र च तिष्ठतः। स ने देवेषायमहोधेमायुः प्रजीवसे (१)। (१) यमास् मधुमत्तम् राचे इत्यं जुहोतनः। इदन्नम् ऋषिभ्यः पूर्वजेभ्यः पूर्वभ्यः पश्चिक्रद्धाः (१)॥ १॥

(()याऽस्य केश्य जगतः पार्धिवस्यैकं इदशी। यमं

कर्यः । प्रतीच्यामृत्तरवेद्यां, यमाय घृतवद्विविर्णुद्देति प्र च तिष्ठत । च नो देवेच्यायमद्दीर्घमायुः प्रजीवमे, त्रोमिति । (४मन्त्रः।) हे च्रिलिजः यमाय घृतयुक्तं 'इविर्णुदेत' । यूयं 'च', प्रकर्षेण 'तिष्ठत' । 'देवेषु', मध्ये यः यमो देवः 'सः', 'प्रजीववे' प्रक्रष्टजीवनार्थे, 'नः' त्रसाकं, 'दीर्घमायुः', 'त्रायमत्' प्रयच्छतु ॥ कच्यः । प्राच्यामृत्तरवेद्यां, यमाय मधुमृत्तमः द्वाज्ञे इव्यं जुद्दोत्तम । ददसम च्याविष्यः पूर्वजेशः पूर्वेभ्यः पिष्टक्यः, त्रोमिति । (५मन्त्रः।) हे च्यावित्रः 'यमाय राज्ञे', 'मधुमृत्तमं' चित्रयमे मधुरं, 'इव्यं', 'जुद्दोतम' जुद्धत । 'पूर्वजेभ्यः' स्टब्यादावृत्पन्नेभ्यः, श्राताय 'पूर्वभ्यः' श्रासत्तः पूर्वभाविभ्यः, 'पिष्ठक्यः' न्नोभुमृतम्नार्गं-कारिभ्यः, 'च्याविभ्यः', 'ददं' प्रत्यचं यथा भवति तथा, 'नमः', श्रासु॥

कत्यः । योऽस्त केष्ठिति तिस्मिर्यमगाणाभिक्तिः प्रदक्तिणं प-रिगायन्ति, दति । तत्र प्रथमामात्र । (१)"योऽस्त केष्ठित्र जगतः ॰ राजाऽनपरेश्वः"(१) दति । केष्ठिं सम्पूर्णे धनमत्ति दति 'केष्ठिः", तादृषः 'यः' यमः, 'एक दत्' एक एव,'पार्थिवस्त' पृथियां भवस्त, भेङ्ग्यश्रवा गाय या राजाऽनपराध्यः । १० यमं गायं भङ्ग्यश्रवा या राजाऽनपराध्यः । येनाऽऽपा नद्या भन्ति येन द्याः पृथिवी हृढा (०)। (०) हिर्ग्यकस्थान्त्मुभुरान् हिर्ग्याक्षान्त्मुभुरान् हिर्ग्याक्षान्त्मुभुरान् हिर्ग्याक्षान्त्मुभुरान् हिर्ग्याक्षान्त्रभेता दानं

'श्रख' सर्वस्य, 'जगतः', 'वशी' वशेन युक्तः, सर्वे जगत् तद्धीनिमत्यर्थः । 'यः' च यमः, 'राजा','श्रनपरेश्यः' केनाप्यपरेाद्रुमश्रकाः, तं 'यमं', प्रति 'भङ्ग्यश्रवः' एतन्नामकं गोतं, हे पुद्व
'गाय', भङ्गीरितिसङ्गीतशास्रोक्षां भङ्गीमह्तीति भङ्गां, श्रवसीयं
श्रवः, भञ्जाद्य तच्छ्रवस्रोति 'भञ्जाश्रवः', शास्त्रीयस्वस्रोपेतत्वाच्छ्रोचसुखकरोयमित्यर्थः॥

श्रय दितीयामा । (०) "यमं गाय भद्भश्रवः • येन द्याः पृथिवी दृढा" (०) दित । 'यः' यमः, 'राजा', केनाएए-रेड्डिमश्रकः, 'येन' यमेन, 'श्रापः', धता दित श्रेषः । तथा 'नद्यः', येन, धताः, 'धन्यानि' मरुखलानि, येन, धतानि, 'द्याः', 'येन', धता, 'दृढा', 'पृथिवी', च येन, धता। तादृशं 'यमं', प्रति, पूर्वे तं 'भङ्ग्यश्रवः', 'गाय'॥

श्रय हतीयामाइ। (ट) "हिरण्यकच्यान् व यमेराजाऽभिति-हति" (ट) इति। श्रनमां सकटानां रथानां श्रतं यस यमस सीयं 'श्रनश्चतः', तादृशः 'यमः', 'राजा', 'दानं' फलप्रदानं उद्दिश्य, श्रन समागच्छतु। 'श्रश्चान्', 'श्रभितिहति' रथेषु योजयित। कोदृशानश्चान्, 'हिरण्यकच्यान्' सैवर्णभरषेः युक्ताः कच्याः यमा राजाऽभितिष्ठं ति (०) । (८) यमा दीधार प्रिष्ठवीं यमा विश्वमिदं जगत्। यमाय सर्वमित्तस्ये यत्पाणदायु-रेशितं (८)। (१०) यथा पच्च यथा षड् यथा पच्चेद्शर्षयः। यमं या विद्यात्म ब्रू याद्ययेक ऋषिविजान ते (१०)॥२॥

प्रदेशः येषां ते 'हिरक्षकच्छाः', तान्, श्रोभनं धुरं रथवहनस्तानं येणां ते 'सुधुराः', तान्, प्रक्षाराधे हिरक्षिनिर्मिते त्रक्तिणो येषां ते 'हिरक्षाचाः', तान्, पाषाणयुक्तमार्गेषु रक्ताधे निर्मितेः त्रयोमयेः सक्तयेः युक्ताः श्रफाः येषां ते 'त्रयःश्रफाः', तान्, 'त्रनश्रतः', इति पाठे नाशर्रहतान्, त्रश्रान्, इति व्याख्येयं ॥

कलाः । यमा दाधारेत्यनुवाकत्रेषेण इविद्युरिक्त, इति । तत्र प्रथमामाद । (८) 'यमा दाधार ॰ प्राणदायुरिक्तं' (८) इति । 'प्रथिवीं', सर्वी 'यमः', 'दाधार' धतवान् । तथा 'विश्वं' सर्वे, 'इदं' 'अगत्', 'यमः', धतवान् । 'यन्त्राणत्' श्वस्मिन् जगित शासयुक्तं यत् श्वस्ति, यद्प्यन्यत् 'वायुना रिक्तं', वस्तु श्वस्ति, 'सर्वमित्' सर्वमेव, 'यमाय' यमाधें, 'तस्ते' तस्ते। श्रवस्तिनं ॥

श्रय दितीयामार । (१०)''यथा पञ्च यथा वर् • स्वि-विजानते''(१०) दति । 'पञ्च' भृतानि, 'यथा', वर्त्तनो, 'वट्' स्वतवः, 'यथा', वर्त्तनो, 'पञ्चदम' तिथयः, 'यथा', वर्त्तनो,'स्वयः।

<sup>\*</sup> षधितिस्रति E, k, चिक्रितपुत्तकदयभाष्यसम्मतः, F, चिक्रिक् कपुत्तकप्रतम्बसम्मतसायं पाठः। 4 n 2

भी विष्ठुप् छन्दे। श्रीत पडुर्वि रेक्सिस्टु इत् । गाय-भी विष्ठुप् छन्दे। श्रीत सर्वा ता यम श्राहिता ११ । (११) अ-इर्ह्यम्यमाना गामश्रं पुरुषं जर्गत् । वैवस्तता न छ-

च विष्ठादयः, यथा वर्त्तने, तं प्रकारं सर्वे 'सः' पुमान्, 'ब्रूयात्' वक्तुं बक्तः। कः पुमानिति स उच्यते, 'यो यमं', वेद सः पुमान् 'ब्रूयात्,' इत्यन्वयः। यमे। हि नियन्तृतेन भृतर्मृतिष्यादिकं सर्वे जगत् यथायथं प्रवर्त्तयति। श्रतो यमस्य माहात्म्यं विद्वान् इदिमिश्विमित सर्वे वक्तुं बक्कोति। 'यथा', 'एकः च्यिः' एक एव सर्वद्यः परमेश्वरः, 'विजानते' विश्वेषे जगत् आनाति, तमपि प्रकार्राम्यारं यममाहात्म्याभित्र एव वक्तुमृत्यहते॥

श्रय हतीयामार। (११) "विकद्रकेभिः पति । यम श्रा-हिता" (११) इति । विकद्रकेभिक्कीतिमीरायुरिति विकद्रका इति स्वकारेणोक्तलात् ते त्रयो यागाः 'विकद्रकाः', तैर्यागैः 'घट', 'ऊवीः' अभीः, 'पति' प्राप्तोति । तास्य ऊर्वः श्राखानारमन्ने श्रमाणाताः, प्रणीविर्ण्डमस्यान् द्यास्य, प्रथिवी च 'श्रापस, श्रो-प्रथिस, ऊर्व स्नृता च इति । 'युरुत्' परं अञ्च, 'एकमित् एकमेव । 'गायत्रादीनितु 'कन्दांशि' कन्दोक्षपेण व्यवस्तितानि । प्रवं नानाविधं यक्तगदित्तं 'स्वी ता' तत् सर्वे जगत्, 'सम श्राहिता' यमे प्रतिष्ठितं, नियामकलादेव जगद्यवस्त्राहेतुलं समस्र बक्तमित्रार्थः ॥

त्रय चतुर्थीमादा (१९)"त्रद्र्दर्भयमानः • मानवैर्धमः"(१)

स्यति पर्चिमिर्मानविर्यमः(१२)। (१२)वैवस्तते विविच्यन्ते यमे राजनि ते जनाः। ये चेह सत्येनेच्छन्ते य उ चानृतवा-दिनः(१२)। (१४)ते राजिवह विविच्यन्तेऽयाः येन्ति त्वा-सुपं। देवाः स्व ये नमस्यन्ति ब्राह्मणाः स्वापचित्येति(१४)।

इति । त्रयं 'वैवस्ततः' सूर्यस पुत्रः, 'यमः', 'पञ्च भिर्मानवेः' पञ्चसङ्घाकैः सुस्यैः दूत्तविश्वेषेः सहितः सन्, 'त्रहरहः' प्रतिदिनं,
गवादीन् 'वयमानः' यमलोके प्रापयन्, 'न स्वयति' त्रसमेतावताः
दिखेवं स्तिं न प्राप्तोति, प्राणिनो नेतं त्रासस्यरितः दत्यर्थः॥
त्रय पञ्चमीमाइ। (१२) 'वैवस्ति विविद्यन्ते । य उ चानृतवादिनः"(१२) इति । 'इइ' लोके, 'ये स' पुरुषाः, 'सत्येन', वर्त्तितंः
'इक्किन', 'वे' त्रपि 'च', त्रन्ये पुरुषाः, 'त्रनृतवादिनः', 'ते' दिविधा त्रपि, 'जनाः', 'वैवस्तते' सर्वस्य पुत्रे, 'स्त्रेन', 'राजनि', स्थिते
सित, तङ्गुत्यैः 'विविद्यन्ते'। तच सत्यवादिनः स्वग्नयन्ति, त्रनृतवादिने। नरकत्रयन्ति, इत्येवं तदिवेकः॥

श्रय षष्टीमाइ। (१४) "ते राजित्र विविच्यन्ते व शास्त्रणा १ - श्रापित्यति" (१४) दित। 'ये' च पुरुषाः, दह के कि 'देवान्', 'नमस्यन्ति' खपासते, येऽपि 'च', श्रत्ये 'श्रास्त्रणान्', 'श्रपित्यति' सुवर्णदानाश्वदानादिना पूजयन्ति, 'ते' दिविधा श्रपि, हे 'राजन्', 'द्वह' लदीये के के, 'विविच्यन्ते', तच खपासका श्रद्धाकों की नी-

(१४)यस्मिन् दृक्षे सुपलाशे देवैः सम्पर्वते यमः। अनी ना विश्पतिः पिता पुराणा अनुवेनति(१५)॥३॥ पृथिकद्भ्यः, विज्ञानते, अनुवेनति॥ अनु॰ ५॥

यन्ते दानादिकर्मनिष्ठास्त खर्गसोके नीयन्ते दति तदिवेकः। 'श्रव' यस्मादेवं तस्मात्, सर्वेऽपि हे यम 'लाम्पयन्ति'॥

त्रय सप्तमीमाइ। (१५) "यसिन् एच ॰ श्रनुवेनित" (१६) इति। 'यमः', राजा, 'देवैः', श्रन्यैः सइ, 'सुपसाग्ने' प्रोधन-पर्णापेते, 'यसिन् एचे' सेामस्वननामके, तदश्रत्यः सेामस्वन इति श्रुत्य नारात्। 'सम्बिने' समूय सेामपानं करोति। 'श्रन्य' श्रिसिन् एचे, 'विश्पतिः' प्रजानां खामी, 'नः' श्रस्ताकं, 'पिता', 'पुराणाः' पुरातनान् देवान्, 'श्रनुवेनित' श्रनुगच्छति। त एते श्रप्तापि मन्त्रा यममाइात्स्यप्रतिपादकाः॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रण्यके षष्ठप्रपाठके पञ्चमीऽनुवाकः ॥ ५ ॥

# श्रय षष्टोऽनुवाकः।

(')वैश्वानरे इविरिदं जुहोमि साइसमृत्सं श्रतधार-मेतं। तस्मिन्नेष पितरं पितामृहं प्रपितामृहं विभर्तिय-न्वमाने(')। (')द्रसर्थस्तन्द पृथिवीमनु द्यामिमञ्च या-

# श्रय षष्टाऽनुवाकः।

पूर्वानुवाके पिष्टमेधगतयमविश्वेषमन्त्रप्रसङ्गात् बुद्धिस्था यम-यज्ञोऽभिद्यितः । च खतन्त्रपुरुषार्थे। नतु पिटमेधाङ्गश्चतः। म श्रय प्रामङ्गिकम्परिममाय प्रकृतः पित्रमेधभ्रेष एवा चाते । च-यनान्तमग्निवित इति सूचेऽभिद्दितवात् त्रग्निविद्वषयं खेाष्टचयन-मुच्यते। कन्यः। त्रग्रिमुपसमाधाय जघनेन त्रग्निः तसः पाखायो मधो निइत्य तासामन्तरेण अखिकुकां निधाय तदुपरिष्टात् इदं ष्टप्शामध्युद्यम्य दभा मधुमित्रोण पूरयति, वैश्वानरे इविरिदं जु-द्रामीति। पाठस्त । <sup>(१)</sup>"वैश्वानरे इविरिदं ॰ विभरत्यिस्वमाने"<sup>(१)</sup> इति । 'वैश्वानरे' श्रविषदृत्रे कुक्षे, 'इदं' वाजिनमिश्रद्धिक्पं, 'इविः', 'जुड़ेामि'। कीदृषं इविः, 'साइसं' सइस्रसङ्खोपेतं, 'उत्तं' प्रवाहरूपं, 'श्रतधारं' श्रतक्किद्देषु पतन्तीभिधीराभिर्युक्तं, 'एषः' वैश्वानरा देवः, 'पिन्यमाने, वर्धमाने, पूर्यमाणे कुस्रे, 'एतं' श्रस्रदीयं, 'पितरं', 'पितामइं', 'प्रपितामइं', च 'विभरत्' विभर्तु ॥ कलः। विचरन्तं श्रभिमस्तयते, द्रपाद्यस्कन्दे, दमं समुद्रमिति दाभ्यामिति । तत्र प्रथमामाद । (१)"द्रप्तस्यम्कृन्द ॰ सप्तहोत्राः"(१)

निमन् यश्च पूर्वः । तृतीयं वेानिमन् सञ्चरं नं द्रूपं जुं-होम्यनुस्तहोषाः (१) । (१) इमर् समुद्रश्चातधार्मुतं व्यक्तमानं भुवनस्य मध्ये । घृतन्दु होनामदितिं जना-

इति। 'द्रासः' विन्दुः, सः 'प्रथिवीमनु चस्कन्दः', पृथियां पतित इत्यर्थः। स च द्रप्ते। इतः सन् स्वानचयेऽनुस्य रितः, खुक्षेकि, अ-न्निरिचलेकि, श्रक्तोके च। तदेतदिभिप्रेत्य स्मर्थते, अग्ना प्रास्ताइतिः सम्यगादित्यमुपतिष्ठते। आदित्याच्यायते दृष्टिकृष्टेरचन्ततः प्रका इति। सेऽयमर्था द्यामित्यादिनाऽभिधीयते। 'द्यामिमञ्च चेानिमनु' अन्तरिचक्पमिदं स्वानमनुसञ्चरित, 'यस्य पूर्व' चेपि पूर्वः \* पृष्कि-वीमनुचस्कन्देतिपूर्वे। कस्वानविग्नेषः, तमयनुस्यरित। 'दृतीयं चेपिनं' चुक्षोकक्पसादित्यस्वानं, 'अनु', सस्वरित । तमिमन्दिषु स्वानेषु 'अनुसञ्चरनां', 'द्रप्रं', 'जुद्दे। मनसा इतिमव भावयामि। स्वन द्याम इति तदुष्यते, 'अनुसप्तद्देशाः', इति। यस्यान्दिन्नि द्रप्रः पतितः तद्वातिरिका द्देशयाः, सप्त दिग्रो याः सन्ति, तास्वनुक्रमेष जुद्दे। यथा अयं द्रप्यः इतः आदित्यादिस्थानवस्तु सस्वरन् उपकरोति तथा भावयामीत्यर्थः ॥

श्रय दितीयामाइ। (२)"दमः यमुद्रः १ परमे स्थामन्"(१) दति। हे 'श्रमें', 'दमं' कुमां, 'अनाम' प्रेतपुरुवार्थं, 'मा हिःस्थीः'

<sup>\*</sup> योऽपि पय इति अ चिक्रितपुक्तकपाठः'।

याऽमे मा हिंश्सीः पर्मे ब्यामन् (१)। (१) अपैत वीत वि चे सर्पताऽते। येऽच्या पुराणा ये च नूर्तनाः। अही भिर्- क्रिक्तिभ्येकं यमा ददालवसानमसी (१)। (१) स्वितै-

हिसितं मा कुरू, किन्तु 'परमे थे। मन्' उत्तमे विविधरचणे, खित-हुरू। की दृष्टमिमं, 'ससुद्रं' समुद्रवत् प्रस्ततं, 'प्रतथारं' प्रतसङ्खा-कथारे। पेतं, 'उत्तं' प्रस्तवणयुक्तं, 'सुवनस्य मध्ये', 'ख्यामानं' सेयमानं, त्रभियाज्यमानं वा, 'घृतं दुष्टानां' घृतकारणं दिधि दुष्टानं, 'त्रदितिं' त्रखण्डनीयं॥

कलाः । यष्टायां इरिष्णा पलाशशाख्या श्रमीशाख्या वा श्रश्रानायतनं समार्षि, श्रपेत वीतेति । पाठला । (४) "श्रपेत वीत
वि च ॰ ददालत्रसानमस्त्रे" इति । यमेन नियुक्ताः पुरुषाः
पुरातना नृतनाञ्च सर्वेस्वाक्ष्रमा याण्य वर्त्तन्ते, ताम् सम्नोध्य इदसुस्थते, दे यमदृताः यूयं 'पुराणाः', 'श्रच' श्रश्चित्ते, 'स्थ' पूर्वे
स्थिताः । 'ये च नृतनाः', यूयं श्रत्र स्थ, ते सर्वे यूयं 'श्रपेत'
श्रस्मात् स्थानात् श्रपगस्कत, 'वीत' परस्परं वियुज्य गस्कत, 'श्रते।
विसर्पतः' श्रस्मात् स्थानादिदृरं गस्कत, 'श्रदे।भिः' दिवमैः, 'श्रकुभिः'
रात्रिभिञ्च, 'श्रद्धिः' जस्त्रेय, 'यक्तं' विश्वेषेष सम्बद्धं, 'श्रवसानं' इदं
स्थानं, 'श्रसीं' यजमानाय, 'यमे। ददातु' ॥

कत्यः । स्वितेनानि प्ररोराणि इति सीरं युनिक, षड्गवं दा-द्यगवं चतुर्विप्रतिगवं वेति । पाठन्तः । (१) स्वितेतानि प्ररोराणि तानि शरीराणि पृष्टिये मातुरुपस्य श्राद्धे। तेमिं-र्युज्यन्तामिष्ट्याः(४)॥१॥

(९) शुनं वाद्याः शुनन्ताराः शुनं क्षेषतु लाङ्गं खं।

• तेऽभियुष्यन्तामित्रयाः''(॥) इति । 'सिवता' प्रेरकः परमेश्वरः, 'मातुः' मात्रखानीयायाः प्रशिय्याः, 'उपखे' उत्सङ्गे, 'एतानि' 'ग्ररीराणि' ग्ररीरावयवस्त्रकृपाष्यस्थीनि, 'श्राद्धे' स्थापितवान्, 'तेभिः', तैर्निमत्तभ्रतेः, 'श्रप्तियाः' गावः, बसीवर्दाः, 'युद्धन्तां' साङ्गलेन समद्धानां ॥

कलाः । ग्रुनं वाहा इति दाश्यां प्रस्थाद्याः वट् पराचीः सीताः कवित । तन प्रथमामाइ । (())"ग्रुनं वाहाः ग्रुन्याराः • ग्रुन्मसासु धत्तं"(() इति । लाङ्गलं वहिन्त इति 'वाहाः' बली-वर्दाः, ते 'ग्रुनं' सुखं यथा भवित तथा, वहिन्विति ग्रेवः । बली-वर्दानां प्रेरका मनुष्याः 'ग्रुनं' सुखं यथा भवित तथा, प्रेरयन्विति ग्रेवः। 'लाङ्गलं', च 'ग्रुनं' सुखं यथा भवित तथा, 'क्षतु' । 'वरचाः' चर्ममयो रक्षवेषि, 'ग्रुनं' सुखं यथा भवित तथा, 'क्षतु' । 'वरचाः' चर्ममयो रक्षवेषि, 'ग्रुनं' सुखं यथा भवित तथा, 'बध्वन्तां' । 'ग्रुप्तं' ग्रार्गं, तीव्णाग्रको इयुक्तं बलीवर्दप्रेर्कं दण्ड्य, 'उदिङ्गय' हे कीनाग्र, बलीवर्दप्रेरणायं सुद्यताङ्गहः, 'ग्रुनासीरा' हे वास्वा-दिस्त्री, 'ग्रुनं' सुखं, 'श्रुनं' सुखं, 'श्रुनं' म्रस्वाद्यतं॥

शुनं वर्चा वध्यन्ताः शुनमद्द्रामुदि क्रय शुनीसीरा शुनम्सासं धत्तं (१)। (०)शुनीसीराविमां वाचं यिद्दिव चे-क्रयुः पर्यः। तेनेमामुपंसिञ्चतं (०)। (०)सीते वन्दीमहे त्वाऽवीची सुभग भव। यथा नः सुभगा संस् यथा नः सुफला संसि (०)। (८)सवितेतानि शरीराणि पृथियो मा-

श्रथ दितीयामाइ । (०) ''श्रुनामीराविमां वाचं ० तेनेमामु-पिश्चतं" (०) दित । श्रुनः वायुः, सीरः, श्रादित्यः, हे 'श्रुनामीरे।' वाय्वादित्या, 'दमां' पूर्वीकां श्रुनमसास धत्त मित्येतादृशीं, 'वाचं', श्रुता 'दिवि' श्रन्तरिचे, 'यत्' 'पयः' खदकं, 'चक्रयुः' समादितव-की, 'तेन' खदकेन, 'दमां' भृमं, 'उपसिद्धतं' सिक्तां, कुरुतं ॥

कत्यः । उद्यम्य लाङ्गलं, स्रोते वन्दामहे इति सीताः प्रत्यवेद्यते, इति । पाठन्त । (ट) 'सीते वन्दामहे लावीची ॰ यथा नः ग्रुफल्ला सिं 'टिं इति । लाङ्गलपद्धतिः सीता, हे 'सीते', लां 'वन्दामहे' नमस्तुर्मः । हे 'सुभगे' मैं।भाग्ययुक्ते सीते, 'त्रवीची' त्रधः प्रस्ता, 'भव'। 'नः' त्रसान् प्रति, 'यथा' येन प्रकारेण, 'ग्रुभगा' से।भाग्य-युक्ता, 'सिं भविं भविं, 'यथा', च 'सुफला सिं ग्रोभनफले।पेता भविं। तथा त्रवीची भवेति पूर्वत्रान्वयः ॥

कल्पः । सवितेतानि शरीराणि इति मध्ये क्षष्टस्य श्रस्थिकुमः श्नि-द्धाति, इति । पाठस्तु । (२) "सवितेतानि शरीराणि ॰ ते भिरदिते

<sup>\*</sup> ख्रधः प्रगता इति E चिक्रित पुरुक्त पाठः।

<sup>4</sup> o 2

तुरुपस्य आद्धे। तेभिरिद्ते श्रम्भव (१)। (१०) विमुचिध्वमिष्ट्रिया देव्याना अतीरिष्म तमेसस्यारमस्य। ज्योतिरापाम सुवरगम्म (१०)॥ (१९) प्र वाता वान्ति पतर्यन्ति विद्युत उदार्षधीर्जि इते पिन्वते सुवेः। इरा
विश्वसी भुवनाय जायते यत् पर्जन्यः पृथिबीः

भ्रमाव''(८) इति । स्वितेखादिः पूर्ववत् । 'तेभिः' श्रस्थिभः निमिन्तिः, हे 'श्रदिते' भ्रमे, 'श्रं' सुखहेतुः, 'भव'॥

कत्यः । विमुच्यध्वमित्रया देवयाना इति दक्षिणे श्रंसे नहीवर्दान्तिमुच्य, इति । पाठस्त । (१०)"विमुच्यध्वमित्रयाः । व्योतिरापाम सुवरगया" (१०) इति । हे 'श्रिष्ठयाः' बक्षीवर्दाः, 'विमुच्यध्वं'
विमुक्ता भवत । 'देवयानाः' देवान् प्रति गमनवनाः, वयं, 'श्रस्य'
मनुव्यजन्मकृपस्य, 'तमसः' श्रम्थकारस्य, 'पारं' परभागं प्रति, 'इन्तारिया' तारितवन्तः । 'च्योतिः' खगैमार्गप्रकाशकं सुक्ततक्ष्पं साधनं, 'श्रापाम' प्राप्तृवाम, 'सुवः' खगै, 'श्रगदा' वयं प्राप्तवन्तः ॥

कत्यः । उद्याचेण उद्म्यरशाख्या वा उचित, प्रवाता वानि इति । पाठन्तु । (११) "प्रवाता वानि पतयन्ति • पृथिवी १ रेतसाऽ-वित" (११) इति । 'वाताः' पुरावायवः, 'प्रवान्ति' प्रकर्षेण मच्छ नि, तेन वायवः 'विद्युतः', 'पतयन्ति' पतिताः कुर्वन्ति । 'श्रोषधीः'

<sup>\*</sup> प्रतिमक्त रति K चिक्रितपुक्तकाठः।

रेतसाऽविति (११) । (१२) यथा यमार्य इम्प्रीमविष्म् पर्च मा-नवाः। एवं विपामि हाम्ये यथाऽसीम जीवलाके भूर-यः(१२)। (१२)चित्रं स्थ परिचित्रं जर्ध्वचितः श्रयध्यं प्रितरी

श्रीषधयश्च, 'उज्जिहते' उद्गक्किना। 'स्वः' तिविभितं सुखं,
'पिन्वते' वर्धते। 'विश्वस्ते भुवनाय' सर्वप्राण्युपकाराधं, 'इरा'
श्रतं, 'जायते'। 'यत्' यस्नात्कारणात्, 'पर्जन्यः' मेघः, 'प्रथिवीं',
'रेतसा' स्वकीयेने दिकेन, 'श्रवित' रचित। तस्नात् पूर्वे क्रमस्नादिकसुपपत्नं॥

कल्पः । चित स्थ परिचित इत्यपरिमिताभिः प्रकेराभिः प-रित्रित्य, इति । पाठस्त । (१२)"चित स्थ परिचितः ॰ तया देवत-या"(१२) इति । हे प्रकेराः यूयं 'चितः' सम्पादिता भवय, 'परि-चितः स्थ' परितः स्थापिताः भवय, 'ऊर्ध्वचितः' सर्वाभ्य इष्टकाभ्य देवता । प्रजापंतिर्वः साद्यतु तया देवतया (१२)। <sup>(९४</sup>,<sup>९५)</sup>त्रार्घ्यायस्व, सन्ते<sup>(१४</sup>,<sup>९५)</sup> ॥ २ ॥

श्रवियाः, श्रंगका, सप्त चं ॥ श्रतु॰ ६ ॥

श्रय सप्तमोऽनुवाकः ।

(१) उत्तें तसोमि पृथिवीं त्वत्यरीमं बेाकं निद्धको श्रद्ध रिषं। एता स्यूर्णां पितरे। धारयन्तु तेऽची यमः

ऊर्ध्वं सम्पादिताः स्थ, तादृशीनां युषाकं 'पितरा देवता' पिष्टदे-वत्या यूयं, 'प्रजापितः', देवः, तादृशीः 'वः' युग्गान्, 'सादयतु' श्रव खापयतु । 'तया' प्रजापतिक्पया, 'देवतया', श्रङ्गिरखधु-वासीदेति भेषः। त्रिङ्गिरोभिः स्थापिताः यथा धुवास्त्रधात्रापि भ्रुवाः सत्यस्तिष्ठत ॥

कल्पः। श्राणायख समेतु त इति सिकता यूहित, उत्तरया चिष्टुभा राजान्यस्थेति। उभयोः प्रतीके दर्भयति। त्राप्यायस्त्, सन्ते इति। श्राष्यायस्य समेतु ते, सन्ते पया श्रीस ससुयन्तु वाजा इति मन्त्र-द्वयं, (१४,१५ मन्त्री।) मा ना ची श्वीर्जनितेत्यनुवाके व्यास्थातं॥

इति सायनाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्ने यजुरार-क्या वे वष्टप्रपाठके वष्टी उन्वाकः ॥ ६ ॥

#### श्रथ सप्तमाऽनुवाकः।

कल्पः। स्नेष्टान् प्रतिदिशमन्यीचमाण उपद्धाति, उत्ते तः भोमि इत्येतैः प्रतिमन्त्रमिति। तत्र प्रथमामाइ। (१)"उत्ते तथामि सार्दनात्ते मिनातु (१) । (१) उपंसर्प मातरं भूमिमेताम् -रूव्यचंसं पृथिवी ११ सुभेवां । जर्णेमदा युवितर्द-श्चिणावत्येषा त्वा पातु निर्द्धत्या उपस्थे (१) । (१) उद्यमं-

पृथिवीं ॰ सादनात्ते मिनातु" (१) इति। हे लेष्ट 'ते' लद्धें, 'पृथिवीं', 'उत्तभोमि' उत्वर्षेण स्वभां करोमि। हे पृथिवि 'लत्परि' तवापरि, 'इमं' 'लोकं' लेक्यते दृग्यते इति लेक्याः लेष्टः, तं, 'निद्धन्' स्थापयन्, 'श्रहं', 'से। रिषं' तव हिंसां मा करोमि, 'एतां' लेष्टिक्पां, 'स्पूर्णां' स्वभं, 'ते' तव, भारो यथा न भवति तथा 'पितरे। धारयन्तु'। 'श्रत्र' श्रस्मिन् देशे, 'यमः', देवः, हे लेष्ट 'ते' तव, 'सादनात्' स्थापनिनित्तं, 'मिने नोतु' स्थानं करोतु॥

श्रय दितीयामाइ। (१) "उपमर्प मातरं ॰ निर्श्वा उपस्ते" (१) दित । हे लेष्ट 'एतां' 'भूमिं', 'उपमर्प' प्राप्नुहि। की दृशीं, 'मातरं' माहस्तानीयां, 'उ द्यचमं' बद्धविसारां, 'प्ट-यिवीं' प्रियतां प्रसिद्धां, 'सुभेवां' सुष्टु मेवितुं थाग्यां। 'ऊर्णसदा' कम्मलवत् सृदुभृता, 'युवितः' नित्यतद्गी, 'द्विणावती' कैशालयुक्ता, सा 'एषा' पृथिवी, 'उपस्ते' स्नेत्सङ्गे, 'निर्श्वायाः' पाददेवतायाः स्काभात्, हे लेष्ट लां 'पातु'॥

श्रय हतीयामा इ। (२) "उक्मञ्चल पृथिवि मा •

म्बस्व पृथिवि मा विषाधियाः सूपायनाऽसौ भव सप-वन्दना । माता पुषं यथा सिचाऽभ्येनं सूमि दब्<sup>(१)</sup>। (१) उक्षमञ्चमाना पृथिवी हि तिष्ठं सि सहसं मित उपहि श्रीयन्तां । ते यृहासी मधुश्रुते। विश्वाऽहीऽसौ शर्बाः

चिचा अथेनं असि हणु" (१) इति । हे 'पृथिवि', से हिमेनं 'उह्मिश्चल' उत्कर्षेण सुख्युक्त कुरु । 'मा विनाधियाः' श्रस्य बाधां माकार्षीः, । 'श्रसे' से हाष्टाय, स्वपायनं निवाससानं, भे। ग्राह्म वा, यस्याः सा 'स्वपायना', । सुष्ठु उपवश्चनं, से स्वान्नानं, यस्याः सा 'स्वपायना', । ताहृशो भव । 'यथा', से कि 'माता', 'पुनं', 'सिच' वन्तेण प्राह्णोति, तथा 'एनं' से हं, 'श्वभिद्णु' श्रस्य प्रावरणं कुरु ॥

त्रथ चतुर्थीमाइ। (१) "उक्मञ्चमाना पृथिवी हि, श्वर्षाः सन्तव" (१) इति । हे 'पृथिवि', 'हि' यसात्, 'उक्मञ्चमाना' उत्कर्षण सुखं कुर्वाणा, 'तिष्ठसि'। तसात् कारणात् 'मितः' मोयमानाः, 'सहस्रं' ले।ष्टाः, 'अपश्रयन्तां' लामाश्रयन्तु, एतं वा मुख्यं ले।ष्टमाश्रयन्तु । 'ते' सर्वे ले।ष्टाः, 'मधुश्रुतः' माधुर्यर- सश्राविणः, 'ग्रहाः', भृता 'विश्वाहा' सर्वेध्वष्यहःसु, 'श्वसे' सा- प्यमानले।ष्टाय, 'श्ररणाः', 'श्रवः, रचितारः, 'सन्तु'॥

क्षलाः। तिलमित्राभिधानाभिः चिर्पययं परिकिरति, र्यो

सन्तवनं (१) । (१) रणीधीना इरिणीरज्जुनीः सन्तु थे-नवंः। तिर्णवत्मा जजभमी दुर्णाना विश्वार्णा सन्तवन-यस्पुरन्तीः (१) ॥ १ ॥

(१) युषा ते यमसादेने स्वधा निधीयते गृहे। श्र-श्रितिनीमं ते श्रसी(१)। (१) दुदं पित्रभ्यः प्रभेरेम बर्हि-

र्धाना दित । पाठसु । (५) "एणीर्धाना इरिणीरर्जुनीः ॰ सन्तन-पम्फुरन्नीः" (५) दित । याः 'धानाः', मिन्न ताः 'एणीः' मिश्र-वर्णाः, 'इरिणीः' इरितवर्णाः, 'त्रर्जुनीः' श्वेतवर्णाञ्च, 'धेनवः', मन्तु । तिखाः वत्सम्यानीया यासान्ताः 'तिखवत्साः', तादृष्यो धानाः 'श्रसी' प्रेताय, 'ऊजें' श्रन्नरम्, 'दुद्दानाः', 'विश्वाद्या' सर्वेध्वद्यःसु, 'श्रनपस्पुरन्तीः' श्रपस्पुरणेन प्रातिकूख्यप्रतिभाषेन रहिताः, 'सन्तु'॥

कलाः । श्रभिवान्याये दुम्धस्यार्धश्चरावे मन्यः चिरपसयोपम-चितः श्वामपाचन्यः तं दिचिणत उपद्धाति, एषा ते यमसादने इति । पाठन्तु । (१) 'एषा ते यमसादने ॰ नाम ते श्रमें।''(१) इति । हे प्रेत 'ते' तव, 'यमसादने' यमस्य न्याने, 'ग्रहे', 'एषा' मन्यरूपा, 'स्वधा' श्वन्नात्मिका, 'निधीयते' न्याप्यते । 'श्वमा', हे देवदस्त-नामक प्रेत 'ते' तव, 'श्रचितिनीम' चयरहिता खलु॥

कत्यः। समूलं बर्चिर्दिचिणा स्नृणाति, इदं पित्रभ्यः प्रभरे-म वर्चिः इति। पाठन्तु । (०)"इदं पित्रभ्यः • यम्या संविदानः"(०)

<sup>\*</sup> जिः प्रसंख्यापमिथत इति F, K, चिक्रितपुक्तकद्वयपाठः।

र्देवेश्वा जीवना उत्तरमारेम। तत्त्वेमारोहासे मेध्ये। भवं यमेन त्वं यस्या संविद्यानः (०)। (०) मा त्वा वृष्टी स- म्वाधिष्टां मा माता प्रिषिव त्वं। पितृन् ह्यच गच्छा- स्थेधासं यमराज्ये (०)। (०) मा त्वा वृष्टी सम्बाधिष्टां मा

इति । 'इदं' 'वर्ष्टिः', 'पित्तभ्यः' पिचर्षे, 'प्रभरेम' प्रकर्षेष सृष्टीम । वयन्तु 'जीवन्तः', एव 'तत्त्वमारोष्टासः' परमार्थतत्त्वमारोढुकामाः, 'देवेभ्यः' देवार्षे, 'उत्तरं' उद्गततरं, श्रतिग्रयेने त्व्वष्टतरं, वर्ष्टः 'भरेम' सम्पाद्याम । हे प्रेत 'लं', 'यमेम', 'यम्या', च 'संविदानः' ऐकमत्यङ्गतः, 'मेध्ये भव' श्रम्हतसेवनये। ग्रेश भव ॥

कलाः। पालाशान् परिधीन् परिद्धाति, मा ला दृष्ठाविति, पूर्वापरावुत्तरया दृष्ठिणेत्तराविति । तत्र प्रथमामाद । (ट) मा ला दृष्ठी सम्बाधिष्टां ॰ गच्छा खेधा सं यमराज्ये (ट) इति । हे प्रेत लां 'दृष्ठी' पूर्वापरपरिधिक्षपावेती, 'मा सम्बाधिष्टां' बाधितं मा कुरुतं। हे 'पृथिवि', 'लं', श्रपि 'माता' मादृष्टानीया सती, मा बाधिष्टाः। 'हि' प्रविद्धान्, 'पितृन्', 'श्रच' स्थाने, 'गच्छासि' हे प्रेत प्राप्तृहि । 'यमराज्ये' यमस्य देशे, 'एधामं' एधस्व, वर्धस्व ॥

श्रथ दितीयामाइ। (२) 'मा ला वृष्टी सम्बाधेयां • यमराज्ये विराजिस''(२) दति। दे प्रेत लां 'वृष्टी' द्विकोत्तर-

माता पृथिवी मुही। वैवाखतः हि गर्कास यमराज्ये विराजिस<sup>(८)</sup>। (१) नुलं अवमारी हैतन्तुलेनं पृथोऽन्विहि। स त्वं नुलक्षेवा भृत्वा सन्तर् प्रतरे त्तरं (१) ॥ २॥
(१) सवितेतानि शरीराणि पृथिये मातुरुपस्थ-

परिधिक्पावेता, 'मा समाधेयां' समाधितं मा कुरतां । 'माता' माहस्थानीया, 'मदी' मदती, 'पृथिवी', मा बाधिष्ट । 'हि' प्रसिद्धं, 'वैवखतं' सूर्यपुत्रं यमं, 'गच्छासि' प्राप्नुहि । 'यमराज्ये' यमस्य देशे, 'विराजसि' विशेषेण राजमाना भव॥

कलाः । मध्ये नलेषीकान् निद्धाति, नलं सविमिति । पाठस्तु । (१०) "नलं सवमारोइ ० सन्तर् प्रतरोत्तर" (१०) इति । नल- सन्देन जलमध्ये समुत्पन्नः हणविभेष उच्यते । हे प्रेत लं 'नलं' 'स्रवं' हणविभेषक्रपं सवनहेतुं, 'एतं' 'मारोइ' । तेन 'नलेन', 'पयः' मार्गान्, 'मन्दि' लं मनुक्रमेण प्राप्नुहि, । 'सः' तादृषः, 'लं', 'लनसवः' नलक्षेण सवेन युक्तः, 'स्रत्वा', 'सन्तर' पिहलोक- मार्गक्षं समुद्रं सम्यक् तर, 'प्रतर' प्रकर्षेण तर, 'उत्तर' उत्कर्षेण तर, 'वत्तर' जल्केषण तर । मार्गे नानाविधापद्रवपरिहाराभिप्रायेण नानाविधन्तरण- मुच्यते ॥

कस्यः । पुराणेन सर्पिषा श्ररीराणि स्वननृप्तानि सन्तर्पे उत्त-रत त्रासीनः त्रनन्धी समाणे। दर्भेषु निवपति, स्वितेतानि श्ररीराणि इति । पाठस्त । (११) पितितितानि श्ररीराणि । तेभ्यः पृथिवि श्रादंधे। तेभ्यः पृथिवि शभीवं (११)। (१२) बहुँ ता स्वर्थेन्ते चर्म्यं चर्म्यं वार्तमात्मा द्याञ्च गच्छं पृथिवीं च धमेखा। श्रुपोवा गच्छ यदि तचे ते हितमार्षधीषु प्रतितिष्ठा शरीरै:(१२)। (१२) पर्रं मृत्ये। श्रनुपरेहि पन्यां यस्ते ख-

श्रक्शव''(११) दति । 'एतानि' 'श्ररीराणि' श्ररीरावयवरूपाधि श्रास्त्रीनि, माहस्त्रामीयायाः पृथिव्याः 'उपस्ते' उत्सङ्गे, 'स्रविता' प्रेरका देवः, 'श्रादधे' सर्वतः स्त्रापयति । हे 'पृथिवि', 'तेश्वः' श्रस्थिश्वः, 'श्रं' सुखहेतुः, 'भव'॥

कत्यः । त्रयेनसुपितष्ठन्ते, षहोता सर्यन्ते चनुर्गच्छत् वात-मात्मा यां च गच्छ पृथीं च धर्मणा। त्रपो वा गच्छ यदि तच ते चितमेषधीषु प्रतितिष्ठा शरीरैः इति । (१९मन्त्रः ।)यः षहो-त्रसञ्ज्ञको मन्त्राभिमानी देवः त्रस्ति तदनुग्रदेण चे प्रेत त्वदीयं 'चनुः', 'सर्यक्तच्छत्', इति येजनोयं। त्रयञ्च मन्तः प्रथमानुवाके व्याख्यातः॥

कत्यः। भुक्तभोगेन वाससा श्रस्थिकुक्सिन्सञ्ज्ञेपर्युपरि त्रिरो दिखणा व्यदस्थिति, परं स्टत्यो श्रनुपरेष्ठि पन्धामिति, श्रयास्य कपालानि सुसिक्षिन्नानि सिक्षनित्त यथा एषु उदकन्न तिष्ठेत्,दिति। पाठस्त । (११) परसृत्यो श्रनुपरेष्ठि शीरिषो मोत वीरान् (११) द्ति । हे 'स्त्यो', 'देवयानादितर', 'यः' पन्धाः, 'ते स्वः' तव द्यतेरा देवयानीत्। चक्षुंषाते शृख्वते ते ब्रवीमिमा नेः प्रजार रौरिषे। मोत वीरान् (११)। (१४) शं वातः शर दि ते घृणिः शर्मु ते सन्त्वोषंधीः। कल्पन्तां मे दिर्शः

खस्तः, तं, 'परं पन्थां' देवयानात इतरं तं मार्गं, 'श्रनुपरेडि' श्रनुक्रमेण प्राप्तुडि। 'चनुक्रते' साधुदर्भिने, 'ग्रट् खते' श्रस्मदिश्वशीनां
श्रोचे, 'ते' तुम्यं, एकं वचनं 'ब्रवीमि'। 'नः' श्रस्मदीयां, 'प्रजां'
पुचादिरूपां, 'मा रीरिषः' मा विनाग्रय, 'उत' श्रपिच, 'वीरान्'
श्रूरान् स्त्यानिप, मा रीरिषः,॥

कस्यः। भुक्तभोगेन वाससा शरोराणि प्रच्छाद्य उदपानेण उदुम्बरशाख्या वेश्विति, शं वात इति । पाठसः। (१४) शं वातः श्र हि ते घृणिः कल्पन्तासे दिशः श्र ग्राः (१४) इति । 'वातः वायुः, 'ते' तव, 'शं' सुखं, करोतः। 'घृणिः' दीप्यमानः श्रादित्यः, 'हि' प्रसिद्धः, 'ते' तव, 'शं' सुखं, करोतः। श्रोषध्यद्य 'ते' तव, शं, सुखं प्रति हेतवः, 'सन्तु'। 'दिशः', स्वाः, 'से' मम, 'श-ग्राः' सुखप्रापिकाः, \* 'कल्पन्तां' समर्था भवन्तु॥

कन्यः । इष्टकाः प्रतिदिशमनन्वीचमाण् चपदधाति, पृथिव्यास्ताः

<sup>\*</sup> सुखदायिका इति E चिक्रितपृक्तकपाठः। † प्रतिदिग्रमन्वीचामाय इति F चिक्रितपृक्तकपाठः।

श्रमाः (१४) । (१४)पृष्टिक्यास्त्री खेकि सीद्याम्यमुष्ट शमीऽसि पितरें। देवते । प्रजापंतिस्त्रा, साद्यतु तथी देवत्या (१४) ॥ (१६,१९) श्रम्तरिष्टस्य त्वा दिवस्त्री दिशां त्वा नार्कस्य त्वा पृष्ठे ब्रध्नस्य त्वा विष्ट्रपे साद्याम्यमुष्य शमी-

लेकि सादयामि इत्येतैः प्रतिमन्तं प्रतिदिशं मध्ये पञ्चमीनां इचिणेन षष्टीमिति। तच प्रथममन्त्रमाइ। (११)''पृथियास्वा लेकि । तच प्रथममन्त्रमाइ। (११)''पृथियाः',
'लोके' लाने, 'सादयामि' खापयामि। 'श्रमुख्य' प्रेतस्य, 'श्रमासि' सुखहेतुरसि। 'पितरः', तव 'देवताः' खामिम्हताः, 'प्रजापितः', देवः, लां श्रव 'सादयतु' खापयतु। 'तया' प्रजापित'देवतया' खापिता सतो, धुवा सीद, यथाङ्गिरोभिः खापिता, तइत्।
श्रवाङ्गिरखध्वा सोदेत्येतावद्धाइर्त्त्वं॥

श्रय दितोयादीन् षष्ठ्यन्तान् पश्चमन्त्रानाह। (१९,१०)
"श्रमिर्चस्य ला दिवस्ता ॰ प्रजापतिस्त्रा सादयतु तथा
देवतया"(१९,१०) दति । हे दितोयेष्टके लां , श्रम्तिरचस्व', स्नोके सादयामीत्यनुषच्य पूर्वबद्धास्त्रेयं। हे द्वतीयेष्टके
लां 'दिवः', साके सादयामि । हे चतुर्येष्टके लां 'दिशां', सेके
सादयामि । हे पद्मनेष्टके लां 'नाकस्य पृष्ठे' खर्गस्त्रे।परि, साद-

ऽसि पितरें। देवता । प्रजापितस्वा सादयतु तया देवत्या (१९,९०) ॥ ३ ॥

श्रनपरमुरन्तीः, उत्तर, देवतया, दे च ॥ श्रनु ० ॥

#### त्रयाष्टमाऽनुवाकः ।

(१) ऋपूप्वान् घृतवा श्युकरे इसी दतूत्तसुवन् पृ थि-

यामि । हे षष्टेष्टके लां 'ब्रभ्रख' श्रादित्यस्त, 'विष्टपे' स्थाने, 'साद-यामि'। सर्वनानुषङ्गसोतनाय सादयामीत्यादेः पुनः पाठः॥

इति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरार-स्थाने षष्ठप्रपाठके सप्तमाऽनुवाकः॥ ७॥

# श्रयाष्ट्रमेऽनुवाकः ।

कत्यः । एवं चक्न, अपूपवानिति, प्रतिमक्तमिति । तत्र प्रथममन्त्रमाद् । (१,४)"अपूपवान् घृतवाश्चक्रेष्ठ सीदत्रसभुवन् । प्रजापतिस्ता सादयतु तथा देवतथा (१,४) । पक्का भच्छाः पिष्टविका-राः अपूपाः, ते यस चरोः सन्ति सः अयं 'अपूपवान्' । तथा 'घृतवान्' प्रश्नतघृतयुक्तः, तादृष्ठः 'चक्ः', 'इष्ट' अस्मिन् स्थाने, पूर्वस्यां दिश्चि 'आसीदतु' उपविश्वतु, । किं सुर्वन्, 'ष्टांथवीं', एतां वीं द्यामुतापरि । यो निक्रतः पश्चिक्रतः सपर्यत् ये दे श्वानां घृतभागा दृह स्थ । एषा ते यमसादेने स्वधा निधीयते गृहेऽसा । दर्शाक्षरा ता र रक्षस्व तां गापा स्व तां ते परिदर्शम् तस्यां त्वा मा देभन् पितरा दे वर्ता । प्रजापंतिस्वा सादयतु तथा देवत्या (१) । (९,६)

'जत्मभुवन्' अध्वें स्तथां कुर्वन्, 'जत श्रिप च, 'द्यां' युवेा कं, 'जपिर' अर्धभागे, जत्तभुवन्। 'देवानां', मध्ये ये देवित्रशेषा यूयं 'द्दर' श्रिसिन् जपधाने, 'घृतभागाः स्त्र' घृतसेविना भवश। ये यूयं 'योनिकतः' स्थानकारिणः, 'पियकतः' मार्गकारिच्द्र, यन्तः 'सपर्यत' परिचरत। 'श्रमा' देवदत्तादिनामक हे प्रेत, 'ते' तव, 'यमसादने' यमस्य स्थाने, 'य्रहे', 'एषा स्वधा' एतच्चरूपमन्नं, 'निधीयते' नितरां स्थायते। दश्वसङ्खाकानि श्रवरास्त्र मन्त्रविदे-यक्षपेण प्रतिपादकानि यस्त्राश्वरूष्ट्रपायाः स्वधायाः सन्ति, सा द्यं 'दश्वस्तरा', तादृशी या स्वधा विद्यते, 'तां' स्वधां, हे प्रेत 'रचस्त्र'। 'तां गोपायस्त्र'। स्वरूपस्रोपद्रवाभावः, रच्चं। भोगदश्वायामिष जपद्रवाभावः, गोपायेत्रवनेनोच्चते। 'तां' तादृशीं स्वधां, 'ते' तुभ्यं, 'परिददामि'। श्रव देवताक्ष्पा ये पितरः ते सर्वे 'तस्त्रां' स्वधायां, त्वां प्रेतं, 'मा दभन्' हिंसितं मा कुर्वन्। प्रजापितिरित्यादि पूर्ववत्॥ श्रुप्वाञ्चृतवान् श्रोरवान् दिधवान् मधुमाःश्रव-हरेह सीदत्रसभुवन् पृथिवी द्यामुतापरि । योनि-हतः पश्चितः सपर्यत् ये देवानीः श्रुतभागाः श्रीर-भागा दिधभागा मधुभागा द्रह स्थ। एषा ते यमसादंने स्वधा निधीयते गृहें सो। श्रताश्चरा सहस्राश्चराऽयुत्ता-श्चराऽच्युताश्चरा ताः रश्चस्व तां गापायस्व तां ते परि-ददामि तस्यां त्वामाद्भन् पितरे। देवता। प्रजा-पतिस्वा सादयत् तया देवत्या (१,४) ॥ १॥ श्चप्रवानसी, दश्रं॥ श्चनु ० ८॥

श्रय दिवसादिमधान्त चतुर्दि च क्रयधानिवस्थान् मन्ता-नाच। (१,४) "श्रपूपवान् ग्रूतवान् चोरवान् ॰ सादयतु तया देव तथा" (१,६) द्रति । श्रव ग्रूतवानित्यादिपर चतुष्ठयेन मन्त्रभेदो द्रष्टव्यः । ग्रूतभागा द्रत्यादीन्यपि च वारि पदानि, श्रताच रे-त्यादीन्यपि चतारि पदानि, चतुर्व्यपि मन्त्रेषु विभज्य योजनीयानि। 'श्रूतं' सम्य म् पक्षं पयः, 'चोरं' पथे। मात्रं। श्रन्यत् पूर्वतत्॥

इति सायनाचार्य्यविर्विते माधशोये वेदार्धप्रकाग्ने यजुरार्-ष्यके षष्ठप्रपाठके त्रष्टमोऽनुवाकः। प्र॥

<sup>\*</sup> अप्रपतान्दशः इति J चिक्रितपुक्तवापाठः।

<sup>4</sup> Q

#### श्रय नवमाऽनुवाकः।

(१) गृतास्ते ख्या श्रम्तताः करोमि यास्ते थानाः परि-किर्ाम्यचे। तास्ते यमः पितृभिः संविद्वाने। उर्च धेनूः की-मदुर्घाः करोतु(१)। (१) त्वामर्जुने। षेथीनां पर्या ब्रह्माण् इ-हिंदुः। तासीं त्वा मध्यादाद्धे चरुग्ये। श्रपिधातवे(१)।

## श्रष्य नवमेऽनुवाकः।

कलाः । तिलाभिमित्राभिधानाभिक्तः प्रथयं परिकिरितः एताले खधा श्रम्धताः करोमि इति । पाठस्त । (१)"एताले खधा श्रम्धताः ॰ कामदृष्टाः करोतु"(१) इति । हे प्रेतं ते लद्धे, 'श्रन्न' श्रस्यां चिता, 'या धानाः' स्ष्टतण्डुलक्ष्पाः, 'परिकिरामि' परिता विचिपामि । 'एताः' धानाः, 'ते' लद्धे, 'श्रम्धताः' विनाशरहिताः, 'खधाः' श्रम्नक्षपाः, 'करोमि' । 'यमः', देव, 'ते' लद्धे, 'पिद्धभिः', 'संविदानः' ऐकमत्यङ्गतः स्न्, 'ताः' धानाः, 'श्रन्न' खाने, 'कामदुष्टाः' कामप्रापिकाः, 'धेनू' धेनुक्षाः, 'करोत्त'॥

कत्यः । श्रोषधिस्तम्बान् प्रतिदिश्रमन्वीचमाण उपद्धाति, ता-मर्जुनेति, प्रतिमन्त्रमिति । तत्र प्रथमामा । (१)"त्वामर्जुनौषधीनां । चह्नेया श्रपिधातवे"(१) ६ति । तेषु मन्त्रेषु श्रर्जुनदूर्वाका । दर्भग्रन्दाः द्वणविश्रेषवाचिनः, प्रसिद्धाः । हे 'श्रर्जुना'स्वह्न,

<sup>\*</sup> बाददे हति A, B, G, J, I, चिक्रितपुत्तकपश्चकपाठः।

(१) दूर्वाणीः स्तम्बमाइंग्रैतां प्रियतंमां ममे। इमां दिशं मनुष्याणां भूयिषाऽनु विरोहतु(१)। (४) कार्यानाः स्तम्बमाइंग् रक्षंमामपं इत्ये। य एतस्ये दिशः प्राभे-वन्नधायवे। यथा ते नाभवन् पुनः(४)। (४) द्भाणीः स्त-

,त्वां,' 'ब्रह्माणः' श्रमिज्ञा विप्राः, 'श्रोषधीनां पय इत्' सर्वासा-मोषधीनां सारमेव, 'विदुः' जानन्ति । 'तासां' श्रोषधीनां,'मधात्' सकाशात्, त्वां 'त्रादधे' श्रानीय खापयामि । किमधें, 'चर्म्यः' 'श्रपिधातवे' चरूणामपिधानार्थे ॥

श्रथ दितीयामार । (१)"दूर्वाणाः सम्मार्गः अध्यष्ठाः नु विरोष्टतु"(१) इति । हे प्रेत 'दूर्वाणां', सम्बन्धिनं 'सम्मं', 'श्राहर' स्त्रीकुर । 'एतां' दूर्वां, 'मम' स्त्रस्य, 'प्रियतमां', विद्धोति श्रेषः । 'मनुखाणां', सम्बन्धिनीं 'इमां' दिचणां, 'दिशं', 'श्रमु', सा दूर्वा 'श्रियष्ठा' प्रश्नता, 'विरोष्टतु' विविधमञ्जूरसुत्पाद्यतु ॥

श्रथ हतीयामाइ। (४) "काशानाः स्वानमाइर ० यथा ते नाभवन् पुनः "(४) इति । हे प्रेत 'काशा'ख्यानां हणानां 'स्वानं', 'झाइर' खीकुर । किमथें, 'रचसामहत्ये'। 'एतस्ये' पश्चिमायाः, 'दिशः', 'श्रघायवः' श्रघं पापमुपद्रविमक्कन्तः, 'ये' वैरिणः, 'पराभवन्' पराकर्त्तारः श्रासन् । 'ते' वैरिणः, 'यथा', 'पुनः', 'नाभवन्' न भविष्यन्ति, तथा काश्रस्तानं खीकुर ॥

श्रय चतुर्थीमाद । (४)''दर्भाणाः सम्मादर • काण्ड-4 Q 2 स्वमाहर पितृणाभाषधीं प्रियां। श्रम्बर्धे मूर्खं श्रीया-इन् काण्डमधो फर्खं ॥१॥

ं (१,°) लोकं पृंगता श्रीस्य स्रदेदो इसः (१,°)। (॰) श्रं वातः श्रंथ हिते घृणिः श्रमुति सन्त्वोषधीः कल्पन्तां ते दिशः सवाः (॰)। (८) इद्मेव मेताऽपरामार्तिमाराम् काञ्चन

मधा फलं"(ए) इति । हे प्रेत दर्भगविश्वनं 'सम्बं', खोकुर । इमां 'श्रोवधों', 'विद्यणां', 'प्रियां', विद्वीति श्रेवः । 'श्राखें' दर्भ हृपाया श्रोवध्याः, 'मूलं', 'श्रमुजीवात्' श्रमुक्रमेण जीवतु । तथा 'काएडं', 'फलं', च 'श्रमु' क्रमेण, जीवतु, वर्धतामित्यर्थः ॥

कत्यः। लोकं पृषेति लोकमृषा उपद्धाति, उत्तरया पुरोकेषमृतिकिरति इति। तथोर्मक्षयोः प्रतीके दर्भवति। (१,०) 'स्कोकं पृषता श्रस्य स्वद्रोह्सः''(१,०) इति। लोकं पृष क्षिद्रं पृषेत्येका मन्तः।
ता श्रस्थेति दितीयः। एते। चोभी श्रपेत वीत इत्यनुवाके व्यास्त्राते॥

कत्यः । उद्यानेण उदुम्बरशाखया वा उत्ति, श्रं वात इति। पाठन्त । (क)''शं वातः श्रः दिश्ते दिशः सर्वाः''(क) इति । अवं मन्त्रः सप्तमानुवाके व्याख्यातः । ते सर्वा इत्येतावानेव विश्वेषः॥

कल्पः । उपतिष्ठते, इदमेवेति । पाठसः । (९)"इदमेव मेतेष-रां ॰ मित्रेण वक्षेन च"(९) इति । इदानीं वर्त्तमानं 'इदमेव' एकं राष्ट्रं सम्पन्नं, 'इतः', 'श्रपरां', 'कां', चिदपि 'श्रासिं', 'आराम' तथा तद्श्विभ्यां कृतं मिनेण वर्षणेन च<sup>(८)</sup>। <sup>(१०)</sup>वृष्णे। वारयादिदं देवा वनस्पतिः। श्रात्य निर्चःत्ये देवाच वनस्पतिः<sup>(१०)</sup>। <sup>(१९)</sup>विधंऽतिर्मि विधार्यासम्द्घा दे-वाश्सि<sup>(११)</sup>। <sup>(१२)</sup>श्मि श्रमायसस्या देवाश्सि<sup>(१२)</sup>।

मा प्राप्नुवाम। 'तत्' श्रसादभीष्टं, 'श्वश्विभ्यां', देवाभ्यां, 'मित्रेण', 'वर्षेन', 'च', 'तथा इतं' सम्पादितं॥

कत्यः । वार्षणाखां पुरस्तान्तिदधाति, वर्षो वारयादिति । पाठस्त । (१०) "वर्षो वारयादिदं ० देवाच वमस्यतिः"(१०)
दित । त्रयं 'वर्षणा'स्थः 'वमस्यतिर्देवः', 'ददं' कष्टं, 'वार्यात्'
निवारयत् । तथा सः 'वनस्यतिः', 'त्रान्थें' त्रत्यस्या त्रपि वाधायाः,
'मिर्च्य्यें' पापदेवतायाः, 'देवाच', वैरिक्ठतात्, पास्यत्विति श्रेषः ॥

कस्यः। विधृतिसेष्टिमुत्तरतः, विधितरिस इति। पाठसः। (११) "विधितरिस ॰ देवा हिंगः दिते। हे सेष्ट सं 'विधितः' विधारकः, 'मसि'। म्नतः 'मस्मत्तः सकामात्, 'मघा' पापानि, 'देवांसि' वैराणि च, 'विधारय' वियुज्यान्यच स्थापय ॥

कस्यः। श्रमीशाखां पश्चात्, श्रमि श्रमयेति। पाठस्तु।

(१२)''श्वमि श्रमय ॰ देषाः सि''<sup>(१२)</sup> इति । हे 'श्रमि' एते
स्नामकट्य, 'श्रसात्' श्रसातः, 'श्रघा' पापानि, 'देषांसि' वैराणि च, 'श्रमय'॥ (१२) यव यवयासाद्या देषी शसि (१२)। (१४) पृथिवीं गेच्छा-लिरि खंगच्छ दिवें गच्छ दिशें। गच्छ सुवंगे-च्छ सुवंगच्छ दिशें। गच्छ दिवें गच्छान्तरि खंगच्छ प्र-थिवों गेच्छापे। वे। गच्छ यदि तचे ते हितमे। षेधीषु प्रतितिष्ठा शरों रैः (१४)। (१४,१८) स्त्रश्मेन्वती रेवती यंदै देवस्य सवितः पविचं या राष्ट्रात्यन्ना दुदयन्त मे सस्परि धाता पुनातु (१४,९८)॥ २॥

अथे। फर्लं, धाता पुनातु ॥ अनु ॰ १ ॥

कल्पः । यवं दचिणतः, यव यवयेति । पाठस्तु । <sup>(१९)</sup>"सव यवय ॰ देषाः सि"<sup>(१९)</sup> इति । पूर्ववद्यास्थेयं ॥

कल्यः । त्रश्चेनमुपितष्ठते, पृथिवीमिति । पाठसः । (१४)"पृथिवीं गच्छान्तरिष्ठं ॰ प्रतितिष्ठा श्ररीरैः" (१४) इति । त्रारोद्घावरे । हास्यां पृथिवादिस्वर्गपर्यन्तप्राप्तिवाक्यानि स्पष्टानि । त्रपोवेत्यादिस्तः प्रथ-मानुवाके व्याख्यातः ॥

कल्पः। जघनेन चितिं कर्ष्वादि समानमिति। तनान्त्राणां प्रती-कानि दर्भयति। श्रम्भन्यतीरेवतीः, यद्दे देवस्य स्वतिः पविचं, या राष्ट्रात्पन्नात्, उदयन्तमस्यरि, धाता पुनाविति। (१५,१८-मन्दाः।) एते च मन्त्रासृतीयानुवाके व्याख्याताः॥

इति सायनाचार्यविर्त्तिने माधवीये वेदार्घप्रकाचे यजुरा-रखने षष्ठप्रपाठके नवमे। इनुवाकः॥ ८॥

### श्रय दशमाऽनुवाकः।

(१) चारी ह्तायुं र्जरसं यणाना श्रेनुपूर्वं यतमाना यितृष्ट । दृष्ट त्वष्टां सुजनिमा सुरत्ने। दीर्घमायुं कर-तु जीवसे वः(१) । (१) यथाऽ हीन्यनुपूर्वं भवेन्ति यथुर्तवं

#### श्रय दशमाऽनुवाकः।

कलाः। नवन्यां यष्टायां यश्चीपवीतो श्रन्तरा यामं सामान-स्वाग्निम्पममाधाय ममरिस्तीर्य श्रपरेणाग्नि लेक्तिं चर्म श्रान्डु हं प्राचीनगीवमुत्तरलेगमास्तीर्य तदेतसमालिने। श्वातीनारोहयित, श्वारोहत इति। पाठस्त । (१)"श्वारोहतायुर्जरसङ्गृणानाः ० करत् जीवसे वः"(१) इति । हे श्वातयः यूयं 'जरसं ग्रणानाः' जराव-खां प्रार्थयमानाः, 'श्वायुः' श्वायुषो हेतुस्तं चर्म, 'श्वारोहत'। 'श्वनुपूर्वे' च्येष्टमनु कनिष्टे। यथा भवति तथा, 'यतमानाः' प्रयत्नं सुर्वन्तः, 'यतिष्ट' श्वारोहणप्रयत्नं सुरुत, 'इह' कर्मणि, 'लष्टा' हविषां पापानां तनूकत्तां, श्रयमाग्निः, 'सुजनिमा' श्वाभ-नजन्ता, 'सुरुतः' भक्तेभ्ये। देयैः श्वाभनैरत्ने हपेतः, 'वः' युश्वभ्यं, 'दीर्घमायुः,' करोतु। 'जीवमे' जीवनाय\*॥

कल्पः। श्रयेताननुपूर्वान् प्रकल्पयति, यथाऽहानि इति । पाठस्त । <sup>(१)</sup>''यथाहान्यनुपूर्वे ॰ श्रायूंषि कल्पयेषां''<sup>(१)</sup> इति ।

<sup>\* &#</sup>x27;इन्द' खिसन् कर्मीण, 'वः' युद्याकं, जीवनाय, 'सुजनिमा' ग्रो-अनजने पितः, 'सुरक्रः' भ्रोअनाभर्योपितः, 'लखा' प्रजापतिः,'दीर्घमा-युः', 'करतु' खबीतु, 'जीवसे' जीवनाय। इति ॰ चिक्रितपुक्तकपाठः।

मृतुभिर्यन्ति ज्ञृताः। यथा न पूर्वमपेरा जहात्येवा धी-तरायू श्वि कल्पयेषां । (१) न हिते श्रमे तन्वे क्रूरं च-कार् मर्तः। कृपिर्वभित्ति तेर्जनं पुनर्जरायुगारित । श्रपं नः ग्रोग्रंचद्घममें गुगुध्या र्यि। श्रपं नः ग्रोग्रंच-

'यया', लोके 'श्रहानि' दिनानि, 'श्रनुपूर्वे' 'भवन्ति' प्रतिपत् दिन्तीयाहतीया चेत्येवमनुक्रमेणैव वर्त्तम् । 'यथा', च वमन्ता' यृत-वः', 'श्रह्विभः', जन्तेन्तरेः, 'क्रुप्ताः' सम्बद्धाः, 'यन्ति' मण्डन्ति, वर्त्तन्ते । 'यथा', च 'पूर्वे' पितरं, न्येष्ठं वा, 'श्रपरः' पुनः, कनिष्ठा वा, 'न जहाति' न परित्यजति । हे 'धातः' प्रजापते, 'एव' एवं, श्रनेनैव प्रकारेण, 'एवं' श्रातीनां, 'श्रायंति', 'कस्पव' सम्बादय ॥

कला:। श्रथ वाक्षेन श्रुवेष वाक्षां सुचि चतुर्यद्दीतमा श्रं यहाता जुद्दोति। न दि ते श्राग्ने तन्ते कूरं चकार मर्त्यः। किपि-विभक्ति तेजनं पुनर्जरायु गारिव। श्रप नः भाग्र चद्द्यमग्ने श्रुश्र ध्या रियं। श्रप नः भाग्र चद्द्यं स्त्रय्वे स्तादेति। (३ मन्तः।) दे 'श्रुग्ने', 'ते' तव, 'तनुवे' भरीरार्थे, 'मर्त्यः' मनुष्यः, 'कूरं' खगं व्यापारं, 'न दि चकार'। 'किपः' 'किपवचेष्टाकारी मनुष्यः, 'पुनः', 'ते- जनं' उत्तेजनं यथा भवति तथा, 'वभित्त' दीपयित। तच दृ- ष्टानः, 'गारिव जरायुः' यथा गाः स्वगभस्य रचार्थे जरायुपरं सम्मादयित, नतु कूरं करोति, तदत्। 'नः' श्रस्मदोयं, 'श्रवं' द्धं सृत्यवे खाइं। (१) अनुद्वाइं मृत्यारं भामहे खु-स्तर्ये। स न इन्द्रं इव देवेभ्ये। विद्वाः सम्पारं साभव (१)॥१॥ (१) इमे जीवा वि सृतैरावविर्त्तिः अनुद्वा देवह्नं तिने। अद्य। प्राञ्जीऽगामा कृतये इसीय द्वाधीय आयुं: प्र-

पापं, 'श्रपशेष्युचत्' श्रपगतं यथा भवति तथा दीयतां, दद्यतां । हे 'श्रग्ने', 'रियं' धनं, 'ग्रुग्रुध्य' श्रितिश्चयेन ग्रुद्धं कुरु । पुनरिप 'नः' श्रस्नाकं, पापं श्रपगतं यथा भवति तथा दन्नतां । तद्धें 'स्टत्यवे', देवाय, खाइनिमदमस्तु॥

कल्पः । उत्तरेणाग्निं रोहितोऽनद्वान् प्राष्ट्रीखोऽविख्यितो भ-वित तं ज्ञातयोऽन्वाभरन्ते, त्रनद्वाहमिति । पाठस्तु । (४)''त्रनद्वा-हमन्वारभामहे ॰ सम्पार्णो भव''(४) इति । 'खस्तये' ह्वेमाय, एतं 'त्रनद्वाहं', वयं 'त्रन्वारभामहे' हस्तेन स्पृष्ठामहे । हे त्रनद्वन् 'सः' लं, 'देवेभ्यः' देवार्थे, 'इन्द्र इव', 'मः' त्रस्मद्र्थे, 'विज्ञः' दाहकः, \* 'सम्पार्णः' सम्यक् पारं प्रति नेता च, 'भव' ॥

कच्यः । प्राञ्चा गच्छन्ति, इसे जीवा इति । पाठस्त । (॥) इसे जीवाः ॰ प्रतरान्दधानाः ''(॥) इति । 'इसे जीवाः' ज्ञातयः, 'स्टतैः', वियुच्य 'त्राववर्त्तिन्' त्राहत्ताः । केनाभिप्रायेणेति तदुच्यते, 'त्रद्य' त्रस्मिन् दिने, 'नः' त्रसाकं, 'भट्टा' कख्याणक्या, 'देव-

<sup>\*</sup> वाद्यका इति K चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>4</sup> R

त्रां द्धानाः (१) । (१) खृत्योः पृदं योपयंन्तो यद्वैम द्रा-धीय श्रायुं प्रत्रां द्धानाः । श्राप्यायंमानाः प्रत्रया धनेन शुद्धाः पूता भवय यिष्ठयासः (१) । (०) द्रमं श्रीवेभ्यं । परिधिं द्धामि मा ने । दिनुगादपरो श्रिक्षेनेतं । श्रतं

ह्नतिः' देवानामाङ्गानिकया, 'त्रभ्रत्' भवति । 'नृतये' मनुष्यस्य निमिक्तं, 'इसाय' हास्त्राचें, हर्षाचेमित्यर्थः । 'प्राञ्चः' प्राञ्चः, प्राञ्चेखाः सन्तः, 'त्रगाम' वयं गच्छामः । कीदृष्टा वयं, 'द्राघीय त्रायुः' त्रत्यन्तं दीर्घमायुः, 'प्रतरां' दति, प्रकर्षेण, 'द्धानाः' धारयनाः ॥

कल्पः । जघन्यः श्रमीशाखया पदानि लीपयते, महियोः पदमिति । पाठस्तु । (१) "महियोः पदं योपयन्तः ॰ भवय यश्चियासः" (१)
दिति । 'महियोः' मृत्युक्पस्य श्रमकुद्दः, 'पदं' स्थानं, 'यो लीपयनः'
रजसा प्रम्हाद्यमानाः सन्तः, 'यदा', 'एम' गच्छामः, तदा वयं
पूर्ववत् 'द्राघीय श्रायुः', 'प्रतर्रा' प्रकर्षेष, 'दधानाः', 'प्रजया धनेन', च 'श्राप्पायमानाः' वर्द्धमानाः सन्तः, 'यश्चियासः' यश्चयोग्याः,
'श्रद्धाः' शरीरश्रद्धियुक्ताः, 'पूताः' द्रव्यश्रद्धियुक्ताः, च 'भवय' । दे
श्वातय दिति द्रथ्यं ॥

कल्पः । त्रथ एभ्यः त्रध्वर्भुर्दे जिल्तो त्रसानं परिधिं दधाति, इमं जीवेभ्यः परिधिं दधामि इति । पाठस्त । (०)''इमं जीवेभ्यः •

<sup>\*</sup> चज्रये मनुष्यज्ञयनिमित्तं इति F चिक्रितपुत्तकपाठः।
† ग्रमीशाख्या स्रनहुत्पदानि संजापयद्गेति इति E चिक्रितपुत्तकपाठः।
‡ भूरूपमिति E चिक्रितपुत्तकपाठः।

जीवन्तु शरदः पुरूचीित्तरो मृत्युं देशके पर्वतेन (०)।

(\*) इमा नारीरविध्वाः सुपत्नीराञ्जनेन सपिषा समृशन्तां। ञ्चन्त्रवी ञ्चनमीवाः सुग्रेवा ञारीहन्तु
जनयो योनिमग्रे (०)। (८) यदाञ्जनन्त्रैककुदञ्जातः हिम-

दश्च पर्वतेन"(0) दति। 'दमं श्रमानं, 'जीवेभाः' जीवानामर्थे, 'परिधिं' परिधान हेतुं, 'दधामि' खापयामि। 'नः' श्रसाकं मध्ये, 'श्रपरः' यः कापि, 'एतं' 'श्रद्धें' श्रायुंको भागं, 'माऽनुगात्' माऽनुगच्छतु। किन्तु 'पुरूचीः' विखृतिं गताः, 'श्ररदः' संवसरान्, 'श्रतं जोवन्तु'। 'पर्वतेन' पर्वतसदृशेन पाषाणेन, 'मृत्यु', 'तिरोद्दा-हे' तिरोक्षतं कुर्मः॥

कलाः। त्रधैताः पत्नये। नयने सर्पिषा समृथितः, दमा नारीरिति। पाठसः। (ट)"इमा नारोः व्योनिमये"(ट) दित। 'दमा
नारीः' एतास्त्रियः, 'श्रविधवाः' वैधव्यरहिताः, 'सपत्नोः' श्रोभनपतियुक्ताः सत्यः, 'श्राञ्जनेन' श्रञ्जनहेतुना, 'सर्पिषा', 'समृथनां'
चत्रुषी संस्पृथन्तु। 'श्रनश्रवः' श्रश्रुरहिताः, 'श्रनमोवाः' रोगरहिताः, 'सुग्नेवाः' सुष्ठ सेवितं योग्याः, 'जनयः' जायाः, 'श्रगे' इतः परं, 'योनिं' स्रस्थानं, 'श्रारोहन्तु' प्राप्नुवन्तु॥

कत्यः । सुग्रतरूणकै स्त्रैककुदेनाञ्चनेनाङ्को, यदाञ्चनमिति ।  $\mathbf{q}_{\mathbf{R}}$  ।  $\mathbf{q}_{\mathbf{R}}$  ।  $\mathbf{q}_{\mathbf{R}}$  ।  $\mathbf{q}_{\mathbf{R}}$  ।  $\mathbf{q}_{\mathbf{R}}$ 

वंत्रस्यरिं। तेनाम्हतस्य मूखेनारीतिर्जभयामसि<sup>(८)</sup>।
(१९)यया त्वमुद्भिनस्योषधे पृष्टिया ऋधि स्विम्म जित्रेन्दन्तु कीर्त्या यर्णसा ब्रह्मवर्चसेन्<sup>(१९)</sup>। (१९) खुजाऽ-

'हिमनतस्परि' हिमनत्पर्वतस्थोपरि, 'जातं' उत्पंत्रं, 'चैककुरं' चिककुत्पर्वतमम्बन्धि, 'यत्' 'त्राञ्चनं', विद्यते । 'त्रमृतस्य मूलेन' सुखस्य कारणेन, 'तेन' त्रञ्चनेन, 'त्ररातीर्जभयामसि' त्रचूनि-नात्रयामः ॥

कल्पः । श्रधैतानि कुश्चतर्णकानि समुक्तिय दर्भसम् निद-धाति, यथा लमिति । पाठस्त । (१०)यथा लमुद्भिनस्थोषधे ० यश्चसा ब्रश्चवर्षसेन"(१०) इति । हे 'श्रोषधे' दर्भसम्म, 'प्रथिखाः', खपरि 'यथा लं', 'उद्भिनस्थि' उत्पद्यसे, 'एवं', 'इसे' कुश्चाः, 'कीर्त्थादिभिः सह 'उद्भिन्दम्मु' जत्पद्यम्तां । कीर्त्तियश्चसेः, स्रोकद्यगतलेन भेदः ॥

कत्यः । श्रजञ्चेतद्दः पचते यवेदिनञ्च, श्रजोसीत्यजस्य प्राश्रीयात् इति । पाठस्त । (११) "श्रजेसि • देवा १ सि" (११) इति । दे पक्षद्रव्य, त्वं 'श्रजोसि' श्रजसनन्ध्यसि, श्रतः 'श्रस्मत्', सकाश्रात्, 'श्रधा' पापानि, 'देवंसि' वैराणि च, 'श्रज' श्रपगमय ॥

क्ला:। यवीदनस्य च प्राम्नाति, यवीसि इति । पाठस्त ।

स्यजाऽसाद्घा देषां श्रीतः । (११) युवाऽसाद्-घा देषां श्रीतः ॥ २ ॥ सम्यारं खा भव, जम्भयामित, चीर्षां च ॥ अनु०१०॥

# श्रय एकादशाऽनुवाकः।

( अपं नः शोर्षचद्घममें शुशुध्या र्यिं। अपं नः

(१२)"यवासि ॰ देषा एसि<sup>(१२)</sup> इति । हे त्रोदन लं 'यवासि' यवसम्बन्धसि, त्रतः 'त्रसत्तः सकात्रात्, त्रघा' पापानि, 'देषां-सि' वैराणि च, 'यवय' प्रथक् कुरू ॥

इति सायनाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके षष्ठप्रपाठके दश्रमाऽनुवाकः॥ १०॥

## श्रय एकादशेऽनुवाकः।

पूर्वानुवाके मृत्यवे खाहिति यो होम उत्तः, तदनन्तरसेवैतर्भन्ते-दीदम खुवाइतीर्जुद्धयात्। तत्र प्रथमं मन्त्रमाह । (१)"त्रप मः भोग्राचत् । भोग्राचदघं"(१) इति। पूर्वानुवाके व्याख्याते। मन्तः॥ शे। श्रुपं नः शे। श्रुचिया सुगातुया वसूया च यजा-महे। श्रपं नः शे। श्रुचद्घं (१)। (१) प्रयद्गन्दिष्ठ एषां प्रा-स्माका सन्न स्वर्यः। श्रपं नः शे। श्रुचद्घं (१)। (४) प्रयद्-ग्रेः सहस्वता विश्वता यन्ति स्वर्यः। श्रपं नः शे। श्रुच-द्घं (४)। (४) प्रयत्ते श्रग्ने स्वर्यो जायेमहि प्रते व्यं। श्रपं नः शे। श्रुचद्घं (४)॥ १॥

त्रथ दितीयमार । (२) ''सुचेनिया सुगातुया ० शोग्रुच्दघं'' (२) दिति । 'सुचेनिया' शोभनचेनयोग्यया, 'सुगातुया' शोभनगिति । योग्यया, 'वस्रया च' धनप्राप्ति हेतुस्तयापि, श्रनया श्राद्धत्या 'यजामहे' पूज्यामः । श्रप न दत्यादि पूर्ववत् ॥

त्रय हतीयमार । (२)"प्र यद्गन्दिष्ठ ॰ ग्रीग्रह्ण्यदघं"(९) इति । 'यत्' यदा, 'एषां' ज्ञातीनां, 'भन्दिष्ठः' त्रतिश्रयेन भट्टः पुरुवार्थः, प्राप्यते, तदानीं 'त्रास्माकासः' त्रस्मत्मन्धनः, 'स्रर्थञ्च' विद्वांसेऽपि, पुत्रपात्रादयः, प्राप्यन्तां॥

श्रय चतुर्थमाह । (४) 'प्रयद्गेः ० श्रोश्युचद्घं' (४) इति । यच्छव्दः प्रसिद्धिवाची । 'यत्' प्रसिद्धाः, 'स्ररयः' विदांसः, 'सहस्वतः' बलवतः, 'श्रग्नेः', सकाश्रात्, 'प्रयन्ति' प्रकर्षेष प्राप्नुवन्ति ॥

त्रय पञ्चममाह। (५) "प्र यत्ते त्रग्ने ॰ शोश्युचद्घं "(५) इति। हे 'त्रग्ने', वयं 'ते' तव, 'यत्' प्रसिद्धाः, 'स्ररयः', 'ते' लदीयाः,

(१) त्वः हि विश्वतामुख विश्वतः पर्भूरसि । श्र-पेनः श्राश्चेचद्वं (१)। (१) हिषो ना विश्वता मुखाऽति ना-वेव पार्य। श्रपं नः श्रोश्चंचद्वं (१)। (१) सनः सिन्धं मि-व नावयाऽतिपर्वा स्वस्तये। श्रपं नः श्रोश्चंचद्वं (१)।

प्राप्ताः, चृतः, 'वयं', श्रपि, 'ते' लदीयाः, 'प्रजायेमिहि' 'प्रक-र्षेण भ्रयास्म \*॥

त्रथ षष्ठमाइ। (१) "ल्रष्ट्रि विश्वतामुख श्रीष्ठा चर्घं "(१) दिता। हे 'विश्वतामुख' सर्वता ज्वालायुक स्रग्ने, 'लं', 'विश्वतः' सर्वत्र, 'परिश्वरिक्ष' वैरिणां परिभविष्ठ॥

त्रय सप्तममाह। (०) 'दिषो नो विश्वतीमुख ० शोश्य सर्घं' (०) दिति। हे त्रयो 'नः' श्रस्माकं, 'दिषः' देविषः. 'मुखा' मुखानि, 'वि-श्वतः' सर्वसादेशात्, 'श्रतिपार्य' श्वतीत्य परता नय। तत्र दृष्टान्तः। 'नावेव' यथा नावा परतसार्यन्ति तदत्। यदा हे 'विश्वतीमुख' श्रम्भे, 'दिषः' श्रनून्, 'श्वतिपार्य', द्दित व्याखोयं॥

त्रयाष्ट्रममाह । (न) 'स नः सिन्धुमिव ॰ शोग्राचदघं" (न) इति । हे त्रग्नी 'सः' लं, 'नः' श्रसाकं, 'खल्ये' चेमाय, 'श्रतिपर्ष' दुः-खजातमतीत्य परतः प्रापय । तत्र दृष्टान्तः, 'नावया सिन्धुमिव' यथा खोके नावा समुद्रनारयन्ति तदत् ॥

<sup>\*</sup> इ अमे ये वयं ते तव स्रय स्तोद्ध नामैतत् प्रकर्षेण स्तोतारः। यक्ष्वस्त्रभतेस्तक्ष्वस्थाप्तर्भयः। ते वयं प्रजायेमिष्ठ प्रजां प्राप्तयाम,तव प्रसादेन तव स्वभूता इति K चिक्रितपुक्तकपाठः।

(८) आपं प्रवणादिव यतीरपाऽस्मत्येन्दताम् । अपं नः श्रेशंचद्घं(८)। (१०) उद्दनादुंद्कानीवाऽपाऽस्मत्यं-न्दताम्घं। अपं नः श्रेशंचद्घं(१०)॥ (१९) आनन्दायं प्रमोदाय पुनरागाः स्वान् युद्दान्। अपं नः श्रेशं-चद्घं(१९)। (१९) न वै तचु प्रमीयते गैरिश्वः पुरुषः पृश्रुः।

ं त्रथ नवममार । (८) "श्रापः प्रवणादिव शोग्र पद्घं" (८) इति । 'प्रवणात्' निष्वदेशात् निमित्तभ्रतात्, 'यतीः' गच्छम्यः, द्वं श्राप इव', 'श्रस्मत्तः सकाशात्, 'श्रघं' पापं, 'श्रपेत्य' 'खन्दन्तां' प्रवा-इरूपेण गच्छत् ॥

त्रय दशममाइ। (१०) ''उद्दनादुदकानीव ० श्री ग्रु चट्घं' '(१०) दिति । 'उद्दनात्' उन्नत प्रदेशस्थादनात् सकाशात्, त्रधः कुस्यया समागतानि 'उदकानि', यथा निस्तदेशं प्रति स्वन्दन्ते । तथा श्रमः सकाशात्, 'त्रघं' श्रपेत्य 'स्वन्दतां' ॥

त्रधैकादशमाइ। (१९) आनन्दाय १ शोश्युचद्घं (१९) दित। 'त्रानन्दाय' मरणाभावनिमित्तसन्तेषाय, 'प्रमोदाय' विषय-भोगनिमित्तप्रकृष्टद्वंषाय, 'पुनः', त्रपि स्वकीयान् 'स्ट्हान्', प्रति 'त्रागां' त्रागते। दिस्र ॥

श्रथ दादश्रमार । (११) "नवे तव प्रमीयते ॰ श्रोश्युचद्घं" (११) दिति । 'यव' यिसन् देशे, 'ददं ब्रह्म' पूर्वी कं ही समस्त्रजातं,

<sup>\*</sup> निर्गता इति K चिक्रितपुक्तक्रपाठः।

यचेदं ब्रह्मं क्रियते परिधिर्जीवनाय कमर्प नः ग्रेगित्रंचद्धं (११) ॥ २॥

श्रुघं, श्रुघं, चुत्वारि च ॥ श्रनु० ११॥

## त्रय दादशोऽनुवाकः।

(१) अपंच्याम युवृतिमाचरंन्तीं मृतायं जीवां परिखी-

'जीवनाय' जीवनाथें, 'कं' सुखं, यथा भवति तथा, 'परिविः' परिधानं क्रियते। 'तच' देशे, 'गैाः', 'ऋखः', वा 'पुरुषः', ऋगो वा 'पश्रः', 'न' एव 'प्रमीयते' सर्वथा न सियते। ऋत-सार्थे 'नः' ऋसारीयं, 'ऋषं', 'ऋपशेश्रुचत्' ऋपेत्य दग्धं भवतु॥

दति सायनाचार्य्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरा-रखके षष्ठप्रपाठकं एकादग्रोऽनुवाकः॥११॥

#### श्रथ दादभोऽनुवाकः।

राजगव्या इनममुत्तर्गश्चिति दे। पर्ची, तत्र इननपचे मन्त्राः पूर्वमेवोक्ताः, श्रथोत्तर्गपचे मन्त्रा उच्चन्ते। कन्त्रः। यदु-त्युजन्ति, श्रपश्चाम युवितमाचरन्तीं, सच्चा नः खस्तये इत्यन्ताभिः तिस्रभिः प्रसर्वं राजगवीमग्रीन् प्रेतं दाहचितिं च परिणीयेति। तत्र प्रथमामाइ। (१)"श्रपश्चाम युवितमाचरन्तीं ॰

यमानां। श्रुश्चेन या तमसा प्राचिताऽसि प्राचीमवी-चीमव्यवरिष्धै १)। ११)मधैतां माश्स्तां श्रियमाणा देवी सती पित्र जाकं यदेषि। विश्ववारा नभसा संबंधनन्यु-

श्रवाचीमवयश्रिकीं" (दित । 'मृताय' मृतपुरुषार्थे, 'परिष्णेय-मानां', 'जीवां' जीवनीं, 'युवतों' येवनवत्पृष्टाङ्गीं, युवतिलेक भावितां वा दृद्धां, 'श्राचरनीं' श्रागच्छनों, राजगवीं वयं 'श्र-पश्राम'। 'या' राजगवी लं, 'श्रत्येन तमसा' जरातिष्रयेक' मरणभीत्या वा दृष्टिप्रसारणाभावेन श्रत्यन्तिविज्ञेन तमसा, 'प्रा-दृता', भवसि। 'श्रिरकीं' श्रदिंशार्थं, 'प्राचीं' प्राक्तुखीं, 'श्रवाचीं' श्रवाङ्मुखीं, तां राजगवीं, 'श्रवयन' वयं श्रवेमः, जानीमः॥

त्रथ दितीयामाइ। (१) "मयेतां माश्र्लां • पयसा तृणीहि" (१) दिता। 'मया', 'भ्रियमाणा' प्रपाय्यमाणा, राजगवी, 'एतां' रिचतां लां, 'माश्र्लां' मन्यतां, श्रद्धमनेन रिचता नतु मिर्य्यामि दत्येवं निश्चिनोलित्यर्थः। हे राजगवि 'यत्' यस्नात्कारणात्, श्रमेनेगपाकरणमाचेण 'देवी' देवतात्मिका, 'सती', 'पिष्टलेकां, प्रति 'ऐवि' श्रागच्छसि। 'विश्ववारा' मर्वेवरणीया, प्रार्थनीया, 'नभ-सा' श्राकाशमार्गेण, 'संव्ययन्ती' श्रुलोकं संत्रणती, हे राजगवि तथाविधा लं 'नः' श्रस्नाकं, 'उभी लोकी' एतलेकाकपरकंकी,

<sup>\*</sup> अञ्चकारातिग्रयेनेति E चिक्रितपुक्तकपाठः।

भी नें। खोकी पयसा चेखी हि<sup>(२)</sup>। (२) रिविष्ठाम् मिं मधुंम-न्तमूर्मिख्मूर्जेखन्तं त्वा पयसे । सक्ष् र्य्या सम् वर्षसा सचेखा नः खक्तर्ये<sup>(२)</sup>। (४) ये जीवा ये चे मृता ये जाता ये च जन्याः। तेश्री घतस्य धार-

'पयसा' चीरेण, त्रभ्या'तृशीहि' त्रातृती कुह, चीरपूर्वी कुह इत्यर्थः॥

श्रथ हतीयामाइ। (१) "रियष्टामियं ॰ सम्सता नः सम्सत्ते । हे त्रग्ने, वसं लां 'त्रिग्निं', 'पयसा' पयो मु-स्थाने । हे त्रग्ने, वसं लां 'त्रिग्निं', 'पयसा' पयो मु-स्थाने । स्थाने स्थाने । 'स्थाने स्थाने स्थाने प्राप्तियायः। 'मधुमन्तं' मधुरद्रव्ययुक्तं, 'जिर्मिणं' उत्कर्षयुक्तं, 'जिर्जस्वन्तं' मस्यन्तं । हे त्रग्ने 'स्वस्त्ये' सेमार्थे, 'नः' 'श्रसान्,' 'रया' धनेन, 'संस्वस्त्व' सम्यन्ये। स्थान्यः, 'वर्चसा' कान्यापि, स्थानस्त्वः॥

कत्यः । ये जीवा इत्यभिमच्य, इति । पाठसः । (४) "ये जीवा ये च ॰ मधुधारा खुन्दतो" (४) इति । 'ये जीवाः' ऋसात्कुले जीवन्तो ये पुरुषाः सन्ति, 'ये च मृताः', सन्ति, 'ये', ऋषि इदानीं 'जाताः' उत्पन्नाः, 'ये च जन्याः' इतः परं जनयितव्याः, 'तेभ्योः धार्यितं' तान् 'स्वीन् पेषियितं, 'घृतस्य', सन्तिभी 'मधुधारा' यितुं मध्धारा व्युन्द्ती (१) । (१) माता रुद्राणीं दुष्ति। वस्तिना स्वसीऽऽदित्यानी मस्तस्य नाभिः। प्र ण् वेषं चिकितुषे जनीय मा गामनी गामदितिं विधष्ट (१) । (१) पिवतृद्वं त्यांन्यतु । श्रीमुत्सृजत (१) ॥ १२॥

मधुररसेापेता, तथा धारया, 'व्यन्दती' विश्वेषेण क्षेदनवृत्रा वर्त्तते॥

कल्यः । माता रहाणामिति दाभ्यामुत्रुजन्ति, इति। तत्र
प्रथमामाइ। (१) भाता रहाणां दुहिता ० गामनागामिदितिं
विधिष्ट (१) इति । इयं राजगवी 'रहाणां', एकादश्वसङ्खाकानां,
'माता' माह्यस्थानीया, 'वस्तनां', श्रष्टसङ्खाकानां, 'दुहिता'
पुत्रीस्थानीया, 'श्रादित्यानां', दादश्वसङ्खाकानां, 'स्वसा' भगिनी-स्थानीया, 'श्रमृतस्थ गाभिः' ऐहिकस्थामुश्विकसुखस्थ च गाभि-स्थानीया, श्रतः कारणात् 'चिकितुषे' श्रानयुक्ताय, 'जनाय' 'स्थिनक्समृहाय, 'नु' चिप्रं, 'प्रवेश्चं', प्रकर्षेण कथायामि। किं कश्चते इति तदु स्थते, 'श्रनागां' श्रपराधरहितां, 'श्रदितिं' श्रखण्डनीयां, 'गां' राजगवीं, श्रनुस्तरण्डपेणापाद्यतां, 'मा विधिष्ट' हे जनाः श्रस्था वधं मा कुद्त ॥

त्रथ दितीयामाच । (१)"पिबद्धद्कं ॰ त्रीमुत्तुजत"(१) इति ।

# विधष्ट, दे च ॥ अनु० १२॥

परे युवारसं, प्रविद्वान्। सुवनस्य, ऋभ्यावेदत्खा श्रजोऽभागः, श्रयं वै, चतुंश्रत्वारि्×श्रत् (१)॥य र्तस्य, त्वत्, पञ्च(२) ॥ प्रकेतुना, इदन्ते, नाके सुपर्धं, ये युध्यन्ते, तपसा, ऋष्यंन्वतीरेवतीः सःर्भध्वं, স্মष्टावि ংমনি:,(३)॥ यन्ते,यत्ते,उत्तिष्ठाऽतः,इदन्ते, उ-त्तिष्ठ पेहि, সক্ষান্, यहै, उदयं, স্বযं, पर्चवि ংমনিः(৪) ॥ श्रायातु, चि श्रात्(पू) ॥ वैश्वान्रे, तस्मिन्, दुपः, इमं, श्रपेत, ऋषाभिः, युज्यन्तामघ्रियाः। श्रदिते, पारं, वः श्राप्यायख, सप्तिवं श्यतिः(ई) ॥ उत्ते तस्रोमि,श्रिष्ठितिः, तिभ्यंः पृथिवि, षद्ढोता, परं, मे, शग्माः, पृंथिव्याः, श्चन्तरिष्ठस्य, दाचि १ श्रत्(७) ॥ श्रपूपवीन, श्रसी, दर्भ(८) ॥ शत दंश रतास्ते, ते दिशः सर्वाः,श्रक्षान, विश्यितः(१) ॥ त्रारीहत, तनुवै क्रूरच्चकार्, पुनः, मृत्यवे मा ने।ऽनुंगात्, दग्नहे, दुमा नारीः, परिः, चर्याविष्प्रातिः(१०) ॥ श्रपं नः,सुक्षेचिया,प्र यझन्दिं छ,प्र यदग्नेः,प्रयत्ते अग्ने,त्वः हि, दिषः, स नः सिन्धुं, आर्पः इयं राजगवी यत्र कापि खेच्छया 'उदकं पिबतु'। 'हणानि', च

\* खादर्भमात्रेषु एतदाकां वर्त्तते। परन्तु तदिभाषी नानुमीयते।

Digitized by Google

प्रवणात्, उद्दनात्,श्रानन्दाय, न व तम्, चतुर्विःशतिः(११)॥ अपश्याम, ष्टेणोद्दि, दाद्रेश। द्वादेश (१२)॥
परे युवारसं,श्रायातुः एतास्ते सप्तविरशतिः (२९)॥
ॐ तत्सत्। सन्त्वां सिम्बामि यजुषा प्रजामायुर्धनं च।
ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः। हरिः ॐ॥

भचयतु। 'न्नोम्' वयमङ्गीकुर्मः। 'उत्सन्नत' हे जनाः बद्धामेनां राजगवीं परित्यन्त ॥

यो दर्शपूर्णमासादिपित्निधान्त देरितः।
कर्मकाष्डः समग्रीयं व्याखाता बाखबुद्धये॥
वेदार्थस्य प्रकाशेन तमा हार्दे निवारयन्।
पुमर्थांस्तुरो देवादिद्यातीर्थमहेस्ररः॥

इति सायमाचार्य्यविर्त्तिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरार-स्थके षष्टप्रपाठके दादभोऽनुवाकः ॥ १२॥

समाप्तञ्च षष्ठप्रपाठकः॥

# तैत्तरीय आरणयके

सप्तमप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः॥

#### इरिः 🧐 ।

शं नी मिनः शं वर्षणः। शं नी भवत्वर्यमा।
शं न इन्द्रो हद्द्स्पतिः। शन्तो विष्णुरुरुक्रमः।
नमी ब्रह्मेणे। नमस्ते वाया। त्वभेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि। त्वाभेव प्रत्यक्षं ब्रह्मं विद्धामि। चृतं विद्धामि। सत्यं विद्धामि॥ तन्मामेवतु। तद्दक्तारंमवतु। श्रवंतु मां। श्रवंतु वृक्तारं। अशन्तिः शान्तिः
शान्तिः॥१॥

सत्यं वदिष्यामि, पञ्च च ॥ श्रनु॰ १\* ॥

श्रथ दितीयोऽनुवाकः ।

🤏 श्रीक्षां व्यास्थास्यामः। वर्षः स्वरः। माचा वर्षः। सामं सन्तानः। दत्युक्तः,श्रीक्षाध्यायः॥१॥

<sup>\*</sup> पूर्वपिठतानुवाकेषु प्रान्तिमन्त्रा चनुवाकेषु न ग्राणिताः। चन तु तिहिपरीतम्॥

# शीक्षां, पर्च ॥ श्रनु॰ २ ॥

#### श्रय हतीयाऽनुवाकः ।

मह नौ यशः। सह नौ ब्रह्मवर्चसं। अधातः सः हिताया उपनिषदं व्याखास्यामः। पष्चस्विधक्तरखेषु।
श्रिधिकाकमिधक्योतिष मधिविद्यमिधप्रजम्थातः। ता
महासः हिता द्रेत्याच्छते। श्रयाधिकोकं। प्रिविद्यम्
पूर्वकृपं। द्याकतरकृपं। श्राकाशः सन्धः॥१॥

वायुंः सन्धानं। इत्यंधिक्षोकं। श्रयाधित्र्योतिषं। श्रयाधित्र्यातिषं। श्रित्राः पूर्वकृपं। श्रादित्य उत्तरकृपं। श्रीपः सन्धः। वैद्युतः सन्धानं। इत्यंधिज्योतिषं। श्रयाधिवृद्यं। श्रापार्यः पूर्वकृपं॥ २॥

श्रन्तेवास्युत्तररूपं। विद्या सन्धिः। प्रवचने सन्धानं। इत्यधिवद्यं। श्रयाधिप्रजं। माता पूर्वरूपं। पितात्तररूपं। प्रजा सन्धिः। प्रजनने सन्धानं। इत्यधिप्रजं॥ ३॥

श्रयाध्यातां। श्रधरा इतः पूर्वेरूपं। उत्तरा इनुर-त्तरकूपं। वाक् सन्धिः। जिच्चा सन्धानं। इत्यध्या-

<sup>\*</sup> षधिच्यातिष्ठमिति सर्वत्र B, J, चिक्रितपुक्तवद्यपाठः।

तमं। इतीमा मंहास्रहिताः। य एवमेता महासर्र-हिता व्यास्थाता वेद। सन्धीयते प्रजीया पृश्विभिः। ब्रह्मवर्षसेनानाचेन सुवर्गेष लेकिन ॥ ४॥ सन्धिः, त्राचार्यः पूर्व्वकृषं, इत्यध्प्रजं,लेकिन,॥ त्रानु०॥ ३॥

## श्रथ चतुर्थे। जुवाकः ।

यम्छन्दंसास्रवभा विश्वरूपः । छन्दोभ्योऽध्यस्-तात्सम्बसूर्व । स मेन्द्रां मेधया स्पृणातु । श्रम्तत्य देव धारंणा भ्र्यासं । श्रीरं मे विचर्षणं । जिच्चा मे मधुमत्तमा । कणीभ्यां भूरिविश्रुवं । ब्रह्मणः काशोऽसि मेधयाऽपिहितः । श्रुतं में गापाय । श्रा-वहन्ती वितन्याना ॥ १ ॥

बुर्वाणाऽचीरंमात्मनः। वासीः सि मम् गावंशः। श्रुक्तपाने चं सर्वदा। तता मे श्रियमावं । खोमणां प्रमुभिः सह खाहा। श्रा मा यन्तु ब्रह्मचारिणः खाहा। वि मा यन्तु ब्रह्मचारिणः खाहा। वि मा यन्तु ब्रह्मचारिणः खाहा। प्रमायन्तु ब्रह्मचारिणः खाहा। प्रमायन्तु ब्रह्मचारिणः खाहा। श्रमायन्तु ब्रह्मचारिणः खाहा। श्रमायन्तु ब्रह्मचारिणः खाहा। श्रमायन्तु ब्रह्मचारिणः खाहा।

यशे जनेऽसानि खाई।। श्रेयान् वस्येसोऽसानि खाई।। तं लो भग प्रविशानि खाई।। स मी भग प्रविश् खाई।। तिसीन्त्सइस्रेशाखे। नि भेगाऽइं त्वियं खजे खाई।। यथाऽऽपः प्रवेता यन्ति। यथा मासी श्रद्धजेरं। एवं मां ब्रह्मचारिणः। धात्रायं-न्तु सर्वतः खाई।॥ प्रतिवेशीऽसि प्र मी भाइ प्र मी पद्यखा ३॥

वितृत्वाना, श्रमीयन्तु ब्रह्मचारिणः खाद्दा, धा-तुरायन्तु सुर्वतः खाद्दा, एकंच्च ॥ श्रनु० ४ ॥

## श्रथ पश्चमाऽनुवाकः।

भूर्भृवः सुव्रिति वा एतास्तिसे व्याह्नतयः। ता-सामु इ स्मैतां चंतुर्थी । माद्याचमस्यः प्रवेदयते। मद्दुर्ति। तद्वस्रां। स ज्ञातमा। अक्रान्यन्या देवताः। भूरिति वा ज्ययं खेकाः। सुव दत्यन्तरिक्षं। सुव-रित्यसा खेकाः॥१॥

मह् इत्यंदित्यः। श्रादित्येन वाव सर्वे बेाका महीयन्ते। भूरिति वा श्राग्नः। भव इति वाग्रः। सुवरित्यंदित्यः। मह् इति चन्द्रमाः। चन्द्रमसा वाव सवीणि ज्योती १ षि महीयन्ते। भूरिति वा ऋषः। भव इति सामीनि। सुवरिति यर्नू १ षि॥२॥ मह इति ब्रह्मां। ब्रह्मणा वाव सर्व्वे वेदा महीयन्ते। भूरिति वे प्राणः। भव इत्येपानः। सुवरिति व्यानः। मह इत्यन्तं। अन्नेन वाव सर्व्वे प्राणा महीयन्ते। ता वा एताश्चतंसश्चतुद्धा। चतंसश्चतद्धो व्याह्मतयः। ता यो वेद्रं॥ स वेद् ब्रह्मा। सर्वेऽसी देवा बिलमार्व-हिता॥ ॥

श्रुसौ सोकः, यर्गू श्वि, वेद्, दे चं॥ अनु०५॥

## श्रय षष्ठाऽनुवाकः।

स य एषे। ज्यस्ति हिर्ण्ययः। तस्मित्र्यं पृष्ठेषे। मन्। मयः। अस्ति हिर्ण्ययः। अन्तरेण तास्ते। य एष स्तने इवावसम्बेते। सेन्द्रये। निः। यचाऽसै। केशान्ते। विवर्णते। व्यपे। स्रोष्कपासे। सूरित्यप्री। प्रतितिष्ठति। भव इति वाया॥ १॥

सुव्रित्यादित्ये। मह् इति ब्रह्मणि। श्राप्नोति स्वाराज्यं। श्राप्नोति मनसस्यतिं। वाक्पंतिश्वक्षंव्यतिः। श्रीचंपतिर्विज्ञानपतिः। एतत् तती भवति। श्राकाश- श्रीरं ब्रह्मं। सात्मं प्राणारामं मनं श्रानन्दं। श्रान्तिसम्बम्मतं॥ इति प्राचीनयायोपास्त॥ २॥ वाया, श्रमृतं, एकंच ॥ श्रनु० ६॥

## श्रय सप्तमोऽनुवाकः ।

पृथियंन्तरिष्टं द्यौदिशीऽवान्तरिष्ट्रः । श्रुप्तिवीयुरादित्यश्रम् नर्श्वाणि। श्राप् श्रोषंधयो वनस्पत्य श्राकाश श्रात्मा। इत्यंधिभूतं। श्रश्वाध्यातमं।
प्राणोऽपानी व्यान उद्गनः समानः। चशुः श्रोचं
मनी वाक्षक्। चभ माश्सः स्नावास्थि मुज्जा। एतदंधिविधाय ऋषिरवीचत्। पाङ्गं वा दुदः सर्वं॥ पाङ्त्रोनैव पाङ्गं स्प्रणोतोति॥ १॥
सर्वं, एकं श्र्वा श्रुनु ०॥

# त्रय त्रष्टमाऽनुवाकः ।

श्रोमिति ब्रह्मं। श्रोमितीदः सर्वः। श्रोमित्येतदंनुक्तिर्हं सा वा श्रुप्याश्रीव्येत्याश्रीवयन्ति। श्रोमिति
सामीनि गायन्ति। श्रोःशोमिति शस्त्राणि शःस-

<sup>\*</sup> खवान्तरदिशा इति  $^{
m B}$ ,  $^{
m J}$ , चिक्कितपुक्तकदयपाठः।

न्ति। श्रोमित्येष्वर्षुः प्रतिग्रं प्रतिय्णाति। श्रोमित् ब्रह्मा प्रसीति। श्रोमित्यं प्रिहेष्णने जानाति। श्रो-मितिं ब्राह्मणः प्रवृष्यक्षां इ ब्रह्मीपाप्तवानीति । ब्रह्में वापाप्रीति॥१॥

श्रों, दश॥ श्रनु॰ ८॥

#### श्रय नवमाऽनुवाकः।

क्रतम्ब स्वाध्यायप्रवंचने च। सत्यम्ब स्वाध्यायप्रवंचने च। तप्रश्च स्वाध्यायप्रवंचने च। तप्रश्च स्वाध्यायप्रवंचने च। श्रम्भ स्वाध्यायप्रवंचने च। श्रम्भ स्वाध्यायप्रवंचने च। श्रम्भ स्वाध्यायप्रवंचने च। श्रम्भ स्वाध्यायप्रवंचने च। प्रजा च स्वाध्यायप्रवंचने च। प्रजा च स्वाध्यायप्रवंचने च। प्रजातिश्च स्वाध्यायप्रवंचने च। प्रजातिश्च स्वाध्यायप्रवंचने च। सत्यमिति सत्यवचा राष्ट्रीतरः। तप इति तपा नित्यः पार्रिशृष्टिः। स्वाध्यायप्रवंचने चवित नाका माह्रस्थः। ति तपस्ति तपः॥१॥ प्रजा च स्वाध्यायप्रवंचने च, षर्च॥ श्रनु०१॥

## श्रथ दश्रमाऽनुवाकः।

श्रुहं वृक्षस्य रेरिवा। कोक्तिः पृष्ठं गिरेरिव। जर्धः पंविचा वाजिनीव स्वस्तंमस्मि। द्रविण् सुवेर्चसं। सुमेधा श्रेस्तोक्षितः। इति चिश्रक्कोर्वेदानुव्चनं॥१॥ श्रहः, षट्॥ श्रनु०१०॥

#### श्रय एकादशोऽन्वाकः।

वेदमनूचाचार्ये। स्ति । सत्यं वद। धर्मच्चर। स्वाध्यायांना प्रमदः। श्राचार्याय प्रियंधन्मा हत्य प्रजातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीः। सत्याच प्रमंदित् व्यं। धर्माच प्रमंदित्व्यं। कुश्लाच प्रमंदित्व्यं। भूत्ये न प्रमंदित्व्यं। स्वाध्यायप्रवचनाभ्यां न प्रमंदित्व्यं॥ १॥

देविपतृकार्याभ्यां न प्रमंदित्व्यं। मातृ देवे। भव। पितृ देवे। भव। श्राचार्यदेवे। भव। श्रातिर्घिदेवे। भव। यान्यनवद्यानि कर्माणि। तानि सेवितव्यान्ति। ने। देतराणि। यान्यस्माकः सुचेरितानि। तानि त्वयापास्यानि॥२॥ ना इतिराणि। एके चासमञ्जेयी श्रेसी ब्राह्मणाः। तेषां त्वयासनेन प्रश्वसित्व्यं। श्रेष्ठ्या देयं। श्रिश्रेष्ठा देयं। श्रिया देयं। हिथा देयं। भिया देयं। संविदा देयं। श्रेष्ठा यदि ते कमीविचिकित्सा वा दत्तविचिकित्सा वा स्यात्॥ ३॥

ये तच ब्राह्मणीः सम्मर्शिनः। युक्ती श्रायुक्ताः।
श्रालुष्ट्री धर्मकामाः स्यः। यथा ते तचं वर्तेरन्। तथा
तचं वर्तेथाः। श्रायाध्याखातेषु। ये तच ब्राह्मणीः सम्मश्रिनः। युक्ती श्रायुक्ताः। श्रालुष्ट्री धर्मिकामाः स्यः। यथा
ते तेषुं वर्तेरन्॥ तथा तेषुं वर्तेथाः। एषं श्रादेशः। एष
उपदेशः। एषा वदे।प्निषत्। एतदेनुश्रासनं। एवमुपासित्थां। एवमु चैतदुपास्यं॥ ४॥

खाध्यायप्रवचनाभ्यां न प्रमंदित्व्यं, तानि त्वयां-पास्यानि, स्यात्, तेषुं वर्त्तेरन्, सप्त चं॥ श्रनु॰ ११॥

## श्रघ दादशीऽनुवाकः।

शकी मिचः शं वर्षणः। शकी भवत्वर्यमा। शक् इन्द्रो रहस्पतिः। शकी विष्णुरुरुक्रमः। नमे ब्र-स्रोणे। नमस्ते वाया। त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि। त्वा- मेव प्रत्यक्षं ब्रह्माऽवीदिषं। कृतमेवादिषं। सत्यमे-वादिषं॥ तन्मामीवीत्। तद्वक्तारंमावीत्। श्रावी-न्मां। श्रावीदकारं। ॐ शान्तिः शान्तिः ॥१॥

स्त्यमेवादिषं, पच च ॥ अनु॰ १२॥

शकः,(१)॥ श्रीक्षाः,(२)॥ सह नौ,(३)॥ यक्तर्स्सां, (४)॥ भूः,(५)॥ सयः,(६)॥ प्रियवी,(७)॥ स्रोमिति, (८)॥ श्रंतम्ब,(१)॥ स्रहं,(१०)॥ वेदमनूर्यं,(११)॥ शकः, दार्द्श॥ १२॥

शर्नः, मह इत्यादित्यः, ना इतराणि, चयाविर-श्रतिः॥ २३॥

समाप्तः सप्तमः प्रपाठकः।

## तैसिरीये आरखके.

ष्यसमपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

#### हरिः ॐ

सुष नाववतु । सुष्ठ नैं। भुनक्तु । सुष्ठ वीर्यं करवा-वहे । तेजस्व नावधीतमस्तु । मा विदिषावहें । अ शान्तिः शान्तिः ॥

क ब्रह्मविद्यामाति परं। तदेषाऽभ्यं ता। सत्यं ज्ञानमंननं ब्रह्मं। या वद् निहितं गृहायां पर्ने व्यान्मन्नं ब्रह्मं। या वद् निहितं गृहायां पर्ने व्यान्मन्। सीऽश्रुते सर्वान् कामान्तम् ब्रह्मंणा विपिष्ठिति। तस्माद्या एतस्माद्यासनं ज्ञाकाणः सम्भूतः। ज्ञान्वाणाद्यायः। वायार्प्तिः। ज्ञानेरापः। ज्ञान्नाः एथिवी। पृथिव्या ज्ञावध्यः। ज्ञावध्येभ्योऽकं। ज्ञान्नाद्रेतः। रेन्तसः पृष्ठेषः। स वा एष पृष्ठेषाऽकरस्मयः। तस्येदंमेव

<sup>\*</sup> आजाजेतः। रेतसः पुरुष रति परिवर्त्ते आजात्पुरुष रति B. J चिक्रितपुरुषकार्ये पाठः।

शिरः। श्रयं दक्षिणः पृष्ठः। श्रयमुत्तरः पृष्ठः। श्रयमात्मा। इदं पुच्छं प्रतिष्ठा। तद्य्येष स्नाको भवति॥ श्रनु॰ १॥

#### श्रथ दितीयाः नुवाकः ।

श्रमाद्वे प्रजाः प्रजायंन्ते । याः कार्श्व पृष्टिवीः श्रिताः। श्रथा श्रद्धेनैव जीवन्ति। श्रयैनद्पि य-न्यन्ततः। श्रवः हि भूतानां ऋषें। तस्रीतसर्वे विधर्मु-च्यते । सर्वे वैतेऽस्रमाप्तुवन्ति । येऽसं ब्रह्मोपास्ते । य-कः हि भूतानां ज्येष्ठं। तस्मात्सवीष्यम् चते। य-स्रोज्जानि जायंनी। जातान्यसेन वर्धनी। श्रदाते-ऽत्ति चं भूतानि। तस्भादनं तद्चंत इति। तस्मादा-रतसादमेरसमयात्। अन्ये।उन्तर आत्मा प्राणमयः। तेनैं प पूर्णः। स वा एष पुरुषविध एव। तस्य पुर्र-षविधतां । ऋन्वयं पुरुषविधः । तस्य प्रार्णं एव शिरः। व्याना दर्श्विषः पष्टः। श्रपान उत्तरः पष्टः। श्राक्षात्र श्रातमा। पृथिवी पुच्छं प्रतिष्ठा। तद्घेष श्लोको भवति ॥ अनु ०२॥

#### श्रय हतीयाऽन्वाकः।

प्राणं देवा अनुप्राणंन्ति। मनुष्याः पश्वंश्च ये।
प्राणो हि भूतानामायुः। तस्नात्सवीयुषमं च्यते। सविमेव त आयुर्धन्ति। ये प्राणं ब्रह्मोपासंते। प्राणो
हि भूतानामायुः। तस्नात्सवीयुषमुच्यंत द्रति। तस्यैष एव शारीर श्रात्मा। यः पूर्व्यय। तस्नादा एतस्नात्प्राण्मयात्। अन्योऽन्तर श्रात्मा मनोमयः। तेनैष
पूर्णः। स वा एष पुरुषविध एव। तस्य पुरुषविधतां। श्रन्वयं पुरुष्विधः। तस्य यर्जुरेव शिरः। श्रग्दक्षिणः पृष्यः। सामोत्तरः पृष्यः। श्रादेश श्रात्मा।
श्रव्यविक्तरसः पृक्षं प्रतिष्ठा। तद्ययेष श्लोको भवति॥ अनु० ॥

## त्रय चतुर्घाऽनुवाकः।

यते। वाचे। निर्वर्त्तते। अप्रीप्य मनेसा सुइ। श्रानन्दं ब्रह्मंगो विद्वान्। न विभेति कद्रीचनेति। तस्यैष एव शारीर श्रात्मा। यंः पूर्व्वस्य। तस्मा-द्वा एतस्मीन्मने।मयात्। श्रन्थोऽन्तर श्रात्मा वि-

<sup>\*</sup> रतस्थेति B चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>4</sup> U 2

ज्ञान्मयः। तेनैष पूर्णः। स वा एष पुरुषविध स्व।
तस्य पुरुषविधतां। अन्वयं पुरुषविधः। तस्य अंडैव ज्ञिरः। ऋतं दक्षिषः पृष्ठः। सत्यमुत्तरः पृष्ठः।
योग श्रातमा। महः पुच्छं प्रतिष्ठा। तद्य्येष स्नोको
भवति॥ अनु॰ ४॥

## त्रय पञ्चमाऽनुवाकः।

विज्ञानं युज्ञं तन्ति। कर्माख तन्तेऽपि च।
विज्ञानं देवाः सर्वे। ब्रह्म ज्येष्ठमुपासते। विज्ञानं
ब्रह्म चेदेदं। तस्माचेत प्रमाचेति। श्र्रीरे पार्मना
हित्वा। सर्वान् कामान्त्समञ्जेत इति। तस्वेष स्व
श्रारीर ज्ञात्मा। यः पूर्वस्य। तस्माद्या एतसादिज्ञानमयात्। अन्योऽन्तर ज्ञात्माऽऽनन्दमयः। तेनैष
पूर्वः। स वा एष पुरुषविध एव। तस्य पुरुषविधतां।
ज्ञान्ययं पुरुषविधः। तस्य प्रियंभेव श्रिरः। भादो
दिश्चाः पृक्षः। प्रमोद उत्तरः पृक्षः। ज्ञानंन्द ज्ञान्ता। ब्रह्म पुरुषे प्रतिष्ठा। तद्येष श्रोको भवित ॥ अनु पूर्वः प्रतिष्ठा। तद्येष श्रोको भ-

#### श्रथ षष्टीऽनुवाकः।

श्रमं सेव संभवित। श्रम् द्वाति वेद् चेत्। श्रास्त श्रद्धोति चेदेद। सन्तमेनं तता विदुरिति। तस्येष एव श्रारीर श्रात्मा। यः पूर्वस्य। श्रयातीऽनुप्रश्नाः। जताविद्वानमुं खोकं प्रत्य। कश्च न गंच्छती ३। श्राची विद्वानमुं खोकं प्रत्य। कश्चित्समंश्रुता ३०। सी-ऽकामयत। वृद्ध स्यां प्रजायेयेति। स तपीऽतप्यत। स तपंत्तिश्च। दृद्ध सर्वमस्त्रत। यदिदं किच्च। तत्मृष्ट्वा। तदेवानुप्राविश्वत्। तदंनुप्रविश्यं। सच्च त्यचीभवत्। विद्वानुप्राविश्वत्। तदंनुप्रविश्यं। सच्च त्यचीभवत्। विद्वानुप्राविश्वत्। तत्रव्यान्यान्यान्यान्यान्य। सत्यम्यवत्। विद्वानुप्राविश्वान्य। सत्यम्यवत्। यदिदं किच्च। तत्सत्यमित्याच्छते। तद्यम्भवत्। यदिदं किच्च। तत्सत्यमित्याच्छते। तद्योष श्लोको भवति॥ श्रनु० ६॥

## श्रय सप्तमे। (नुवाकः ।

श्रमदा द्रमर्थ श्रासीत्। तते। वै सद्शायत। तदात्मानः खर्यमकुरुत। तस्मात्तत्मुकतमुख्यत द्ति। यद्वैतत्सुक्षतं। रसो वै सः। रसः द्योवायं लब्ध्वाऽऽनं- न्दी भवित। की छोवान्यीत्कः प्राच्यात्। यदेष त्रा-काश त्रानन्दो न स्यात्। एष छोवानेन्दयाति। यदा छोवेष एतस्मिन्नहच्छेऽनात्म्येऽनिक्तेऽनिखयनेऽ-भयं प्रतिष्ठां विन्दते। श्रथ सोऽभयं गेता भवित। यदा छोवेष एतस्मिन्नदरमन्तरं कुकते। श्रथ तस्य भयं भवित। तत्त्वेव भयं विदुषे। मन्वानस्य। तद्येष स्नोको भवित॥ श्रनु००॥

## श्रय श्रष्टमाऽनुवाकः ।

भीषाऽस्मादातः पवते। भीषादेति स्वर्धः। भीषाऽ-स्मादित्रेश्वेन्द्रश्व। स्त्युधीवित पर्चम द्रति। सैषाऽऽन-न्दस्य मीमाप्सा भवति। युवा स्यात् साधुयुवाऽ-ध्यायिकः। श्वाशिष्ठो दृष्टिष्ठे। बिल्किः। तस्येयं पृषि-वी सर्वा वित्तस्य पूर्णा स्यात्। स एका मानुषं श्वा-नन्दः। ते ये शतं मानुषं श्वानन्दाः॥१॥

स एका मनुष्यगन्धर्वाणामानन्दः। श्रोचियस्य चाकामं इतस्य। ते ये शतं मनुष्यगन्धर्वाणामान-न्दाः। स एको देवगन्धर्वाणामानन्दः। श्रोचियस्य चाकामं इत्स्य। ते ये शतं देवगन्धर्वाणीमानन्दाः। स एकः पितृणां चिरलेकिलोकानीमानन्दः। श्रीचियस्य चाकामं इत्स्य। ते ये शतं पितृणां चिरलेकिलोकानी नीमानन्दाः। स एक श्राजानजानां देवानीमान-न्दः॥ २॥

श्रीचियस चाकामं हत्स्य। ते ये श्रतमाजानजानां देवानामानन्दाः। स एकः कर्मदेवानां देवानामानन्दः। ये कर्मणा देवानंपि यन्ति । श्रीचियस्य चाकामं ह-तस्य। ते ये शर्त कर्मदेवानां देवानामानन्दाः। स एका देवानामानन्दः। श्रीचियस्य चाकामं हतस्य। ते ये शतं देवानामानन्दाः। स एक इन्द्रंस्यान-न्दः॥ ३॥

श्रोचियस्य चाकामं इत्स्य। ते ये श्रतमिन्द्रंस्या-नन्दाः। स एका रुइस्पतेरानन्दः। श्रोचियस्य चा-कामं इतस्य। ते ये श्रतं रुइस्पतेरानन्दाः। स एकः प्रजापतेरानन्दः।श्रोचियस्य चाकामं इतस्य। ते ये श्रतं प्रजापतेरानन्दाः। स एका ब्रह्मंण श्रानन्दः।श्रोचि-यस्य चाकामं इतस्य॥ ४॥

स यश्चीयं पुरुषे। यश्चासीवादित्ये। स एकाः।

स यं एवं वित्। श्रासां से कात्रिय। एतमकमयमात्मानमुपंसङ्गामित। एतं प्रास्तमयमात्मानमुपंसङ्गामित। एतं मने मियमात्मानमुपंसङ्गामित। एतं
विज्ञानमयमात्मानमुपंसङ्गामित। एतमानन्दमयमात्मानमुपंसङ्गामित। तद्येष श्लोको भ्वति।
श्रनु॰ ८॥

# श्रघ नवमाऽनुवाकः ।

यते। वाची निवर्त्तने। अप्रीप्य मनसा सह। आनन्दं ब्रह्मणी विद्वाम्। न विभेति कुर्तश्वनेति। एतः इ वावं न तपति। किमइः साधु नाक्रवं। किमइं पापमकर् विमिति। स य एवं विद्वानेत आ-स्नानः स्पृणुते। उभे होवैष एते आस्नानः स्पृणुते। य एवं वेदं। इत्युंपनिषंत्॥ अनु० ६॥

ब्रह्मवित्, द्रदं, श्रयं, द्रदं, रक्वविश्यतिः(१)। श्र-वात्, श्रवंतसमयात्, प्राखः, व्यानः, श्रपानः, श्राक्षांशः, पृथिवी पुच्छ्रः,षिष्ठंश्यतिः(२)। प्राखं, यञ्जः, श्रक्,साम,श्रादेशः,श्रथवीकित्सः पुच्छं,द्राविश्तिः(३)। यतः, श्रुद्धा, श्रतंश, सत्यं, यागः, महः, श्रष्टादंश्(४)। विज्ञानं, प्रियं मादः, प्रमादः, श्रानन्दः, श्रह्म पुष्कं, दा-विश्रितः(५)। असंकेव, अष्टाविश्तः,(६)। असत्, वार्डश्(९)। भीषास्मात्, मानुषः, मंनुष्यगन्धवाणां, देवगन्धवाणां, पित्रणां, चिर्णाक्षेत्रकानां, श्राजा-नजानां, कर्मदेवानां देवानां, दन्द्रंस्य, ष्टइस्पतेः, प्रजापतेः, ब्रह्मणः, स यश्चं, सङ्ग्रामति, एकंपञ्चा-शत्(८)। यतः, कृतंश्चन, एकंदिश्(१)॥ श्रह्मवित्, य एवं वेद, द्रत्युपनिषत्\*॥

सुइ नाववतु । सुइ ना भुनक्तु । सुइ वीर्य्यं कर-वावहै । तेज्ञस्ति नावधीतमस्तु मा विदिषावहै । अ शान्तिः शान्तिः ॥

## इति ब्रह्मानन्दवस्री ॥ ॐ तत्सत् ॥

समाप्तारुष्टमः प्रपाठकः।

<sup>\*</sup> B, J सञ्चलपुनदये त्रश्चविदित्वादिपाठीः नास्ति।

## तैतिरीये आरखके

नवमप्रयाठके प्रथमी(नवाकः।

## इरिः ॐ।

स्इ नाववतु। स्इ नी भुनक्तु। स्इ वीर्यी क-रवावहै। तेज्ञस्व नावधीतमस्तु मा विदिषावहै। ॐ शान्तिः शान्तिः श

भगवें वाकणिः। वर्षणं पितरमुपंससार। अधी-हि भगवें ब्रह्मोति। तस्ता एतत्प्रावाच। अर्वं प्राणं चक्षुः श्रोचं मने वाचमिति। तः होवाच। यते। वा इमानि भूतानि जायन्ते। येन जातानि जोवं-न्ति। यत्प्रयंन्यभसंविशन्ति। तिहिजिद्यासस्व। त-दुद्योति। स त्रपेंऽतप्यत। स त्रपंस्तुष्ठा॥ अनु०१॥

#### श्रथ दितीयोऽनुवाकः ।

् अनं ब्रह्मोति व्यंजानात्। अन्ताहीत खल्विमा-नि भूतानि आर्यन्ते। अनेन आर्तानि जीवन्ति। श्रवं प्रयंन्यभिसंविश्वनीति। तद्विश्वार्थ। पुनर्वे वर्षेणं पितर्मुपंससार। श्रधीहि भगवे। ब्रह्मीति। तथ् होति। तथ् होताव। तपंसा ब्रह्म विजिश्वासख। तथे। ब्रह्मिति। स तपीऽतप्यत। स तपंस्तुश्वा॥ श्रनु०२॥

#### श्रय हतीयाऽनुवाकः।

प्रास्ते ब्रह्मीति व्येजानात्। प्रास्ताहीत सस्तिमानि भूतानि जार्यन्ते। प्रास्तेन जातानि जीवन्ति। प्रास्तं प्रयंन्यभिसंविश्वन्तीति। तद्दिज्ञाये। पुनर्वे वर्ष्यं पितर्मुपंससार। अधीष्टि भगवे। ब्रह्मीति। तथ ष्टावाच। तपंसा ब्रह्म विजिज्ञासस्त । तपे। ब्रह्मीति। स तपाऽतप्यत। स तपंस्तुष्ता ॥ अनु० ३॥

# श्रथ चतुर्थाऽनुवाकः।

मना ब्रह्मीत् व्यंजानात्। मनसो ह्यंव खिल्ड-मानि भूतानि जायन्ते। मनसा जातानि जीवन्ति। मनः प्रयंक्यभसंविश्वन्तीति। तदिज्ञाये। पुनरेव वर्षेषु पितरसुपंससार। श्रधीदि भगवा ब्रह्मीति। तः होवाच। तपंसा ब्रह्म विजिन्नासस्व। तपे ब्र-

#### श्रथ पञ्चमाऽनुवाकः।

विज्ञानं ब्रह्मोति व्यंजानात्। विज्ञानाञ्चेव खिल्य-मानि भूतीनि जायन्ते। विज्ञानेन जातीनि जीवे-न्ति। विज्ञानं प्रयंन्यभिसंविश्वनीति। तिद्वायं। पुनरेव वर्षणं पितरमुपंससार। अधौष्टि भगवे। ब्रह्मोति। तथ द्वावाच। तपंसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व। तपे ब्रह्मोति। स तपंदतस्यतः। स तपंस्तसा। अनु०५॥

#### श्रय षष्टीऽनुवाकः।

श्वानन्दो ब्रह्मोति र्याजानात्। श्वानन्दाद्वीव ख-स्विमानि भूतानि जायन्ते। श्वानन्देन जातानि जीवन्ति। श्वानन्दं प्रयन्त्यभिसंविश्वन्तीति। सैषा भाग्वी वाष्णी विद्या। प्रमे व्यामन् प्रतिष्ठिता। स य युवं वेद् प्रतितिष्ठति। श्वन्नंवानवादो भवति। मुहान् भवति प्रजया पृशुभिर्बह्मवर्चसेन । मुहान् क्रीच्या ॥ अनु १६॥

## श्रय सप्तमाऽनुवाकः ।

अवं न निन्धात्। तद्दुतं। प्राणो वा अवं। शरीरमवादं। प्राणे शरीरं प्रतिष्ठितं। शरीरे प्राणः प्रतिष्ठितः। तद्तदन्तमन्ते प्रतिष्ठितं। स य एतदन्तमन्ते प्रतिष्ठितं वेद् प्रतितिष्ठति। अवेवाननादे। भविति। मुहान् भविति। प्रजया प्रशुभिन्नेद्वावर्षसेने। मु-हान् कीर्च्या। अनु० ७॥

#### श्रयाष्ट्रमाऽनुवाकः।

श्रदं न परिचिक्षीत । तदुतं । श्रापे वा श्रदं । श्र्यातिरत्नादं । श्रपु श्रोतिः प्रतिष्ठितं । श्रोति-ष्यापः प्रतिष्ठिताः । तदेतद्वमके प्रतिष्ठितं । स य एतद्वमके प्रतिष्ठितं वेद् प्रतितिष्ठति । श्रदं-वानवादे भवति । मुद्दान् भवति प्रश्रया पृश्वभि-ब्रह्मवर्षसेने । मुद्दान् कीन्था ॥ श्रवु॰ ८॥

## श्रय नवमाऽनुवाकः ।

श्रमं बहु कुंवीत। तह्नुतं। पृथिवो वा श्रमं। श्राकाशें। ज्वादः। पृथिव्यामाकाशः प्रतिष्ठितः। श्राकाशें पृथिवी प्रतिष्ठिता। तद्तदत्रमके प्रतिष्ठितः।
स य एतदत्रमके प्रतिष्ठितं वेद् प्रतितिष्ठति। सस्रवानकादो भवति। महान् भवति प्रश्रयां पृश्वभिर्वद्वावक्षेतेनं। महान् कीर्च्या । श्रानु १ ।

## श्रथ दशमाऽनुवाकः ।

न कच्चन वसता प्रत्याच्छीत। तद्रतं। तस्मा-द्या कया च विधया बंद्वनं प्राप्तुयात्। चराध्यसा चन्नित्याच्छते। एतदे मुखते। उत्तर रादं। मुख-ताऽसा चन्नर राध्यते। एतदे मध्यते। उत्तर रादं। मध्यताऽसा चन्नर राध्यते। एतदा चन्नते। उत्तर रादं। चन्नते। उत्तर राध्यते। १॥

य एवं वेद । क्षेम इति वाचि । यागक्षेम इति प्राणापानयोः । कर्मोति इस्तयोः । गतिरिति पाद-

बाः। विमुक्तिरिति पाया। इति मानुषीः समाजाः।
अव दैवीः। तृतिरिति षृष्टा। बलमिति विद्युति॥२॥
यश्च इति पृत्रुषु। ज्योतिरिति नेश्चेषु। प्रजातिरस्तमानन्द इत्युप्स्ये। सर्वमित्याकाशे। तत्प्रतिछेत्युपासीत। प्रतिष्ठावान् भवति। तन्प्रच इत्युपास्रोत। मंद्रान् भवति। तन्प्रच इत्युपासीत। मानंबान् भवति॥ ॥॥

तसम इत्यंपासीत। नम्यन्तेऽसी कामाः। तह होत्यंपासीत। ब्रह्मंवान् भवति। तह हाएः परिमर
इत्यंपासीत। पर्थेण स्वियन्ते दिषन्तंः सप्ताः। परि
येऽप्रियां सातृव्याः। स यथायं पुरुषे। दश्वासावादित्ये। स एकंः॥ ४॥

स यं ग्वंवित्। श्रक्षास्त्रोकात्मेत्य। ग्तमन्त्रमय-मात्मानमुपंसङ्ग्रम्य। ग्तं प्राणमयमात्मानमुपंसङ्ग्रम्य। ग्तं मनोमयमात्मानमुपंसङ्ग्रम्य। ग्तं विद्यानमय-मात्मानमुपंसङ्ग्रम्य। ग्तमानन्दमयमात्मानमुपंसङ्ग्र-म्य। इमास्त्रोकान् कामान्त्री कामरूष्यंनुसञ्चरन्। ग्तत्साम गायनास्ते। हाइ वु हाइ वु हाइ वुं॥ ५॥ श्रहमवं()\* महमवं()\* महमवं()\*। श्रहमवादे।()\* श्रहमवादे।()\* श्रहमवादः। श्रह सो()\*वहाद्हर सो()\*वहद्हर सो()\*वहत्। श्रहमसि
प्रथमजा कताइस्य। पूर्व देवेभ्ये।ऽस्तस्य नाइभायि। यो मा ददाति स इदेव माइऽऽवाः। श्रहमवमत्रमदन्त माइऽद्यि। श्रृहं विश्वं भुवंनमभ्यंभवांइ।
सुवर्न ज्योतीः। य एवं वेदं। इत्युपनिषत् ॥ ६॥
श्रातु० १०॥

राध्यते, दिद्युति, मानवान् भवति, एकः, हाइवु, य एवं वेद, एकच्च<sup>‡</sup>॥

भृगुः, तस्ते, यते। वे, विश्वन्ति तिहिजिद्यास्ख तत्, षयोद्श(१)। श्रवं,(२। प्राणः,(३)। मनः,(४)। विज्ञानं, तिह्याय, तं, तपसा, द्वादंश, द्वादश,(५)। श्रानन्दः, द्वति, सेषा, दश,(६)। श्रवं न निन्दात, प्राणः, शर्रोरं,(७)। श्रवं न परिचक्षीत, श्रापः,

<sup>\*</sup> रते खड़ाः B, J चिकितपुक्तकदयेन सन्ति।

<sup>†</sup> क्योतिरिति इस्वेतारानाः पाठा भाष्यसमातः।

<sup>‡</sup> राध्यते इत्याद्यनुवाकसङ्गृष्टः B, J चिक्रितपुक्तकदये नास्ति ।

ज्ञोतिः,(८)। श्रमं बहु क्विति, पृथिव्यामीकाशः, एकादिश्रेकादश्(८)। न कञ्चनैक्षिष्टः, दर्शं ॥ १०॥ सह नाववतु। सहनी भुनक्तु। सह बीर्यं कर-वावहै। तेज्ञस्व नावधीतमस्तु मा विदिषावहें॥ अश्रान्तिः श्रान्तिः श्रान्तिः॥ भ्रगुरित्युपनिषत्।। श्रस्तो मिनः॥ श्राविदकारं॥ अश्रान्तिः॥

इति तैत्तिरीयापनिषत्ममृर्खा।

समाप्ती नवमः प्रपाठकः॥ •॥

<sup>\*</sup> न वाचनेकष्ठिरेकान्नविष्णतिरेकान्नविष्णतिः। इति B चि-क्रितस्य मृदितस्य च पुक्तकस्य पाठः।

<sup>†</sup> म्टागुरित्युपनिष्ठदित्यादिपाठः B, J चिक्रितपुक्तकदये नाक्ति। मुझितपुक्तको तुवर्त्तते।

## श्रीगरोशाय नमः।

## तैत्तरीये आरखके

दश्रमप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

---XX---

ॐ सह नाववतु। सहनी भुनतुः। सह बीयीं क-रवावहै। तेज्ञिख नावधीतमस्तु मा विदिषावहै। ॐ श्रान्तिः श्रान्तिः ॥ हरिः ॐ।

(१) अभेस्य पारे भुवनस्य मध्ये नार्त्वस्य पृष्ठे मं-

## तैत्तिरीये श्वार एक भाये

दश्मप्रपाठके प्रथमाऽनुवाकः।

वागीशाद्याः सुमनसः सर्वार्थानामुपक्रमे ।
यं नला क्रतक्रत्याः खुसं नमामि गजाननम् ॥
यस्य निश्वसितं वेदा यो वेदेभ्ये।ऽखिसं जगत् ।
निर्ममे तमसं वन्दे विद्यातीर्थमद्देश्वरम् ॥
वारुख्यपनिषद्यका ब्रह्मविद्या ससाधना ।
याज्ञिक्यां खिलक्रपायां सर्वश्रेषे।ऽभिधीयते ॥
यथा कृददारखने सप्तमादृमाध्याया खिलकाण्डलेनाचार्थे-

## हुता महीयान्। श्रुकेण ज्यातीश्रव समनुप्रविष्टः

इदाइता, तथेयं नारायणीया व्याख्या याजिकापनिषदपि खिल-काण्डक्पा तक्षचणापेतनात्। कर्मीपासनब्रह्मकाण्डेषु चिम्वपि यद्य-दक्तव्यमविष्यष्टं तस्य सर्वस्याभिधानेन प्रकीर्षकरूपं खिखलं। बृष्ट-दारकके बप्तमाध्याचे पूर्णमदः पूर्णमित्यादिना ब्रह्मतत्त्वमभिहितं। 🗳 खं ब्रह्मेत्यादिभिरष्टमाध्यायगतैय यो इते च्येष्ठस श्रेष्ठस वेद्रेत्यादिभिवाकीनानाविधान्युपासनान्यभिष्टिनानि । स यः का-मयेत महान् प्राप्नुयामित्यादिना मन्याख्यं कर्माऽभिहितं। तथा पुत्रविशेषादिकामगायुक्तानां तत्कर्माष्यभिद्धितानि । एवमत्राप्यभस्य पार रत्यादिना ब्रह्मतत्त्वमभिहितं । त्रादित्यो वा एव एतत्राख्ख-मित्यादिने।पासनमभिद्धितं । भूरत्रमग्नये पृथिये खाद्वेत्यादिना क र श्विभिष्टितानि । तत्र कर्मणां बाङ्यखाद्याद्यिकीत्युच्यते । उप-क्रमे ब्रह्मतत्त्वाभिधानादुपमंद्वारे च ब्रह्मज्ञानसाधनानां सत्यादी-नां सन्यासान्तानामभिधानादुपनिषदित्युच्यते । तदीयपाठसम्प्र-दायसु देवविषेषेषु बद्धविध खपलभ्यते। तच यद्यपि बाखाभेदः कारणं, तथापि नैित्तरीयश्वाखाध्यापकैस्तत्त्वदेशनिवासिभिः शिष्टै-राहृप्तवात् सर्वे।ऽपि पाठ खपादेय एव। तत्र द्रविडानां चतुः-षश्चमुवाकपाठः । श्रान्थ्राषामश्रीत्यमुवाकपाठः । कर्षाटकेषु केषा-श्चिचतुः सप्ततिपाठः । श्वपरेवां नवाभीतिपाठः । तच वयं पाठा-माराणि यथासभावं स्वयमोऽभीतिपाठं प्राधान्येन व्याख्या-खामः। तत्र प्रथमान्वाकस्थादी कास्तिहरो ब्रह्मालं प्रतिपाद-

पुजापतिश्वरति गर्भे श्रन्तः (१) । (१)यस्मिनिद्र सञ्च वि चैति सर्वे यस्मिन् देवा श्रिधि विश्वे निषेदुः। तदेव

यन्ति । तासु प्रथमास्चमाइ । (९)"त्रभस्य पारे ॰ चरति गर्भे श्चन्तः"<sup>(१)</sup> इति । 'श्रक्षस्य' बद्घविधममुद्रमध्वर्त्तिजलस्य, 'पारे' परतीरे, यः 'महान्' प्राढः, लाकालाकपर्वतादः, ततः श्रप 'महीयान्' महत्तरः, श्रयं परसेश्वरः, 'भुवनस्य' पृथिव्यादिला-कस्य, 'मध्ये', यः 'महान्' मेर्वादिः, ततापि महत्तरः, 'नाकस्य पृष्ठे' स्वर्गस्रोपरि, यः 'महान्' ब्रह्मलेकादिः, ततोपि महत्तरः । तदा इन्दोगा त्रामनिना। 'ख्यायान् पृथिया ख्यायाननारिचा ज्या-यान् दिवा ज्यायानेभ्या लेाकेभ्यः' इति ; 'स एवाधस्तात् स उपरिष्टात् स पञ्चात् स पुरस्तात् स दिचणतः स उत्तरतः स एवेद १ सवे दित च। स परमेश्वरः । 'ग्रुकेण' भासकेन जीव-चैतन्यक्षेण, 'ज्यातीं वि' निर्माललेन भाषकानि श्रम्तः करणानि सम्बक् 'त्रनुप्रविष्टः'। तत् सृष्टुा तदेवानुपावित्रदिति त्रुतेः। 'गर्भे' ब्रह्मान्ड-रूपे, 'त्रम्तः' मध्ये, 'प्रजापतिः' विराष्ट्रपे। श्वता, 'चरति' वर्त्तते। विराष्ट्रपमाथर्विषका श्रामनिन । 'श्रिग्निर्द्धा चनुषी चन्द्रसर्थे। दिशः श्रोचे वाग्विष्टताञ्च वेदा वायुः प्राणी इदयं विश्वमस पद्मां पृथिवी' इत्यादि । श्रिग्नः, प्रकाशयुक्तेः गुलेकः, सर्वव्यापी परमेश्वरः। वस्तुतः तथाविध एव सन् मायावन्नाद् देखेषु जीव-रूपेण ब्रह्माण्डे च विराष्ट्रपेणावस्थित दत्यर्थः॥

दितोयास्चमाइ। (१)"यसिन्निद्र • परमे खोमन्"(१)

भूतं तदु भव्यमा इदं तद्षरे पर्मे व्यामन्(१)। (१)ये-नावृतं खच्च दिवं मुद्दीच्च येनीदित्यस्तपंति तेर्जसा

द्रति। 'ददं' धवें जगद्, 'यसिन्' श्रयाक्तते मूलकारणे, 'समेति च येति च' छिकाले समुत्पन्नं सत् सङ्गतमि भवति। श्रं चेति पाठे सुखमि प्राप्नोतीति व्याखोयं। यत्ययेन वा गतिमिति द्रष्ट्यं। संदारकाले विलीनं सत् विगतमि भवति। 'श्रिध' श्रिधका दि-रण्यगर्भविराडादयोऽग्नोन्द्रादयञ्चः 'विश्वे' सर्वे 'देवाः', 'यसिन्' श्रयक्ते, मूलकारणे 'निषेदुः' नितरामाश्रित्यावस्थिताः। 'तदेव' छिषंद्रारयोदेवानाञ्च श्राधारस्तं श्रयाक्षतमेव। 'स्रतं' श्रतीतं जगत्, 'भयं' भविय्यक्षगत्, 'द्रदं' वर्त्तमानमि जगत्, 'तदु' तदेवायाक्तनं। 'श्रा' द्रत्यास्थें, श्रामीदिति प्रसिद्धिवा। तस्था-न्तर्गतं तादृश्वमयाक्ततं, 'श्रचरे' विनाशरिहते, 'परमे' उत्कष्टे, 'योमन्' श्राकाशवदमूर्त्ते परमात्मिन, वर्त्तते द्ति शेषः॥

हतीयास्चमाइ। (१) "येनायतं ० परमे प्रजाः" (१) इति। वाजमनेथिने। गार्यमाञ्चाणे परमात्मन्यात्रिते यद्याक्तमभिधी-यते, एतिसन्नेव खल्वचरे गार्य त्राकाम त्रोतस् प्रेतिस्ति तत्पूर्व-स्वास्त्र्यभिद्दितं, त्रस्यां तु तेनायाक्तने। पहितं, तेन कारणेन याप्ता त्रत एवाक्ताः, सर्वेऽपि सद्रूपतया भासन्ते। 'येन' परमेश्व-रेण, त्रनुग्टहीतः, 'त्रादित्यः', 'तेजसा' स्वकीयं मण्डल्या भास्तद्रू-पेण के भाजमा च' प्रमारितरसिष्ट्रपया दीष्ट्रा च, 'तपति' सर्वमिदं

<sup>\*</sup> भाखररूपेय इति P चिक्रितपुक्तकपाठः।

भार्जसा च। यमनाः संमुद्धे कृवयो वर्यन्ति तद्खरें । पर्मे प्जाः (१)। (१)यतः प्रसूता जगतः प्रस्तो ता-येन जीवान् व्य चं सर्ज सूर्यां। यदे। वंधीभिः पुरुषान्

जगदिभततं प्रकाशितञ्च करोति। 'कवयः' तत्तविदः, 'यं' परमात्मानं, 'समुद्रे चनः' समुद्रोपलचितस्य क्रत्त्रस्य जगते। मध्ये, तन्तृतिव
'वयन्ति' यथा पटस्वरूपे तन्तवोऽनुवताः तथा जगित ब्रह्मतत्त्वमनुगतं पर्यान्ति। तच ब्रह्मतत्तं 'अचरे' विनाश्वरदिते, 'परमे' उत्कृष्टे
निजस्वरूपे अवन्थाय 'प्रजाः', जत्पादयन्तीति श्रेषः। स्वरूपेऽवस्थानं कृन्दोगाः प्रश्लोत्तराभ्यामामनन्ति। "स भगवः कस्मिन्
प्रतिष्ठितः" इति "स्वे महिस्नोति" श्राधारान्तरराहित्यमेवः
स्वसिन्नेव श्रवस्थानं। "यदचर" इति पाठेऽपि तक्कृन्दोऽर्थनेन
व्याख्येयः॥

चतुर्थी स्चमाइ। (४) "यतः प्रस्ता जगतः • स्तानि चरा-चराणि" (४) इति। पूर्वमन्त्रे जगत्कार्णमयाक्यते। दितं यचैतन्य-मुन्नं तस्याच जगद्तपादन स प्रपद्यते। "श्रात्मन श्राकामः सम्भूतः" इत्यारभ्य "श्रस्तात् पुरुषः" इत्यन्तेन ग्रन्थेन पूर्वमिमिहिता 'जगतः प्रस्तिः'। 'प्रस्तिः' स्नतिः उत्पत्तिः, यस्माद्याक्यते। पहिताचैतन्यात्, 'प्रस्ता' प्रवन्ता, तचैतन्यं कार्णभृतं 'तोयेन' जन्नोपस्चितेन स्पश्चकेन, 'जीवान्' मनुष्यगवादीन् जीवदेशन्, 'यस्मर्स्ज' 'सम्यां'

<sup>\*</sup> यदचारे हति J, M, N, O चिक्रितमुक्तकचतुरुयगाठः।

पृत्र्ष्ट्र विवेश भूतानि चराचराणि । (॥)श्रतः पर् नान्यदणीयसः हि परात्परं यन्नहंता महानं । य-देनम्ब्यक्तमनेन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परेस्तात्॥॥ ॥ १॥

()तदेवर्त्तं तदुं सत्यमाष्ट्रस्तदेव ब्रह्मं पर्मं कवीनां।

जगतां विश्वेषणेत्मुजत्। व्यचसर्जेति पाठेऽपि तथैव व्याख्येयं। तथा स्वेतन्यक्पं मायाविश्विष्टं कारणं 'श्रोषधीभिः' श्रीह्यवादिभि-क्पलितमन्नं भूता, मनुयान्, 'प्रग्लेख', तद्पलितस्थावर-जङ्गमश्रीराणि सर्वाण्यपि प्र'विवेश' दृचादिषु स्थावरेषु दृष्टि-जलक्षेण प्रवेशः। तेन चैतन्येन सर्वे जगत् परिद्शितमिति श्रेषः॥

पश्चमीख्यमाइ। (६) 'प्रतः परं ० तमसः परस्तात्' (६) दिति।
पूर्वताक्योक्षेण जगत्कारण्याकारणोपल्लातं ग्रुद्धं वस्तु अत्र निक्यते। यत् वस्तु, 'परात्' उत्कष्टात् हिरण्यगभादेरपि, 'परं'
अत्यन्तसुत्कष्टं, 'यत्', च 'महतः' त्राकाग्रादेः, 'महान्तं', 'यत्',
त्रपि 'एकं' सजातीयितजातीयरहितं, 'श्रयक्तं' दक्तियागसं,
'त्रमन्तक्पं' देशकालवस्तुपरिक्षेदक्पं, 'विश्वं' जगदात्मकं, 'पुराणं'
त्रनादिसिद्धं, 'तमसः परस्तात्' त्रज्ञानात् पृथग् वर्त्तते। 'श्रतः'
वस्तुनः, 'श्रन्यत्' वस्तु, 'श्रणीयसं' श्रत्यन्तदुर्लस्यं, 'परं' उत्कष्टं 'न', श्रस्ति॥ दृष्टापूर्त्तं बेहुधा जातं जायंमानं विश्वं विभक्तिं भुवं-नस्य नाभिः (१) (१) तदेवाग्निस्तदायुस्तत्मूर्यस्तदुं चन्द्रमाः। तदेव शुक्रमसत्ं तद् ब्रह्म तदापः स पुजापंतिः (१)।

विश्वविश्रेषणेन यस्त्रें जगदात्मकलमुकं तदेतत् षष्टीसप्तमीभ्यां च्छाभ्यां प्रपञ्चयति । (६)''तदेवत्ते • भुवनस्य नाभिः(६) । (०)तदेवा-ग्निस्तदायुः ॰ स प्रजापितः''<sup>(७)</sup> इति । मनसा यथा वस्तु चिन्तन-स्रते वा तदुचारणं 'सत्यं', एतद्भयमपि 'तदेव' श्रधिष्ठानरूपं ब्रच्चीव, 'कवीनां' वेदशास्त्रपारक्कतानां, परमुत्क्रष्टं प्रमाखलेनाद-रणीयं यद् 'ब्रह्म' वेदरूपं वस्तु, तदपि खाधिष्ठानस्रुतपरब्रह्मात्म-कमेव । 'इष्टं' दर्भपूर्णमासादि श्रीतं कर्स । 'पूर्त्ते' वापीकूपादिसार्त्ते कर्म, तदुभयमपि 'तदेव ब्रह्म'। तथा 'ब्रह्मधा जातं' पूर्व-कल्पतत्पूर्वकल्पादिक्षेपण बङ्गप्रकारमृत्पन्नं, इदानीमपि 'जायमानं', 'विश्वं' सर्वं जगत्, 'सुवनस्य नाभिः' चक्रनाभिवत् सर्वस्य लोकस्याधारभृतः परमात्मा, 'विभर्त्ति'। त्रत त्राधेवं सर्वमधिष्ठानखरूपमेव । त्रश्रिवायुस्तर्यचन्त्रमसे।ऽपि 'तदेव'। तचा 'इएकं' दीणमानं नचवादिकं, 'त्रमृतं' देवें: सेवं पीयूषं, एतद्-भयमपि 'तदेव' श्रधिष्ठानरूपमेव, यद् 'ब्रह्म' हिर्ष्यगर्भरूपं, 'तत्', श्रपि तद्धिष्ठानात्मक मेव, याः 'श्रापः' जलोपसचितानि पञ्च भ्र-तानि,यञ्च प्रजापतिर्विराष्ट्रपः,तदुभयमधिष्ठानरूपमेव। यश्चत् जनत् श्रविद्यादृष्या नानाविधं प्रतीयते, तस्ववं विद्यादृष्या श्रव छैकर्ष (<sup>८)</sup>सर्वे निमेषा अजिरे विद्युतः पुरुषाद्धि। कुला मु-इहर्त्ताः काष्ठां खाडेगाचार्यं सर्वशः(<sup>८)</sup>।(८) श्रृहमासा मासा

ब्रह्मीव । श्रतएव दृष्टिदयमभिग्रेत्य वाजयनेथिन श्रामनित ।
'यत्र हि दैतमिव भवति तदितर दत्तरं पद्यति दत्यविद्यादृष्टिः, यत्र
लक्ष वर्षमात्मैवास्त् तत् केन कं पद्मेत्' दति विद्यादृष्टिः । ननु
'प्रकृतिः पुरुषश्चैव नित्या कालश्च यत्तमः' दति विष्णुपुराणे कालश्च नित्यत्वाभिधानात्, विद्यादृष्ट्यापि ब्रह्मारूपलं नास्तीत्याश्रङ्खाद ।
पुराणस्थाविद्यादृष्टिविषयत्वमभिग्रेत्य विद्यादृष्ट्याकालस्य ब्रह्मातविवच्चया ब्रह्माणः सकाशादृत्यक्तिः॥

श्रष्टमीनवमीभ्यां दर्भयति । (म) "सर्वे निमेषाः ॰ श्रहाराचाश्य सर्वश्रः" (म) । (८) "श्रद्धेमासा मासाः ॰ श्रन्तरिचमधा सुत्रः" (८) दिति । निर्मिनाम जनकस्य पूर्वे श्रास्ते । मिथिलेश्वर श्राम्सेदित उपनिषदि वर्त्तते, देववरप्रसादात् धेषु श्रस्पिक्षपातेषु ते निर्मिषाः, त एव 'निमेषाः', इत्युष्यन्ते, पक्षपातपरिमिताः स्वक्षकास्तित्रेषा इत्यर्थः । ते 'सर्वे', व्यपि 'विद्युतः' ख्यम्प्रकाश्यम्मात्त्, 'प्रदेषात्' परिपूर्वात् परमेश्वरात्, 'श्रधिजिश्वरे' श्राधिकोन्नेत्रास्त्राः । निमेषेभ्येऽपि श्रिकाः कास्तित्रेषाः 'काष्टाः' । ता-भ्येऽप्रक्षिकाः 'स्वष्ट्रक्ताः' । तेभ्येऽप्रविकाः 'श्रह्रक्ताः' । तेभ्येऽप्रविकाः 'श्रह्णकाः' । तेभ्येऽप्रविकाः 'श्रह्णकाः' । तेभ्येऽप्रविकाः 'श्रह्णकाः' । तथाच पूर्वग्रन्थकारैक्तां ।

'त्रष्टादम निमेषास् काष्टास्त्रिम्मु ताः कसाः।

कृतवंः संवत्स्रयं कल्पन्तां । स आपंः प्रदुधे जुभे रुमे अन्तरिश्चमथा सुवंः (८)। (१०)नैनं मूर्ड्कं न तिर्थकं न

तास्त चिंग्रत् चणसे तु सुद्धन्ती दादमास्तियां॥
ते तु चिंग्रदहोराचः पचसे दम पद्म च'।
'च'कारावनुक्रससुचयार्थी। तदेव 'सर्वग्रः', दत्यनेन स्पष्टीकियते।
सवतुत्र्यादिकाः सर्वे कास्तिग्रेषाः समुत्पन्ना दत्यर्थः। सवजुत्र्योः
सक्पं पूर्वाचार्येक्कां।

'निसिनोपनमंद्रत्यां सम्मस्चाऽभिभेदने। दसे दसे तुयः कासः स कालो सववाचकः॥ सर्वेस्तुटिः स्थात् चिंग्रद्भिः' दति।

'श्रद्धं मासाः' ग्रुक्तकृष्णपष्कपाः । 'मासाः', चैत्रवैद्वाखाद्याः । 'च्यतवः' वसन्तगीयाद्याः । ते सर्वेऽपि परमेश्वरात् 'श्रधिजिश्वरे'। तथा 'संवत्सरश्च', प्रभवति, भवादिक्षः । 'कष्पतां' परमेश्वरादु-त्यन्तः । श्वत एव खप्रयोजनसमर्था भवति । कष्पनामितिषद्ध-वचनपाठे सर्वेऽपि काखविश्वेषाः खखप्रयोजनसमर्था इति योख्यं। 'सः' परमेश्वरः, खिनिर्मतेन काखविश्वेषेणेपिहतः सन्, तत्तत्का-लाचित्येन 'श्वापः प्रदुषे' जलोपलचितां प्रथिवीं दुग्धवान्, प्रा-णिनामपेचितं भीग्यजातं प्रथियां सन्पादितवानित्यर्थः । तथैव 'श्वन्तिखं', एकं खानं, 'श्वथा' श्वपि च, 'सुवः' खगः श्वपः स्वानं,

<sup>\*</sup> घट्स खादग्रमृक्तकेषु ''कल्पनां'' इति पाठो दृश्यतेः केवचं P (चक्रितमृक्तके ''कल्पतां'' इति पाठो वर्त्तते।

मध्ये परिजयभत्। न तस्येशे कश्चन तस्य नाम मुद्र-खर्शः(१-)॥ २॥

(१९)न सुन्दृशें तिष्ठति रूपंमस्य न चर्सुषा पश्चति वा-

'इमे जभे' खाने, 'प्रदुघे', तथारिप खानवार्भाग्यवस्त्रनि मणा-दितवानित्यर्थः॥

ननु काललोकादिसर्वकारणस्य सर्वेचानुगतलात् कुतः प्राणि-भिरमी न राज्ञत रत्यामञ्ज तस परमातान जर्ज्जनाचाकार-विशेषाभावात् रूपाद्यभावास, इति मन्त्रदयेन दर्शयति । <sup>(१०)</sup>'नैन-मूर्ड ॰ नाम महस्रकः''(९॰)। (९९)''न सन्दृत्रे तिष्ठति ॰ श्रम्हतास्ते भवन्ति"<sup>(६६)</sup> इति । कञ्चिदपि पुरुषः, 'एनं' परमात्मानं, स्तमा-वदूर्द्धाकारं, उपरिख्यितशासीवंशवित्तर्थेगाकारं वा, यदामार्विर्तन देवदत्तवत् काचित् 'मध्ये', त्रविखतं वा। 'न परिजयभत्' नैव परिग्रज्ञाति। ऊर्द्धाद्याकाराणां तिस्रान्नभावात्। किञ्च 'तस्य' परमात्मनः, 'कञ्चन' कोऽपि पुरुषः, 'नेग्ने' नेष्टे, मम यचण्याकर्यार्थमी दृगूपा भवेति नियन्तुं न समर्थः । श्रत एव 'तस्य' परमात्मनः, 'मरद्याः', इति 'नाम', सम्पनं, श्रायमा-खतकालेन तदीययश्रकाऽभ्यधिकलात्। किञ्च 'श्रख' परमातानः, 'रूपं' नीसपीतादिकं, 'न सन्दृष्ते' प्राणिनां दृष्टिविषये, न सं ति-ष्टति'। अग्रब्दमस्पर्धमरूपमित्यादिश्रुतेः। श्रतः 'कश्चन' कुग्र-स्रोऽपि पुमान्, ऋयन्तपटुना 'चचुवा', तं 'न पम्मति'। कयं तर्ष्टि गुरुषास्त्रीपदेशयुक्ती ग्रहातीति चेत् उच्यते, 'इदा' इदयपुण्डरीक-4 z 2

श्वनैनं। हृदा मेनोषा मनेसाऽभिक्कृंमो य एनं विद्-रस्तास्ते भवन्ति (११)। (११)श्रुद्धाः सम्भूता हिरस्यगर्भ

मध्यत्तिना, 'मनोषा' भौतिक \*वस्तुगो चराणि मनसा देष्टे दिति
भनीट् तथाविधेन, 'मनसा' श्रन्तः करणेन, 'श्रभिक्नृप्तः' सर्वते।
निश्चिता भवति। योगयुक्तं हि मनः खै। किकोर्मने। हत्ती नियमयित,
तेन च श्रम्तमुंखेने कार्येण मनसा परमात्मा श्रनुभवितुं श्रक्यते।
हृस्यते लियया बुध्या स्टब्सया स्टब्सदर्शिभिरिति श्रुतेः। 'वे'
पुरुषाः, 'एनं' परमात्मानं, एकार्येण मनसा 'विदुः' साचात्
सुर्वन्ति, 'ते' पुरुषाः, 'श्रम्हताः' मरणरहिताः, 'भवन्ति'। देशत्
प्राणानासुक्तान्तिः, मरणं, तच तत्त्विदां नास्ति। न तस्त्र प्राणा
जिक्तामन्त्रप्रवेव समन्त्रीयन्त दति श्रुतेः॥

षक्रार्थदाक्याय प्रदेशान्तरपिठतलात् मन्त्रानुदाहरति।
"श्रद्धाः सभूतो हिरक्णमर्भ रत्यष्टी" रित। (११ मन्तः)। श्रद्धाः
सभूतः प्रथियौरसाचेत्ययमनुवाकयातुर्हे।चीयचयनमन्त्रप्रकरके समास्नातः। तस्त्रानुवाकस्य प्रदर्शनार्थमद्धाः सभूतं रित प्रतीकिमदं
पिठतं। तस्त्रिसनुवाके तमेवं विदानस्त रह भवतीति परमात्मतस्त्रविदे। मरक्षराहित्यसुक्तं। हिरक्णमर्भः समवर्त्तताये द्त्याद्यष्टातस्त्रविदे। सरक्षराहित्यसुक्तं। हिरक्णमर्भः समवर्त्तताये द्त्याद्यष्टातस्त्रविदे। सरक्रात्यायसुर्थकाक्षे प्रथमप्रपाठके समाक्षाताः। ता प्रि
विदित्यस्त्र परमात्मन उपस्रक्तलेन हिरक्णमर्भाद्यभिधानाद्वापयुक्ताः॥

<sup>\*</sup> ने। किनेति P चिक्रितपुक्तकपाठः।

इत्यष्टै। (११) एव हि देवः 'पुदिशोऽन सर्वाः प्रवेति हि जातः स ज गर्भी श्वन्तः । स विजायमानः स जिन-ष्यमीणः पृत्यक्षुं बीस्ति छति विश्वतीमुखः (११) । (१४) वि-श्वतं यसुकृत विश्वतीमुखे। विश्वतीहस्त जुत विश्वतीः

यथा चिर्णागर्भाद्यः परमात्मोपलचकाः, तथा परमात्मना स्रष्टं दिगादिकं जगद्धिरस्वमूर्त्तिञ्च परमात्मानमुपस्रघयतीति मन्त्र-द्योन दर्भयति । <sup>(१२)</sup>"एष दि देवः ॰ तिष्ठति विश्वतासुखः"<sup>(१२)</sup> । <sup>(९४)</sup>"विश्वतञ्च बुरूत । देव एकः" (९४) इति । विदक्किरनुभूयमानः 'देवः' खप्रकात्रः परमात्मा, 'प्रदित्रः' प्रक्रष्टाः प्राचाद्यः, त्राग्ने-न्याचास विदिशः 'सर्वाः', 'श्रनु', प्रविम्हाविस्तिः। प्रवेशस्य श्रुत्य-नारप्रसिद्धार्थः 'हि'मब्दः । तथा 'पूर्वे। जातः' हिरस्थगर्भसक्पले-नायमेव प्रथमसुत्पनः, 'हि'शब्देन हिर् श्रागर्भः समवर्त्ततेति मन्त्र-प्रसिद्धिः स्रचाते। 'स ख' स एव प्रमेश्वरः, 'गर्भे श्रमः' ब्रह्मा एड-रूपस्य गर्भस्य मध्ये, वर्त्तते । 'सः', एव 'विजायमानः' देवतिर्थ-मादिरूपेण द्वानीं जायते, दृतः परमपि 'जनियमाणः', 'सः', दे हे न्रियाधवलेन मुखाः, 'विश्वतः', वर्वतः, सुखानि, रूपायुपस्थि-दाराणि चचुरादोनि, यसामा 'विश्वतामुखः', तादृशोयं जगद-धिष्ठानलेन 'तिष्ठति'। स च ब्रह्माण्डक्षं देचं धला सर्वेपाणिदेच-स्रक्पतात् तदीयैः सर्वेश्वनुरादिभिर्युक्त इति 'वियतश्वनुः', इत्यादि-

स्यात्। सं बाहुभ्यां नर्मति सं पर्तपेदीवी प्रविवी जन-यंन् देव एकः (१४) । (१४) वेनस्तत् प्रस्यन् विश्वा सुर्व-नानि विद्वान् यच विश्वं भवत्येकं नीडं। यस्मि विद्र सच्च विचैक् सं क्रोतः प्रोतश्च विसुः पुजास् (१४)। (१९)प्र

पदेरिभधीयते । तत्तक्षांकिनवासिनां प्राणिनां चच्चं वि तन तन स्थितानि एव एतदीयानि भवन्ति । चतोऽस्य सर्वन चाचुक्यतं। एवं विचतोसुखलादिकमपि द्रष्टश्चं । स च परमेचरः, 'बाइम्बां 'सन्नमित' बाइसदृष्टाभ्यां धर्माधर्माभ्यां निमित्तकारकाम्यां सर्वे जगदशीकरोति । तथा 'पतचैः' पतनभीकैः पञ्चीकृतपञ्चमद्दा-भृतैः, 'सन्नमित' सर्वे जगदुत्पादयित । एवमयं 'देवः', द्यावा-पृथिव्यादिकं कृत्वं जगत् जत्पादयम् 'एकः', एव चवतिष्ठते ॥

जकार्थे अद्वातिष्रव्यस्त्याद्यतं सम्बद्धेन गन्धर्वष्टमानं दर्षधित। (१५) 'वेनस्त्यस्त्रम् ॰ विभुः प्रजास् (१५)। (१९) प्र त-द्वीचे ॰ स्वतः पिता सत्"(१९) इति। 'वेना नाम गन्ध्वः', स्वप्राणिनां 'गृष्टासु' बुद्धिषु, 'निष्टितं', 'श्रस्टतं' विनाष्ट-र्रहतं, 'तत्' वस्तु, खानुभवेन 'विद्वान्', 'प्रवोचे नु' श्रिक्षेभः प्रोवाच खलु। कीदृशो वेनः, 'यच' यस्मिन् परमात्मवस्त्रनि, 'विश्वं' सर्वे जगत्, 'एकनीडं भवति' एकलेन विश्वभवस्त्रितं सत् तादाक्र्यं प्राप्नोति। 'तत्' वस्तु, गृहश्रास्त्रप्रसादेन 'पश्चन्' सास्त्रत् कुर्वन्, 'विश्वा भुवनानि' स्वानिष् स्रोकान्, 'विद्वान्' वानन्

तदांचे श्रमतं न विदान् गंन्धेवी नाम् निर्वितं गुर्हा-सु॥ ३॥

चीर्णि पदा निर्घिता गुर्घासु यस्त देर्द सिवतुः पिता स्तर्रितः । (१०)स ने। बन्धेर्जनिता स विधाता धार्मानि

वर्त्तते। श्रात्मसाचात्कारे हि सवें जगत् तदात्मकमित्यवगितभेवति। किञ्च तेन दृष्टे 'यस्मिन्' वस्तुनि परमात्मिन, 'द्रदं' जगत्,
'सञ्च वि च' समुत्पद्यते विस्तीनञ्च भवति। 'एकं' श्रदितीयतत्त्वरूपः,
'सः' परमात्मा, 'विभुः' व्यापी सन्, 'प्रजासु', स्वीसु, दीर्घतन्तुवत्
'श्रोतः', तिर्यक्रन्तुवत् 'प्रोतञ्च', श्रवितष्ठते। 'गुहासु' प्राप्तिनां
बुद्धिषु, 'चोषि पदा' जागत्स्वप्तसुषुप्तिरूपाणि चीणि स्नानानि,
'निहिता' श्रवस्त्रितानि। 'द्यः' श्रवं गन्धवः, 'तत्' जागराद्यधिष्ठानं, 'वेद'। स गन्धवः 'स्वितः' उत्पादकस्य, स्वकीयजनकस्यापि,
'पिता सत्' जनका भवति। स्रोक्तप्रसिद्धः पिता पुचस्य देहमाचं
जनयति। ब्रह्मतत्त्वाभिश्चस्त परमात्मरूपेण सर्वजगदुत्पादकलाक्रोकप्रसिद्धस्य स्वजनकस्यापि समुत्पादको भवति। यसा विजानात् स्वितः पिता सदिति श्रुत्यन्तरात्॥

तस्य परमेश्वरस्य स्ववहारका ले सर्वप्रास्तुपकारकलं परमार्थ-दर्शिना मुक्तिप्रदलस्यं मन्त्रदयेन दर्भयति। (१०)"स ने। बन्धः • धामान्यभीरयन्त्र(१०)। (१०)परि द्यावाष्ट्रियवी • भवत् प्रजा-सु"(१०) दति। 'सः' परमेश्वरः, 'नः' श्वस्ताकं सर्वेषां, 'बन्धः', वेद् भुवनानि विश्वी। यर्च देवा श्रम्यतमानशानास्तृ-तीये धामान्यभ्यैरेयन्त<sup>(१०)</sup>। <sup>(१०)</sup>परि द्यावाप्टिश्ववी वेसि सद्यः परि खाकान् परि दिशः परि सुवैः। ऋतस्य तन्तुं विततं विद्यत्य तद्पश्यसद्भवत् पुत्रासुं<sup>(१०)</sup>।

श्रसादनुष्टितसुक्ततानुसारेण हितकारित्वात्। 'अनिता' खत्यादकः, सर्वस्रष्टृत्वात् । 'सः', च 'विधाता' जगते। निर्माता सन्, 'विश्वा भुवनानि' सर्वानुत्तमाधमलेकान्, 'धामानि' तेषु स्रोबेषु देवादीनां द्याग्यानि स्थानानि च, 'वेद' जानाति। 'यत्र हतीये' खोके र्स्वगाखे, 'देवाः' इन्ह्रादयः, 'त्रस्तमानत्रानाः' सुधां पिक्नः, 'धामानि' खकीयखानानि, 'त्रभ्येरचन्त' सर्वतः प्राप्तवन्तः, ततः मवे विदिता तत्तदनुष्टितकाम्यकर्मानुमारेष फलं प्रयच्छतीत्यर्थः। ये तु सुमुखवः ते सर्वे विदिततत्ताः सन्तः 'द्यावाष्ट्रयिवी' स्रोकदवं, 'सद्य: परियन्ति' बाधचण एव सर्वता व्याप्नुवन्ति, तथा 'खो-कान्' श्रविष्ठानमरिचादीन्, 'परिचिमा' । 'दिश्वः' प्राच्यादाः, 'परियन्ति'। 'सुवः' खर्गक्षीकभीगं परियन्ति। स्वीताकतेन सर्वव्याप्तिरुक्ता । 'स्टतस्य' तस्य पर्वन्नुषः, 'तन्तुं श्रवस्केदेनावस्तानं, 'विततं' विसीपे यथा भवति तथा, 'विद्यत्य' गुरुषास्त्रमुखात् निश्चित्य, 'तत्' ब्रह्मतत्त्वं, 'त्रप्रयत्' यः साचात्कृतवान्, स एव 'प्रजासु', मध्ये 'तत्' ब्रह्मतमं, 'ग्रभवत्'। तथाच श्रुत्यन्तरं, 'ब्रह्मविद् मधीव भवति' इति ॥

(१८)प्रीत्यं खोकान् प्रीत्यं भूतानि प्रीत्यं सर्वाः प्रदिश्यो दिश्रेश्व। प्रजापंतिः प्रथम्जा स्ट्रतस्यात्म-नात्मानम्भिसम्बंभूव(१८)। (१०)सदंसस्यित्मद्गृतं प्रिय-

श्रम्भस्य पार इत्यादिना तदभवत् प्रजासित्यन्तेन ग्रन्थेन
प्रतिपादितां ब्रह्मविद्यामुप्यंदरति, (१८)"परीत्य स्रोकान् •
श्रात्मानमभियम्भद्रव"(१८) इति । 'स्टतस्य' यत्यस्य ब्रह्मायः,
'प्रथमजाः' प्रथमकार्यभ्रतः, 'प्रजापितः' दिरस्थगर्भः, 'स्रोकान्'
भ्ररादीन्, 'भ्रतानि' देवमनुष्यादिप्राणिदेदान्, 'प्रदिश्रः'
श्राग्नेय्याद्याः, 'दिश्रस्य' प्रास्थाद्याः, 'परीत्य' सर्व्यते। व्याप्य,
स्रष्टिकास्त्रे स्द्रा पुनर्पि 'परीत्य' स्थितिकास्त्रे रिचला, 'श्रात्माना'
स्रस्यक्षेष्णं, तद्विषयकतस्वश्चानेन इत्यर्थः । 'श्रात्मानं' सत्यश्चानादिस्वष्णं, 'श्रभिसम्बभूव' सर्व्यतः सम्बक् प्राप्तवान् ॥

तदेवं ब्रह्मविद्या प्रतिपादिता, श्रय तत्राप्तिषाधनभूताः वेषापाधिक ब्रह्मध्यान जपद्यानादिक मी द्वभ्यताः मन्त्राः कर्षाका पढे पूर्वमनुका श्रिष्ठान् खिलका पढे श्रिष्ठियने ते। तत्र एकेन मन्त्रेण ब्रह्मप्राप्त्यर्थमन्तर्यामिणं प्रार्थयते। (१०) धद्यस्यति महुतं । धनि मेधामयाशिषम् (१९०) इति। सीद्र्यस्मिन् श्रयाञ्चते कार्णे सवें जगत् इति, 'सदः', तस्य, 'पितं' पालक मन्तर्थामिणं, 'श्रयाधिवं' श्रदं प्राप्तवान् श्रस्मि, श्रीषं प्राप्तवान्, इत्यनया विवच्या भ्रतार्थनिर्देशः। कीदृशं सदस्यति, 'श्रह्भतं' श्रास्त्रयाय विवच्या भ्रतार्थनिर्देशः। कीदृशं सदस्यति, 'श्रह्भतं' श्रास्त्रयं क्रां मनसाय्याचिनयर सनाह्यस्य जगते। उनायासेन निर्मा-

मिन्द्रस्य काम्यं। सिनं मेधामयासिषं(१९)। (१९) उद्दीष्यस्य जातवेदाऽपुद्मिन्धितुं ममे॥ ४॥

पुत्रश्ख मद्यमार्वेष्ट् जीवेनं च दिशे दिश्र<sup>(११)</sup>।
(११)मा ने। ष्टिश्सीज्ञातवेदे। गामखं पुरुषं जर्गत्।

हतं, 'इन्द्रख' देवराजख, श्रिप 'प्रियं', सीयक्तर्या निषं कदा प्राप्यामी होवमाशासी। श्रत एव सर्वेरन्येः 'काम्यं' श्रपेचसीयं, 'सिनं' कर्म फलस्य दातारं, 'मेधां' श्रुताधीतयन्यधारस्वाकं, प्रयुक्त्वन्ति मेषः॥

श्रथ वग्ह्युपिधकं परमेश्वरं प्रति इष्टप्राप्तिं प्रार्थवते।

(११) "उद्दीयस्व जातवेदोऽपम्नं • जीवनं च दिश्वो दिश्व" (११)

इति। जाते प्राणिश्वरीरे जाठराग्निस्वरूपेण विद्यते श्ववतिष्ठते

इति जातवेदाः। श्रथवा जातानुत्पस्नान् यजमानान् तत्तत्फलदानाथ वेत्ति स्वचित्ते निश्चिनोतीति जातवेदाः। हे 'आतवेदः', मदनुषद्दार्थम् उत्सर्वेण 'दीयस्व'। किं कुर्व्यन्, 'मम',
श्वनिष्टकारिणीं 'निर्श्वति' पापदेवतां, 'श्वपम्नन्' विनाश्रयन्। तां
विनाश्य ततो मदर्थे 'पश्रून्' गवाश्वादीन्, 'जीवनं' दीर्घायुर्यः,
'च'काराभ्यामन्यदिष सर्व्यं भाग्यजातं 'श्वावष्ट' सम्पादय। ततः
सुखनिवासार्थे 'दिशः' प्राष्ट्याद्याः, निवासयोग्यानि तत्तिद्दिननस्थानानि, 'दिश्व' देहि॥

सम्पादितानां गवाश्वादीनामविनागं प्रार्थयते। (१९)"मा ने। हिश्सीकातवेदः ० श्रिया मा परिपातय"(१९) इति। हे 'जात-

श्रविभुद्ग श्रागंहि श्रिया मा परिंपातय (११)। (११)पुरुषस्य विद्य सहसाक्षस्य महादेवस्य धीमहि । तबी रुद्रः प्रचीद्यात् (११)। (१४)तत्पुर्वषाय विद्यार्डे

देवः', लत्मसादात् मदीयं गवादिकं निर्कातः 'मा हिंसीत्' मा विनामयतः। 'जग्क्रब्देन गवादियतिरिक्तं ग्रष्टचे चादिकं विव-चितं। हे 'त्रग्ने', लं 'त्रविक्षत्' त्रधारयन्, त्रसादपराधं मनस्यधारयिला 'त्रागहि' श्रसादनुग्रहार्थमागक्कः, तते। मां 'त्रिया' धनधान्यादिसम्बदा, 'परिपातय' सर्वेतः प्रापय॥

इत ऊद्धें तेषु तेषु देशेषु श्रुतिपाठा श्रम्यक्तिविष्ठणाः, तन विज्ञानाताप्रस्तिभिः पूर्वेर्निवन्धनकारे द्रीविष्ठणाठसा हृतवात् वयमपि तमेवादृत्य बास्त्रासाः। तन षड्भिगायचीभिराताः-प्राप्तिदारश्वता देवताविशेषाः प्रार्थको। तन श्रादी विश्वरूपधरं प्रार्थयते। (११)"पुद्वस्य विद्या ० तक्ती हदः प्रचेदियात्"(११) इति। विश्वतस्त्रुरित्यादिमकोको विराट् पुद्धः 'सद्द्यासः', तस्त्र, 'पुद्वस्य', सद्ध्यं 'विद्य' जानीमहि, सभेमहि वा। तद्धें तस्य विराष्ट्रपस्य 'महादेवस्य', सद्ध्यं 'धीमहि' ध्यायेमः। तन ध्याने 'नः' श्रसान्, 'दद्रः' विराष्ट्रपः महादेवः, 'प्रचेदियात्' प्रचेदयतु प्रेरयतु॥

श्रय विश्वद्दीर्भिः बुठारे स्रगमभयवरी सुप्रसन्नी महेश-

<sup>\*</sup> तत्पुरवाय विदारे सर्खान्य धीमशीतिपाठे गायत्रीकृतः प्र-तितिरुति, परन्तु खादर्शपुराकेषु सर्वत्र मूल्डतपाठे। दश्यते।

महादेवार्य धीमहि। तन्नी हट्टः प्रचोदयीत् (१०)।
(१५) तत्पुर्वषाय विद्वाहें वक्रतुएडार्य धीमहि। तन्नी
•दिनाः प्रचोदयीत् (१५)। (१५) तत्पुर्वषाय विद्वाहें चक्रतुएडार्य धीमहि॥ ५॥

तन्नां निन्दः प्रचोदयात् (१९) । (१०)तत्पुर्वषाय विद्वाई महासेनायं धीमहि । तन्नः षणमुखः प्रचोदयात् (१०)। (१०)तत्पुर्वषाय विद्वाई सुवर्णपृक्षायं धीमहि । तन्ना गरुडः प्रचोदयात् (१०)। (१८)वेदात्मनायं विद्वाई हिरस्थ-गुभायं धीमहि । तन्नां ब्रह्म प्रचोदयात् (१८)। (१०)नारा-

द्याद्यागमप्रसिद्धमूर्तिघरं दहं प्रार्थयते। (१४ "तत्पुद्वाव विद्याद्वे • दहः प्रचीदयात्" (१४) दति। 'तं चागमप्रसिद्धं पुद्याकारं मद्दादेवं, जानीमा ध्वायेमस्य। तिसान् धाने चसान् 'दहः', प्रेरयतु॥

वोजापूरगदेचुकार्मुकेत्यागमप्रसिद्धमूर्क्षिरं विनायकं प्रार्थ-धते। (१६) "तत्पुद्वाय विद्याष्टे ॰ दिन्तः प्रचीदयात्" (१६) इति। गजसमानवक्ततेन दीर्घस तुष्डस रक्षकस्त्रादिधार्षार्थे वक्कतं। 'दिन्तः' महादन्तः॥

पुराणादिषु प्रसिद्धपिचराजमूर्त्तिधरं देवं प्रार्थयते । (१६) "तत्-पुरुषाय विद्यारे • तन्ना गर्डः प्रचादयात्" (१६) इति । ज्ञोभन-पतनसाधनपचीपेतः 'सुवर्णपचः'॥

<sup>\*</sup> १६, २०, १८ मन्तत्रयं भाष्ये न छतं।

यणार्यं विद्वार्षे वासुद्वायं धीमि । तस्री विष्णुः प्रचोद्यात् (११) । (११)वृज्जनुखार्यं विद्वार्षे तीर्ष्णद् १ द्वार्यं धीमि ॥ ६ ॥

तन्नी नारसिः प्रचोदयात् (११) । (११) भारत्यायं विद्याहें महाद्युतिक्रायं धीमि । तन्नी आदित्यः प्रचोदयात् (११) । (११) वैश्वानरायं विद्याहें लाली लायं धीमि । तन्नी अग्निः प्रचोदयात् (११)। (१४) कृत्यायं यनायं

चर्नां चामं किरीटा स्वितमकर समलुख्स मिला द्या गमप्रसिद्धमूर्त्तं घरं देवं प्रार्थयते । (१०) "नारायणाय विदान्ते । विष्णुः
प्रचाद्यात्" (१०) इति । नर प्रगीराणा मुपादान रूपा एका दिए सभूतानि नार प्रबंदेन अच्चन्ते, तेषु भूतेषु या प्रापे। मुख्याः ताः
प्रयममाधारे। यस्य विष्णाः से।यं 'नारायणः', समुद्र अस्व प्राये।
त्यर्थः । तथा च सार्थते । श्रापे। नारा इति प्रेष्ताः चापे। वै
नरस्वः । श्रयमं तस्य ताः प्रेष्ताः सेन नारायणः स्मृत इति ।
स च कष्णावतारे वस्तदेवस्य पुचलात् 'वास्तदेवः', स च सकोयेन
वास्तवेन परत्र श्रारूपेण व्यापिलात् 'विष्णुः'। ता एता गायश्चस्वित्त प्रद्वार्थे ध्यानपुरः सरं अपितव्याः॥

इमप्रखामिन्दुखण्डामामाजिमित्यागमप्रसिद्धमूर्त्तिधरीं दुर्गा

<sup>\*</sup> ३९, ३२,२३, २६, ३७, यतेषां मन्त्रायां याख्या च समझ व्यपुक्तक -च येषुन दक्ष्यते ।

विद्राहे कन्यकुमारी धीमहि। तत्नी दुर्गः प्रचीद्यात् (१४)। (१४) सहस्पर्यमा देवी श्रतमृत्ना श्रताद्यात् (१४)। सर्व्यः हरते मे पापं दुर्व्वा दुःस्वप्रनाश्रिनी (१४)।
(१४) काएडात्काएडात् प्ररोहेन्ती पर्वषः पर्वषः परि ॥ ७॥
यवा नी दूर्वे प्रतन्त सहस्रेण श्रतेन च (१४)। (१०) या
श्रतेन प्रतने विषे संहस्रेण विरोहिस। तस्यास्ते देवी हवे
विधेम हविषा व्यं (१०)। (१०) अश्रव्वान्ते रेवकान्ते

प्रार्थयते। (१४) "कात्यायनाय विदाहे ॰ दुर्गिः प्रचेदियात्" (१४) इति। कृत्तिं वस इति कार्त्यो दृद्धः, स एव त्रयनं, त्रिधिष्ठानम् खत्यादकी यस्या दुर्गायाः सा 'कार्त्यायनी'। कुत्सितमनिष्टं निवारयति इति कुमारी, कन्या चासी कुमारी च इति 'कन्यकुमारी', 'दुर्गिः', दुर्गा, लिङ्गादियात्ययः सर्वेच कान्दकी दृष्ट्यः॥

त्रथ खानाकुम्रता मन्ता उच्यने। तत्र त्रिरिस स्तिकवा सह दूर्व्यां धारियतुं दूर्व्याभिमन्त्रणमन्त्रमाह। (१६) 'सहस्वपरमा देवी ॰ दूर्व्या दु:स्त्रप्रनात्रिनी''(१६) इति। येयं दूर्व्याभिमानिनी देवता सा 'से पापं हरतु'। की हुत्री, 'सहस्वसङ्घाकेम्यः पावन-हेतुम्था द्रयोग्यः 'परमा' खळाष्टा, सा च 'देवी' योतनात्मिका मतसङ्घाकानि मूलानि यस्याः सा 'मतमूला'। तथा 'मतासुरा'। मतम्बेन बद्धलमायमय खपसस्थते। दु:स्त्रम्धतमनिष्ठफसं, नामयति इति 'दु:स्वप्ननामिनी'॥

विष्कुक्रोक्ते वसुर्धरा। शिरसा धार्यिष्यामि रुष्ट्रख मां पट्टे पट्टे"(१०)। (१८)"भूमिर्धेनुर्धरखी खें।कधारिखी"। जुहुतासि वराष्ट्रेख कुष्कुन श्रतवाष्ट्रना"(१८)। (४०)" मृ-

श्रथ म्हिन्ताभिमक्षणमक्षाः, तत्र प्रथममक्षमा । (१०) "श्रथकाको रथकाको ॰ रचल मां परे परे" (१०) इति । येयं भूमिः
तामश्राः ग्रुद्धिहेतवः खपरेराक्षामिका तादृशी भूमिः 'श्रथकाका'। श्रिष्यण उलानिकाणार्थभूखनगं प्रदेशस्य श्रश्याक्रमणविभागारश्रपादागं स्टच्छुद्धिहेतुलं गम्यते । तथा 'रचकाका'
रथस्थरणेन चुषा सती ग्रुद्धा भवति । तथा चिकिमावतारे
विच्छुः खयं परेन भूमिमाकामित, तताऽपि ग्रुद्धलं। श्रश्यरथविच्छुभिराकाको ग्रुद्धे हे भूमे 'वस्नभरा' सर्व्याणि वक्तूनि धारयक्षी सती खानकर्षाणेतस्मिन् मदीय'शिरसा' धारिता देवी
धातमाना लं 'मां', स्नानार्थं जस्नमधे गच्छकां 'परे परे',
'रचस्व'॥

दितीयमक्तमाइ। (१८) "खडू तासि वराहेण ॰ धरणी खोक-धारिणी" (१८) दति। हे स्टिक्तके, लं श्वमिक्षा सती हणा-वर्णेन व्यतसङ्खाकबाइयुक्तेन वराहावतारेण पूर्वे 'खडू तासि'। की दृषी श्वमिः, 'धेनुः' कामधेनुवत् प्रीणयिची, 'धरणी' सत्यानां धारियची, 'खोकधारिणी' प्राणिनामपि धारियची॥

<sup>\*</sup> यव मृत्रपुक्तकसम्मतः पाठः। अत्रतु पदच्युतिरक्ति। तथा-सम्बन्धभाव्यपुक्तकेषु यतद्वमुद्भृतासीत्यादिदत्वस्य परस्मिन् वर्तते। † स्त्खननेति तै॰ पाठः।

त्तिको इन मे पापं युक्तया दुष्कृत्कृतं। त्वया इतेन पापेन जीवामि शरदः शतं '"(१)। (१९)मृत्तिको देहि ने पृष्टिं त्व्यि सर्व्वं प्रतिष्ठितं (१९)॥ ८॥

(क्र) हित्त प्रतिष्ठित सुर्व्व तुन्ने निर्णुद् हित्त ।
तया इतेन पापेन गुच्छामि परमाङ्गति । यत इन्द्र
भयामद्रे तता ना अभयं क्षि। मध्वञ्छाध्य तव्य
तत्नं जुतये विदिषे विद्यो जिद्द । स्वस्तिदा विश्रस्पतिर्हे च्हा विद्यो वृशी। हषेन्द्रः पुर एतु नः स्वस्तिदा
श्रमयङ्गरः । स्वस्ति न इन्द्रे हु इश्रवाः स्वस्ति नः
पूषा विश्ववेदाः । स्वस्ति नृस्तार्थ्यो श्रिरेष्टनेमिः
स्वस्ति ना हृ स्पतिर्द्धातु । श्रापान्तमन्युस्तृपर्लप्रभम् धुनिः श्रमीवाञ्छ्र्षमाः श्रजीषो । सोमे विश्वान्यत्सावनानि नार्वागिन्दं प्रतिमानानि देशः ॥ ८ ॥

हतीयमन्त्रमाइ। (४०) महित्तके इन मे ० जीवामि बरदः ब्रतं (४०) इति । स्रहे। इर्थः॥

पादद्वयात्मकं चतुधं मन्त्रमा ह। (४१) 'स्टिक्तिके देशि • सब्वें प्रतिष्ठितं" (४१) इति। यद्यत् पृष्टिसाधनं चवगे। धूमादिद्रवं तत्सब्वें हे 'स्टिक्तिके लिख प्रतिष्ठितं'। तस्मात् मह्मं 'पृष्टिं' 'देशि'॥

<sup>\*</sup> स्ट्रिन ब्रह्मदत्तासि काम्स्येनाभिमन्तिति A, B, D, N, O. चिक्रितपृक्तकपाठः।

बद्धं बद्दानं प्रयमं पुरस्ताहिसीमृतः सुक्षी वृत्त चावः। सवृक्षिया उपमा चस्य विष्ठाः सृतस्व यानि-मस्तस्य विवेः।स्यानाष्ट्रिष्ठिष्ट भवी चस्रुरा निवेश्नी। यच्छा नः शर्मा सुप्रधाः(१९)। (१९)गुन्धद्वारां दुराधृष्टीं नित्यपृष्टां कर्ीषिणीं। द्रेश्वरीं सर्वभूतानां तामि-है।पंद्रये त्रियं(१९)। (१४)श्रीमें भुजतु। चलक्ष्तीमें नुत्रयतु। विष्णुमुखा वे देवान्छन्दोभिर्मां लेवानाने-नपज्यम्भ्यं जयन्। मुहा १९॥ श्रमे यच्छतु॥१०॥

पश्चममक्तमाइ। (४९) "गम्बदारां दुराधवां ॰ तामिहोपक्रचे त्रियं" (४९) हिता। 'तां' म्हित्तकाभिमानिनीं देवतां,
'इह' त्रिक्षिन् खानकमंखि, 'उपक्रचे' सामीप्येनाक्रचामि।
कीदृत्रों, 'गम्बदारां' त्राष्पाद्योः गम्ब उपस्थिदारं चस्याः
सा गम्बदारा। प्रत एव गम्बवती प्रथिवी हित तार्किका
साष्पमाद्यः। 'दुराधवीं' प्रतिकूषेः पृद्षेः त्रसुरादिभिराधवितं तिरस्कृतं मत्रकां। 'नित्यपृष्टां' सर्वदा जीविधान्यैः
परिपूर्णां, 'करीविषीं' बद्धकेन गोमयेन युक्तां, गोमिविधादिपद्युकृतां हत्यर्थः। 'सर्वस्थतानां' देवितर्य क्रानुस्वरूपायां प्रापिदेशानां, 'ईस्वरीं' उत्यादकलेन नियक्तीं, 'त्रियं' सर्वीः सेयां॥

खृक्ति नें। मुघ्नां करोतु इन्तं पाषानं यें। सान्देषि । से। मान् स्वरं खं क्षणु ह ब्रह्मा खर्मते । कृष्ठी-वन्तं य श्रीश्रिजं। श्रीरं यञ्च श्रम् खं कु सीद् तिसं न्ति। देन यो सान्देषि । चरं खं पृतिष् विनेतं पुराखं येन यूत्तस्तिति दुष्कृतानि । तेन पृतिचे खं शृहेने पूता श्रित्ति दुष्कृतानि । तेन पृतिचे खं शृहेने पूता श्रिक्तः सोमं पिव द्यवहन्त्रूर विद्वान् । जृष्ठि श्रवुः रप्तृ सोमं पिव द्यवहन्त्रूर विद्वान् । जृष्ठि श्रवुः रप्तृ सोमं पिव द्यवहन्त्रू विद्वान् । जृष्ठि श्रवुः रप्तृ सोमं पिव द्यवहन्त्रू विद्वान् । जृष्ठि श्रवुः रप्तृ सोमं प्रव द्यायाभयं क्षणु विश्वते नः विद्वान् । विश्वते स्वायाभयं क्षणु विश्वते । विश्वते स्वायाभयं सन्तु दुर्मिचास्तसी स्वयान् सुर्यो। सान्देष्टि यच्चे व्यं दिषाः (१४)। (१९ स्त्रापे हिष्ठा मेथे। सुवस्ताने जुर्जे देधातन ॥ ११॥

नाभिद्वे जले प्रविषा जलाभिमक्षणमक्षमाइ। (१९)"सु-मिना न चापः ॰ घं च वसं दिग्नः"(१५) \* इति । या एताः 'चापः', ता एताः, तळान्या नोडियवाद्योषधवः,' च 'नः' चलान् प्रति, 'सुमिनाः' सानपानभाजनादावनुकूलाः, 'यन्तु'।'यः' बनुः,

<sup>\*</sup> खसास्रम्यतुर्वे मूलपुक्तनेषु खद्मानुक्रमेख मन्त्रा किखिताः। परन्तु भाव्यकारः प्रथमं ४० मन्त्रं खाख्याय ततः ४५ मन्त्रं खाख्यावदान्। स्रत स्वाम मन्त्रक्रमस्रापनाय भाष्यपाठचित्रसमः स्रतेसाभिः।

मुदेरलीय चर्छसे। या वंः श्रिवतमो रस्तरणं भाजयतेह नंः। उश्रुतीरिव मातरः। तसा घरं क्र-मामवे। यस्य श्रयाय जिन्वश्च। श्रापे। जनयंशा च नः<sup>(१९)</sup>। <sup>(१०)</sup>हिर्र एयम्ब्रङ्गं वर्षणं प्रपेशे तीर्थं में देष्ट्र याचितः। यन्त्रया भुक्तमसाधूनां पापेभ्यंश्च प्रति-ग्रहः<sup>(१०)</sup>। <sup>(१८)</sup>यन्ते मनसा वाचा कर्मणा वा दुष्कृतं छतं। तन् इन्द्रे। वर्षणे। रहस्पतिः सविता च पुनन्तु

श्रक्षास्त हेषं करोति यक्षिंस 'वयं', हेषं सुर्मः, सभयविधाय 'तसी' श्रववे, ते 'दुर्मिनाः' प्रतिकूषाः, 'भूषासः' साम-भोजनादे। व्यराजीर्थादिमुत्पादयम्, ॥

एते मंन्नेर भिमन्तितां स्तिकामनुसिष्य नचादि असप्रदेशे जसाधिपतिप्रार्थनाधें मन्त्रद्यमाइ। (४०)"हिरप्यश्रक्तं वद्यं ० पापेश्वद प्रतिपदः"(४०)। (४०)"चयो मनस वाचा ० पुनन्तु पुनः पुनः"(४०) इति। सुवर्षमचं श्रद्भवत् उपर्यवस्तितं सुकुटं यस्य श्रवी 'हिरप्यश्रद्भः', तादुशं। 'वद्यं' जसाधिपतिं, 'प्रपर्ये' श्रनुपदार्थं प्राप्तोमि। तादुशे वद्यपस्तं मथा 'वाचितः' प्रार्थितः सन्, 'तीधें' श्रवतर्णस्तानं, 'देहि'। किस्न, 'श्र-साधूनां' पापिनां, ग्रदे 'मया यसुक्तं', तथा 'पापेश्वः' पापिनां सकाग्रात्, 'प्रतिग्रहः', 'च', यः कतः । श्रन्थद्यि

पुनः पुनः(॥)। (॥८)नम्रोऽप्रयेऽपुमते नम् इन्द्रीय नम्रो वर्षणय नमा वारुखै नम्रोऽद्वयः(॥१२॥

(१९)यद्पाङ् क्रूरं यदमेधां यद्शान्तं तदपंगक्क-तात्(१९)। (११)त्रुत्याश्रनादंतीपानाश्रव जुत्रात्मंतिय-

'चत्' 'दुष्कृतं', मानसं वाचिकं काचिकं वा चनुष्ठितं 'मे' मदीयं, तत् सर्वे रऋादची देवाः तदा तदा 'पुनन्तु' बाधयमु॥

जलाविक्षतदेवान् प्रति नमस्तारमसं दर्भयिति। "(१८) नमोग्राचेपुमते • वाद्ष्ये नमोऽद्भाः"(१८) दिति। प्रापो प्रसाग्रीः
यन्ति भार्यं 'प्रपुमान्' जलमधे निगृद्ध दत्यर्थः। तथाविधाव, 'प्राप्ये', 'दन्द्राय वद्षाय', वद्षपपत्नेत्र, जलाभिमानिदेवताभ्यस्य 'नमस्तारोस्तु॥

निमक्कनप्रदेशे दुष्टजसापनयनमन्त्रमासः। (१०) "घदपाक् कूरं

• तदपगक्कतात्"(१०) इति। 'श्रपां', समन्धि 'घत्' 'कूरं' रूपं,
मरषकारणम् श्रावकादिकं, 'घत्', च 'श्रमेधं' निष्ठीवनादिदुष्टं,
'घत्' श्रपि 'श्रश्रानां' वातश्रेशादिजनकं, 'तत्' सर्वे, श्रसासिमक्कनप्रदेशात् श्रपगक्कतु॥

निमक्तनमकावाइ। (५९)'श्रिष्टाश्चनादतीपानाद्यकः पाकि-ना स्वनर्श्वतु"(६९)। (६९)'धोदमपापा विरुत्तः । गक्केट् अस्तर- होत्। तन्ने वर्षे राजा पाणिनी स्वत्मर्शेतु (११)। (११) सीहमेपापे विरजे निर्मुक्तो मुक्तिक्षिववः। ना-कंस्य पृष्ठमार्वस्य गच्छे द्वस्त्रं सक्षेत्रकार्तं (११)। (११) यश्चापु वर्षस्य स्वात्वं वस्त्रं स्वतं स्वतं वस्त्रं स्वतं स्वतं वस्त्रं स्वतं स्वतं

कोकतां" (पर) इति । देविष्टमनुक्यादियञ्चमतीत्य भुक्तं 'त्रत्याज्ञनं' । देविषंपिटतर्पणमतीत्य पीतमुदकं 'त्रतीपानं' । खच्छास्त्रवर्त्ती यः पुमान् तस्मात्, यो 'धनप्रतिग्रहः' । एतैरत्यज्ञनातिपान-दुप्पतिग्रहेः सम्पादितं यत् पापं मे मदीयं, 'तत्' सम्बे, 'वस्णो राजा' अससामी, स्वकीयेन 'पाणिना', त्रपनयतु ॥ ततः पापर्हितः 'से हं', रजीगुण्रहितः, संसारकारण्यागदेषादि देशात् 'निर्मृतः' । त्रत एव त्रनुष्ठास्मानः पापर्हितः स्वर्ग-स्थापरिभागं, 'त्राद्धा', त्रद्धणा हिरस्थगर्भेष समानभीकृतं 'गस्केत' गस्केयं ॥

तीर्थक्षतानां गङ्गादिनदीनामावाइनमन्त्रमाइ। (५४)"इमं मे गङ्गे यमुने ॰ प्रयुद्धा सुवे।मया"(५४) इति। हे गङ्गाद्या नद्यः, यूयं, पद्द्यादिभिर्नदीभिः सह 'मे' मदीयं, 'इमं' 'स्तोमं' स्तोषं, 'प्रयुद्धि' प्रयुत्त। त्रुता तत्र 'त्रास्चत' चागत्य जसे तद्दारेष मिय चसनवेता भवत। 'गङ्गायमुनासरस्त्रत्यः', प्रसिद्धाः। 'प्रसिद्धि', इति नद्यन्तरस्य समोधनं। 'मुक्दुधे',

समानवाकतिति तै॰ चिक्रितपुक्तकपाठः।

सरस्वति श्रुतंद्रि स्तोमेश सचता पर्वाणया। श्रुसिकि-या मेरुद्धे वितस्त्यार्जीकीये श्रुण्ह्या सुषेतमया (१०)। (११) कृतं चे सत्यं चाभीबानप्सीध्यं जायत। तता राचिर-जायत् ततः समुद्रो श्रेण्वः॥ १३॥

समुद्रादं र्ण्वादि धिसंवत्सरो श्रेजायत। श्रृहोराचा वि विद्धिदिश्वंस्य मिष्ते। वृशी। सूर्य्याचन्द्रमसी धाता येथापूर्व्वमंक ल्पयत्। दिवेश्व पृथिवी चान्तरिश्च-

'मार्जीकीये', दत्यन्ययोर्नर्थोः समीधमद्यं। "पर्काया श्रीकि क्रिया वितस्त्रया सुवेषमया" दति पद्चतुष्ट्यं स्तीयामं मदीचतुष्ट्ययाचकं॥

जले निमग्न प्राणावामार्थमवमर्षणसम्मार । (१११) 'स्टर्त र सत्यं चाभी हात्तपमः ॰ दिवस पृथिवीं चाम्मरोचमची स्वः" (१११) इति । 'स्वतं' मानमं च्यार्थम इत्यनं । 'मत्वं' वाचिकं यथार्थं भाषणं । 'च'काराभ्यामन्यदिप बास्तीयं धर्मजातं यमुषीयते । तत् मध्वें 'सभी हात्' सभितः प्रकाशमानात् परमातानः, उत्पन्नं । कदा समुत्पन्नं, इति उच्चते । 'तपसी धि' स्वष्ट्यपर्था ले। चन च्यात् तपमः फार्चे । स तपसाप्ता इदण् सर्व्यमस्यत इति श्रुत्यम्तरात् । यस शानमयमाप इति श्रुत्व-माराच । 'ततः' साप्रकाशात् परमे सरात्, 'राचिः', चत्यचा । मब्रो सुर्वः (॥) । (॥) यत् प्रेष्ट्रियाः रत्रः ख्मान्तरिश्चे विरोदंसी। द्माः स्तद् । पो वेष्णः पुनात्वेषमर्ष्णः (॥) । (॥) पुनन्तु वस्तवः पुनातु वर्षणः पुनात्वेषमर्ष्णः (॥) । (॥) पुनत्वेषमर्ष्णः मुख्ये मुख्ये भेवनस्य ग्रेष्ता। यूष पुण्यक्षेतान्

महोष्येतद्पषचणं। 'ततः' तस्मात् परमेयरात्, 'ससुद्रः', खत्पन्नः। सामान्योक्तस्य सवणोदचीरोददध्यादिविश्वेषमिमप्रेत्यार्ष्वभ्रन्देन पुनर्विश्वेष्यते। भवान्तरभेदयुकात् 'समुद्रात्',
'श्रिष्' ऊर्द्धं, समुद्रोपखचितः क्रत्स्वः काखः समुत्पन्नः। स
च उत्पादकः परमेश्वरः, श्रहोराचोपखचितान् सर्वान् काखविश्वेषान् 'विद्धत्' स्त्रन्, 'मिषतः' विमेषादियुक्तस्य, 'विश्रस्य' सर्वस्य प्राणिजातस्य, 'वश्वी' स्वामी स्त्रता, वर्त्तते।
स तादृशः, 'धाता' परमेश्वरः, स्तर्यादिदेवान्, 'पृणियादि
स्वाकांत्र 'यथापूर्वं' श्रतीतस्य है। यस्य यादृशं रूपं तादृश्वमनतिक्रस्य, 'श्रक्षस्ययत्' सङ्क्ष्यमाचेण सन्पादितवान्। दिवश्वेस्वुपात्तवात् 'सुवः'ग्रस्देन भेगिविश्वेषा विविच्वतः॥

श्रघमर्षणं क्रला तत ऊर्ध्वमवगाइनार्धासिस श्रमी दर्शय-ति। (१९)''यत् पृथियाः ॰ पुनालघमर्षणः''(१९)। (१०)''एष स्रतस्य मध्ये ॰ स्रस्योर्हिण्सयं''(१०)। (१८) ''द्यावापृथियोः ॰

<sup>\*</sup> समाने ात्त खेरित F चिक्रित पुरुष पाठः।

खेाकानेष मृत्योर्षिर्पमर्थं(पः)। (धर) सार्वाप्रिवृच्योर्षिर्-एसयुर सर्रित्र सुर्वः ॥ १४ ॥

सुवः स्टूबिबाधि''<sup>(६८)</sup> । इति 'पृथियां', वर्त्तमानानां असावं 'स्वं रजः' स्वकीयं पापं, 'यत्', श्रस्ति। 'श्राम्तरीचे' सर्व्यती-मारिच सोको, 'विरोदसी' विश्रेषेष रोद खोर्चा वाष्ट्रचियोः, य-त्यापमस्ति। अव रेादस्तेः पृथक् डक्तवात् पृथियां द्रतिपदेन भृभेर्धस्तादर्भमानः पातासस्रोको विवस्तिः। सर्वेद्यपि क्षोकेषु तत्रकाव्यान्यनुभवताम् श्रक्षाकं चत् पापम् श्रासीत्, 'तत्' बर्व पापं, तदनुष्टाष्ट्रन् 'द्मान्' ऋसांख, 'वदवः', 'पुनातु' ब्रोधयतु, पापं विनामा ग्रुद्धानस्मान् करोतु । कीदृत्रो वर्षः, 'श्रापः' जखस्वामिलेन तद्रूपः। श्रवानि मर्षेवति विनात्रयति इति 'त्रवमर्षणः' ॥ तादुत्रः, 'एषः' वर्षः, 'सूतसः भ्रतीतस्म, 'भुवनस्म' प्राणिजातस्म, 'गे।प्ता' रस्ति। भावास, भविष्यतेषि प्रयतः 'गेष्ता'। 'एवः' वर्षः, 'पुष-क्यतां' क्यातिष्टामादिकारिणां, 'खेाकान्', प्रयच्यति रति ब्रेषः। 'एषः' वर्षः, 'स्रेष्टाः' सर्वप्राणिमार्कस्य वसस्य, समः स्थिनं 'हिरएस्यं' खेलिविश्वेषं, पापिनां प्रयच्छतीति श्रेषः ॥ यत्र 'हिर्णायं' ब्रह्माण्डक्षं, 'सुवः' खर्गब्रब्होऽभिधेयं, 'स्रावा-पृथियोः' युक्तेतकश्वक्षेतकयोः, 'वंत्रितं' प्रवर्त्तते । 🕏 वर्षः

स नः सुवः सःशिंशाधि १८)। ((') आद्रे ज्वर्णति ज्यो-तिर्इमिसा। ज्योतिर्ज्ञलेति ब्रह्माइमिसा। यो इमेसि ब्रह्माइमिसा। श्रुइमेसि। ब्रह्माइमेसि। श्रुइमेवाइ

'सः', त्वं 'नः' श्वसान् प्रति, 'सुवः' तादुशं खर्गस्रोकं, 'संजिज्ञाधि' सम्यक् श्रनुग्रहाण ॥

दति तिस्भिः सग्भिः सातवतः पुरुषस्य प्राचमगार्थे मन्त्रमार । ((॰) प्राद्धे व्यस्ति ॰ मां जुरे मि सारा ((॰) दिति । यत् एतत् खदकर्षं 'प्रार्द्ध', तदेतत् साधि-ष्ठागचैतन्देन 'व्यस्ति' प्रकामते । तत्र प्रधिष्ठागर्थं 'व्योतिः', 'प्रसमस्ति' । देरे प्रियादिश्यो विवेणितस्य मम तदेवाधिष्ठागं-चैतन्यं सर्पं दत्यर्थः । तदेव खपपास्तते, 'व्योतिव्यंस्ति', दत्युक्तं तत् 'व्योतिः', बद्धौव । प्रतो 'व्योतिर्रुमस्ति', रति वाक्येन 'ब्रह्मास्ति', रत्युक्तं भवति, नच पूर्व्यसिद्धं जोवात्मनः सम्प्रं विनाम्य स्पान्तरस्य ब्रह्मात्मस्त्रं प्राप्तिभवति । किन्तु 'वीर्दं' पुरा जीवः, 'प्रसि', स एव रदानीं 'प्रसं ब्रह्मासि' । वस्तुतो ब्रह्मस्त्रेव स्थि पूर्वमञ्चानाक्जीवत्मारोपितमासीत् । तस्ति प्रजाने विवेकेनापनीते सति वस्तुतः पूर्वसिद्धमेव 'ब्रह्मा-स्त्रम् प्रजाने विवेकेनापनीते सति वस्तुतः पूर्वसिद्धमेव 'ब्रह्मा-स्त्रमं रदानीं प्रजुभविता 'प्रस्ति,' नतु बूतनं किस्तित

5 O

<sup>\*</sup> पूर्वमिद्देति E चिक्रितपुस्तकपाठः।

मां जुहि।मि खाही (१९)। (१९) श्रुकार्य्यकार्य्यवकी विक्तिना भू गृहा गुरुत्ह्यगः। वर्षे ग्रेऽपामे घमर्ष्यस्तस्रीत्पापात् प्रमुखिते(१९)। (१९) रुजासूमिस्त्वं मार्श्रोदयस्य प्रवदन्ति

ब्रह्मसमागतं। तसात् 'श्रहमेव,' श्रष्टंब्रह्मभावानुभववेसाया-मिष श्रृवंशिद्धोऽष्टमेव न तु योषित्यग्निधानवदुपषरितं ब्रह्मसं। ताष्ट्रवः 'श्रष्टं', जसक्षं 'मां', 'जुद्दोमि' उदराग्नी प्रचिपामि। इति:प्रदानवाषी 'स्वाष्टा'शब्दः। मद्देषवर्त्ताभी देवेभ्ये। जस-क्षं इविद्त्तम् रत्यर्थः॥

त्राचमनात् ऊर्धे पुनर्षि स्नाने मन्त्रमाइ। ('१) "त्रकार्य-कार्यवकीणि • तसात् पापात्रसुच्चते" (११) दति। त्रकार्य प्रास्त्रप्तिषिद्धं कसञ्चभचणादिकं, तत्कतुँ श्रीसं यस्त्रासी 'त्रकार्यकारी'। प्रतिषिद्धस्तीगमनवान् 'त्रवकीणी,। ब्राह्मण-सुवर्णस्कां 'सेनः'। वेदवेदाङ्गविद् ब्राह्मणः, गर्भा वा स्रूषः, तं स्ति दति 'स्रूणसा'। गुरुदः रगामी तु 'गुरुतन्त्रगः'। एतादृश्रपापकारिणम् त्रपि मां 'त्रघमर्षणः' पापविनाश्रकः, 'त्रपां', खामी 'वरुणः', 'तस्नात्' सर्वस्नात्, 'पापात्', 'प्रमुच्चते' मोचयित॥

र इस्रपापचयार्थे साममन्त्रमाइ। ((१)"रजीश्विस्व मार्

<sup>\*</sup> खरं ब्रह्मत्वानुभववेलायामिति F, चिक्रितपुत्तकपाठः। खरं ब्रह्मतत्त्वानभववेलायामिति E चिक्रितपुत्तकपाठः।

धीराः(१२)\*। (१२) स्राक्षान्तसमुद्रः प्रयमे विधर्मन् जन-यन् प्रजा भुवनस्य राजा॥ दृषा पृविचे स्रिधः साने। स्रव्ये वृष्टत् सामी वाद्ये सुवान इन्दुः(९२)॥ १५॥

• पुनालघमर्षणः"\*((१) रति। 'रजः' रजःपापस, 'स्निः' स्थानस्तः, ऋषं, ऋतो हे देव 'लं', तत्पापफसस्त-यातनया 'मं रोदयस्त'। यद्ययेतन्तवोचितं तथापि 'धोराः' बुद्धिमन्तः, श्रास्त्रपारङ्गताः, मामनुरुक्त एवं 'प्रवद्निं'। तदीयं वास्य-सुदाष्ट्रियते। 'स्थययः' विश्वसुख्याः, एनं स्थानकारिषं 'पुनन्तु' श्रीधयमु । तथा 'वसवः' श्रष्टमञ्जयाकाः, एनं 'पुनन्तु'। 'वस्षः', श्रिप एनं 'पुनातु'। 'श्रधमर्षणः' पापविनाशकोऽन्योऽपि देवः, एनं 'पुनातु'। एवं धोरैर्महङ्किरनुरुह्यीतलात् दृष्ट्यादिभिः पूर्तं मां लमपि यमदेव मा बाधस्त, श्रनुरुह्याण, रत्यर्थः।

स्नानादूर्धं जयं मन्त्रमार । ((१) "म्नाकान्ससुद्रः प्रथमे

 वाद्यधे सुवान रन्दुः"((१) रिता समुद्रवत् प्राहलात्
सस्मोदास्वपरमानन्दस्वभावलात् वा 'समुद्रः' परमात्मा, स

प सर्व जगत् 'म्नाकान्' म्नाकान्तवान्, व्याप्तवान् । किं सुर्वन्,
'प्रथमे' स्टेरादिकाले, 'प्रजा जनयन्' । कीदृष्ठे प्रथमकाले,

<sup>\*</sup> भाष्यपुक्तकदयप्रतमूलपाठे प्रवदन्ति धीरा इत्यख्योत्तरं पुनन्तु ऋषयः पुनन्तु वसवः पुनातु वस्यः पुनात्वघमर्धेयः इत्यधिकः पाठः। अप्रकासन्यचतुर्व्वपि मूलपुक्तकेषु नैघ पाठो दृष्यते।

<sup>5</sup> c 2

परस्तात्(१) । यशुः(१) । गुर्हासु(१) । सर्म(१) । चक्रतु-ग्रहायं भीमहि(६) । तीक्ष्णाद्रश्र्षायं भीमहि(१) । परि(१) । प्रतिष्ठितं(६) । देभुः(१) । यक्क्रतु(१) । दभातन्(११) । श्रद्धां १(११) । अर्ण्यवः(११) । सुवः(११) । राजा, एकं च(१६) । कुद्रीं कुद्रयं दन्तिश्च नृन्दिः वंगमुख् एवं च । ग्रद्धीं श्रद्धां दन्तिश्च नृन्दिः वंगमुख् एवं च । श्राद्तिशात्रायं दुर्गिश्च क्रमेख दादशाम्भित । स(१) । स(२) । व(३) । च(४) । म(५) । सं(६) । वे(७) । ना(८) । व(८) । भा(१०) । वे(११) । का-खायनाय(१२) ॥

'विधर्मन्' प्राणिभिः पूर्वकरे अनुष्ठिता विविधा धर्मा यश्चिन् कासे खफसरानार्थं उद्देश्यन्ते, सेऽयं विधर्मा तसिन्। स च परमात्मा 'सुवनस्य', पासकलात् 'राजा'। समकानां कामानां वर्षणचेतुलात् 'रुवा'। ई.सृजः, सर्वच व्याप्तवान्। किस्र। 'सानो' सानो, पर्वतपार्यभागे। अत्यम्तरे तं ब्रह्म-गिरिः रत्याचस्त रति अवणात् ब्रह्माववेश्ययोगे देशे गिरिः, तदवयवः सानुः, इदयपुष्डरीकं, तच 'पविचं' वास्न-देशावयववदुष्टिरस्प्रांदिरोषाभावात् ग्रद्धं,'म्रधि' पुरुषार्थंडे-तुष्यानस्वानलात् इतरावयवेश्योऽप्यधिकं, स्रतएव स्वादृषाम- (१) जातवेदसे सुनवाम् साममरातीयता निद्हिति वेदः। सनः पर्षदिति दुर्गाणि विश्वी नावेव सिन्धुं

वनस्य पासनस्य हेतुलात् 'श्रयं'' हिमवत्पुत्रा गैर्या ब्रह्मविद्यान् भिमानिक्ष्यलात् गैरिवाचक उमाश्रव्या ब्रह्मविद्यामुर्त्तिप्रसावे स्थवित । श्रत एव तस्वकारोपनिषदि ब्रह्मविद्यामुर्त्तिप्रसावे ब्रह्मविद्यामूर्त्तिः प्रयते, ब्रह्मशेभमाना तु मां हैमवतीं होवाच दित । तदिवयः प्रमात्मा तया उमवा यह वर्त्तमानलात् 'स्रोमः', स च साना हृदयपुष्टरोके 'हहत्' ब्रह्म यथा भवति तथा, 'वाहधे' हिद्धं प्राप्तः, पूर्वं श्रविद्याहतलेन सङ्खिता जीवा भूला तथामविद्यायां विद्ययापनीताचां ब्रह्मवाविभा-वात् प्रहद्भ दव भामत द्राय्यः। स च से।मः, 'स्रवानः' जीवानां धर्माधर्मयोः प्रेरकः, 'इन्दुः' फलदानेन चन्द्र-वदाङ्गादहेतः॥

त्रयानिष्टपरिदारार्थलेन जया मन्त्रा उच्यने। तर्नेकाम्हणामाद । (१४) "जातवेद्षे सुनवाम ॰ नावेव विन्धुं
दुरितात्यग्निः''(१४) इति । वेदांषि वेदनानि ज्ञानानि तानि
जातान्युत्पद्मानि चस्नात् अग्नेः सेाऽयं जातवेदाः, त्राधानेव
संस्कृतेग्नी पद्मान्तदा तदा कर्ण्यविषयाणि ज्ञानान्युत्पद्मने,
तस्नी 'जातवेद्से'। षागकासे स्नतात्मकं 'सेामं', 'सुनवाम'
श्रमिषुतं करवाम। स्वयं सर्व वेन्ति इति 'वेदः' श्रग्निः,

दुरितात्युग्निः(१४)। (१६)ताम् ग्निर्वर्क्षां तपंसा ज्वख्नतीं वैराचनीं कंर्मफुलेषु जुष्टां। दुर्गां देवीः श्ररंखमुष्टं प्रपंद्ये सुतरंसि तरसे नर्मः(१६)। (११)त्रग्ने त्वं पार्या

स च 'त्ररातीयतः' त्रसाखरातिलं प्रचुलमिच्छतः पुद्वाम्,
'निद्धाति' नितरां भस्नोकरोति। किञ्च। 'सः' त्रश्चिः,
'नः' त्रसाकं, 'विश्वा दुर्गाणि' सर्वा त्रापदः, 'त्रतिपर्वत्'
त्रित्रयेन नात्रितवान्, द्रत्यर्थः। किञ्च। यथा स्रोके 'नावा',
'सिन्धुं' समुद्रं, नाविकस्तार्थित, तथा 'त्रश्चिः', 'दुरितानि',
पापानि, त्रतिश्येन तार्थित दति श्रेषः॥

दितीयास्यमाष । ((५) "तामग्निवर्णाम्यपा ॰ सुतर्बि
तरमे नमः"((६) इति । येथं नवदुर्गा कन्यादिषु मन्त्रशास्तेषु
प्रिष्ठ्वा, 'तां दुर्गां देवीं', 'श्रष्टं श्रर्णं प्रपद्ये'। कीदृशीं,
श्रिममानवर्णां', 'तपमा' खकीयेन मन्तापेन, 'ज्यसमीं' श्रमस्क्त्रून्द्षनीं, विश्वेषेण रेष्यते खयमेव प्रकाशत इति विरोधन,
परमात्मा, तेन दृष्टलात् 'वैरोधनीं', 'कर्मफलेषु' खर्गपश्चपुचादिषु निमित्तस्रतेषु, 'जुष्टां' खपासकमेवितां। हे 'सुतर्धि'
सुष्ठु संसारतरणे हेता देवि, 'तरमे' तार्थिशे तुभ्यं, 'नमः',
श्रम्सु॥

हतीयास्त्रमाइ। ((६) ''ऋग्ने लं पार्या ॰ तनयाय श्रंथोः''(६) इति। हे ऋग्ने 'नरः' स्तोतयः, 'लं', 'ऋग्नान्', 'स्विसिः', नच्यां ऋसान्त् ख्रास्तिभिर्ति दुर्गाण् विश्वा। पूर्श्व पृथ्वी बेहु लानं उवीं भवा ते। काय तनयाय श्रंयाः (६६)। (६०) विश्वानि ना दुर्गहा जातवेदः सिन्धुन नावा दुरिताऽतिपर्षि। श्रग्ने श्रन्विनमनंसा एणाने। उसार्कः

स्रोमकारिभिः उपायैः, 'विश्वा दुर्गाश्वित' सर्वा श्वापदे।ऽतिश्वयेन सङ्घिता, 'पार्य' संसारस्य परतीरत्रय । 'नः', श्वस्माकं, ल-त्रसादात् 'पूत्र' या निवासयोग्या पुरी सत्यपि, पृथिवी, सा विस्तीर्णा भवतु । 'उवीं' सर्वस्य निष्पादनयोग्या भूमिरिप, 'बञ्जला', भवतु । लञ्च 'तोकाय तनयाय' श्वस्मदपत्याय तदीय-पुत्राय स्, 'श्रंथोर्भव' सुखस्य मिश्रयिता भव ॥

चतुर्थीत्रचमाइ। ((०) "विश्वानि ने। दुर्गहा ० बे। धविता तनूनां "(०) इति । हे 'जातवेदः', 'दुर्गहा' सर्वासामापदाम-पहन्ता, । लं 'विश्वानि दुरिता' सर्वाणि पापानि, 'नावा', 'सिन्धुं न' ससुद्रमिव, 'नः' अस्मान्, 'अतिपर्षि' अतिष्रयेन तार-यसि । हे 'अग्ने', 'अचिवत्' आधात्मिकादितापचयरहितलेन अविष्ठद्रवाच्ये। जीवन्युको सहर्षिः, ''आत्मोपस्येन भूतानां दयां कुर्वीत मानवः" इत्येतच्छा स्वमनुद्धत्य, "सर्वे च सुखिनः सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः" इत्येतं मनसा यथा यथा प्रदी भावयित, तथा लमपि 'मनसा', 'गृणानः' गृणान् उचारयन् भावयन्, बाध्यविता तुनूनं। (१०) । (१०) पृत्नाजित्र सर्घमानमुग्रम् प्रिः हुवेम पर्मात्मधर्यात्। स नः पर्वदिति
दुर्गाणि विश्वा क्षामहेवा श्वति दुर्गित्यक्षिः (१०) ॥
(१०) प्रक्षाचि क्मीचा शब्देषु सुनाश होता नव्यश्व
सत्ति। स्वाच्चाग्ने तुनुविन्यप्रयंखास्मभ्यं च्च से। भग्मायंजस्व (१०) । गोभिर्जुष्टम्युजे। निर्विक्तन्तवेन्द्र विष्णे।-

पश्चमीस्थमाइ। (१०) 'पृतनाजितः सदमानमुग्नभग्निः ॰ मित दुरितात्वग्निः''(१०) दित। पृतना परकोयमेना अस्तीति 'पृतनाजित्', तं, भ्रतप्व 'सदमानं' अपूनिभनवनं। 'खगं' भी-तिहेतुं, 'श्वग्निं' 'परमात्' खत्कृष्टात् 'सपसात्' स्रकेः स्तिः स्तिः स्तिः स्तिः स्तिः स्तिः स्तिः भ्रातिः भ्रातिः भ्रातिः भ्रातिः 'भ्रातिः 'भ्रातिः 'भ्रातिः 'भ्रातिः 'भ्रातिः प्रतिः भ्रातिः भ्रातिः भ्रातिः भ्रातिः भ्रातिः ।।

वडी स्चमार । ''(र)''प्रक्रोवि कमीयो ॰ से।भगमाय-जख''('र) इति । हे त्रग्ने लं 'त्रध्वरेषु' यागेषु, 'ईंदाः' खुलः सन् 'कं' सुखं, 'प्रक्लोवि' विकारयसि । 'सनात्र' कर्मफसस्य दा-तापि सन् 'होता' हे।मनिष्णादकः, 'नयः' खुत्धोऽपि भ्रता 'सन्ति'

<sup>&#</sup>x27;श्रम्माकं', 'तनूनाम्', 'श्रविता' रश्विता श्रम्ना, 'बेधि' नुश्यस्, बावधाना भवेत्वर्थः॥

रनुसर्चरेम। नार्कस्य पृष्ठम्भिसंवसीना वैष्णवी लाक द्रुष्ठ मीदयनां॥ श्रीमः, षुत्वारि च॥ श्रनु०१॥

#### त्रय दितीयाऽनुवाकः।

(१)भूर् प्रये पृष्टिये खाडा भवें। वायवेऽनारिक्षाय खाडा सुवरादित्यायं दिवे खाडा भूर्भवः सुवश्चन्द्र-

सीदिस, यागदेशे तिष्ठसि । श्रती हे 'श्रग्ने', 'खाश्च' खकीया-मिप, 'तनुवं', 'पिप्रयख' श्रसदीयहिवषा प्रीषय, ततः 'श्रस-भ्यश्च', 'श्रीभगं' श्रीभनभाग्योपेतलं, 'श्रायजख' सर्वता देहि ॥

दति सायकाचार्य्यविर्चिते माधनीये वेदार्थप्रकाशे यजु-रारक्यके दश्रमप्रपाठके नारायकीयापरनामधेययुकायां याजि-क्यामुपनिषदि प्रथमे।ऽनुवाकः॥

#### श्रय दितीयाऽनुवाकः।

श्रय हे। मार्था साव्या हितसञ्ज्ञका न् मन्ताना ह । (१) "अूर-ग्रये पृथिये • अभ्रैदः सुवरे। म्' (१) इति । अभ्रैदः सुवरे। मिति जीणि पदान्यययानि तानि च यस्त्रक्षेण समस्रक्षेण च मन्त्रचतुष्टयक्ष्मतां गितिपाद्या ग्यादिदेवता प्रतिपादकानि । तथा सत्ययमर्थः सम्यद्यते । 'भूः', इत्यनेन मन्त्रेण प्रतिपाद्या ग्रये, तस्रम्त-

<sup>\*</sup> चतुरुयपरतामिति Q चिक्रितयुक्तकपाठः।

मेसे दिग्धः खाष्ट्रा नमें। देवेखेः खुषा पित्रधीः भूर्भवः सुबरोम्(१) \*॥ अनु० †२॥

प्रतिपाद्याये 'पृथियों', च 'खादा' स्रञ्जतिमदं द्रयमस् रति।
एवमुत्तरेखिप चिषु मन्त्रेषु योच्यं। श्रव द्रयविश्वेषस्थानुक्रतात्
सर्वदेशमधाधारणमाच्यमेव द्रय्यमित्यवगन्तयम्। प्रस्रविश्वेषस्थानुक्रतात्
स्रविशेषस्थाः
नुक्रतात् पापचयोऽच्याधारणं प्रसं द्रष्ट्यं। चतुर्भिर्मन्तिर्थयात्रक्ति प्रत्याद्वाधारणं प्रसं द्रष्ट्यं। चतुर्भिर्मन्तिर्थयात्रक्ति प्रत्याद्वाधानम् अत्याद्वाधानम् स्रविश्वः', द्रति मन्त्रेचीपतिष्ठते। पद्याद्वाधानम् अत्याद्वाधानम् द्रवेश्वः', द्रति मन्त्रेचीपतिष्ठते। 'स्रधा'त्रब्दः पिष्टप्रियं ममस्ताराद्यप्रचारं द्रते। 'भूभृतः
स्रवः', द्रति खोकचयेऽपि पापर्वितो भवानि। 'ॐ' दत्यवं
त्रब्दः श्रश्नीकारवाचित्रात् तच तचे।चिताधांङ्गीकारं प्रतिपादयति। नारायणाखोनेश्वरेष मुनिना वा दृष्टन्तादयं प्रपाठको।
नारायणीयः॥

इति सायणाचार्यविर्षिते माधवीये वेदार्घप्रकात्रे यजुरार-क्यके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याञ्चिका-मुपनिषदि दितीयाऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> सुवरम चोम् इति B, J, N, O चिक्कितपृक्षचनुरुयपाठः।
† चस्मद्यक्षेषु चतुर्धुं मूजपृक्षकेषु भूरमये एथिये इत्वन्वाककृतीयतिन परिमाबितः। परन्तु भाष्यकारिबायमनुवाका दितीयतिन
परिमाबितः।

<sup>‡</sup> छतं पापच्चयोऽच साधारमं समिति Q चिक्रितप्कासपाठः।

#### त्रच हतीयोऽनुवाकः।

(१) सूरत्नं मुप्तये प्रविष्ये साष्ट्रा भुवे कं वायवे करिं-श्चाय स्वाष्ट्रा सुव्यक्तमादित्यायं दिवे स्वाष्ट्रा सूर्भवः सुव्यक्तं चुन्द्रमसे दिग्धः स्वाष्ट्रा नमी देवेभ्धः स्व-था पित्रभ्ये। भूभुवः सुव्यक्तमाम्(१) ॥ अनु० ३॥

#### श्रय चतुर्घीऽनुवाकः।

(१)भूर्मये च प्रशिष्ये च महते च खाडा सुवै। वायवे चान्तरिक्षाय च महते च खाडा सुवैरादि-

#### त्रय हतीयाऽनुवाकः।

श्रम्भष हिंदुकामस्य तेम्बेव मन्त्रेषु पाठान्तरमा ह । (१) "भूरत्रमग्नये पृथिये ॰ स्वरत्रमीम्" (१) इति । श्रम्नद्रयं स्वाक्ततमस्त । सन्दर्भं 'श्रमं', 'श्रोम्' प्राप्तामि, इत्येतावानेव विशेषः॥

रित यायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजुरार-ष्यके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिका-मुपनिषदि हतीथे।ऽनुवाकः॥

## श्रथ चतुर्थीऽनुवाकः ।

्र पूजाकामस्य पुनरायन्यपाउसात्र । (१)"भूरग्रये च ॰ सुव-र्भस्रोम्"<sup>(१)</sup> इति । 'मस्ते' प्राढाय पूज्याय, वा स्रिस्क- त्यार्य च दिवे च महते च खाहा भूर्भवः सुवश्चन्द्र-मेसे च नक्षचेभ्यश्च दिग्भ्यश्च महते च खाहा नमी दे-वेभ्यः खुधा पित्रभ्ये। भूर्भुवः सुवर्महरोम्(१)॥ अनु० ४॥

## त्रय पञ्चमाऽनुवाकः।

# (१)पाहि ने। श्रग्न एनंसे खाहा। पाहि ने। विश्व-

गभीय, 'च'कारैसात्तहेवतानां सेवका हेवाः परिग्रज्ञान्ते । ते-भ्योऽपि खाङतमित्युक्तं भवति । 'महरोम्' पूर्जा प्राप्नवामि ॥

द्गति सायणाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्यप्रकाशे यजुरार-एको दशमप्रपाठको नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याजिक्या-मुपनिषदि चतुर्थोऽनुवाकः॥

## त्रय पद्ममाऽनुवाकः।

पूर्वच भूरग्रये इत्यमुवाके धर्वसाधारणाः पापचयार्था होममन्त्रा उक्ताः । श्रय प्रतिबन्धनिवारणेन मुमुक्षेश्वांनप्राष्ट्रार्था
होममन्त्रा उच्यन्ते । (१) "पाहि ने। श्रग्ने । श्रवानप्रतिबन्धकात्
इति । हे 'त्रग्ने', 'नः' श्रक्तान्, 'एनसः' श्वानप्रतिबन्धकात्
पापात्, 'पाहि' रच । तुम्यमिदं खाङ्गतमन्त्र । 'नः' श्रक्ताकं, 'विश्ववेदचे' कत्त्वतत्त्वश्चानिध्यर्थे, 'पाहि' तत्ताधनसम्पादनेन पाखव,
तद्ये तुम्यं इदं खाङ्गतमन्त्र । विश्वेषेष भानं दोप्तिः विभा सैव
वस्त धनं यसाग्नेः से। धार्यं विभावसः । हे 'विभावसो', 'वश्वं

वेदंसे खाडा। यद्यं पाडि विभावसी खाडा। सर्वे पाडि शतकती खाडा(१)॥

ैपाहि ने। श्रम् एक्या। पाद्यंत दितीयया। पा-द्यूर्जं तृतीयया। पाहि गीभिश्चंतसभिवेसी खादा॥ श्रमु॰ ५॥

#### श्रय षष्टेाऽनुवाकः।

(१)यम्बन्दंसास्रष्टभा विश्वरूपम्बन्दे।भ्यम्बन्दे।श्रया-विवेत्र। सतार शिकाः प्रोवाचे।पनिषदिन्द्रे। ज्येष

विविदिषाचेतुलेनास्माभिरनुष्टीयमानं, 'पाचि' निर्विष्नेन समाप्तिं नीला पाखय । ज्ञतसङ्खाकाः कतवा येनाग्निना निष्पाचन्ते सेऽयं ज्ञतकतुः। हे 'ज्ञतकता', 'सर्वे' ज्ञानसाधनं गुरुजास्वादिकं,'पाहि'॥

द्दति सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरार-च्यके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिक्या-मुपनिषदि पद्ममोऽनुवाकः ॥

#### श्रय षष्ठीऽनुवाकः।

श्रथ श्वानप्रतिपादककात्त्ववेदान्तप्राप्तिकासेन अयं सन्त्रसाह । (१) "यम्क न्द्रसास्यभः ० सभ्वः सुवम्क न्द्रश्रोम्" (१) इति । 'यः' प्रणवः, 'क न्द्रसां' वेदानां सधे, 'स्वसः' श्रेष्ठः, 'विश्वरूपः'

<sup>\*</sup> रतकाकास्य भाष्यं गास्ति।

<sup>+</sup> B, J, N, O, Q चिक्रितपुक्तके सचाए शिका इति पाठः।

इन्द्रियाय ऋषिभ्या नमी देवेभ्यः खुधा पित्रभ्या स्-

वर्वजगदाताकः, एतदेदसारतं विश्वक्ष्यत्रञ्च संदित्वासूपनिक-दि प्रपश्चितं । तादृज्ञः प्रणवः 'क्रन्दोभ्यः' वेदेभ्यः, प्रादुर्भृत-द्रति ग्रेषः । वेदसारलेन प्रजापतेः प्रत्यभादित्यर्थः । सः पुनः 'इन्दांसि' गायचादीनि, 'दाविवेष'। **बन्दे।भिरपस्यवि**तेषु मक्षेषु प्रयोक्तयः। तथाच प्रपञ्चसारेऽभिष्टितं । त्रसा तु वेदा-दिलात्सर्वमनूनां प्रयुच्यते चादाविति । तेन प्रववेन प्रतिपादः 'इन्द्रः' परमैश्वर्ययुक्तः परमात्मा, 'उपनिषत् प्रोवाच' खपनिषदं ब्रह्मविद्यां धर्ववेदान्तिसद्धां उक्तवान् । कीदृष्ट रूट्टः, 'सर्ता शिकाः' सङ्गः कर्मानुष्ठाचिभिक्पासकैर्ज्ञानिभिद्य प्राप्तुं प्रकाः, 'च्येष्ठः' कारणलेन सर्वसात्रधमः। किमर्थे विद्यामुक्तवानि-ह्युच्यते । 'चविभ्यः' चवीणामनार्भुखानां जिञ्चासनां, 'इन्द्रि-याय' ज्ञानसामर्थाय, त्रते। इंतर्गतिबन्धनिवार्षाय 'देवेभः पिष्टभ्यः', च 'मम'स्करीमि। 'सूर्भुवः सुवरोम्' स्रोकचयावसिः तान् प्राप्नोमि। देवानिति घेषः । एतदेवाभिप्रेत्य केचिद् अर्भुवः सुवन्द त्रीमिति पठन्ति ॥

्रति सायणाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाचे युक् रारक्षके दश्रमप्रपाठके नारावकीयापरनामधेययुकायां चाचि-क्यामुपनिषदि षष्टेऽजुवाकः॥

# त्रथ सप्तमीऽनुवाकः।

(१)नमे। ब्रह्मणे धारणं ने श्रस्तिनिराकरणं धारयिता भूयासं कर्णयाः श्रुतं मा च्यां ममामुख्य श्रीम्(१)॥ श्रानु ७॥

### त्रयाष्ट्रमाऽनुवाकः।

(र)क्यूतं तपः मृत्यं तपः श्रुतं तपः श्रान्तं तपे। दमस्तपः

## चाच सप्तमीऽनुवाकः।

त्राध सथानां वेदानामविसारणाय जयं मक्तमाइ। (१) "नमें। व्राधि ॰ ममामुख श्रोम्" (१) द्ति। 'ब्रह्मणे' जगत्कारणाय, 'नमः', 'श्रद्ध'। तत्प्रसादानादीये चित्ते ग्रन्थतदर्थयोः 'धारणं', श्रद्धः। 'निराकरणं' विसारणं यथा न भवति तथा, 'धार-ियता भ्र्यासं'। 'श्रमुख' दत्यं प्रार्थयमानस्य 'मम', 'कर्णयोः', यिति श्रिदेदशास्तादिकं यदा कदाचिदपि 'श्रृतं', श्रासीत् तस्त्रें हे देव 'मा खोडं' मा विनाशय। तते। उदं 'श्रोम' प्राप्त्रयां, स्त्रिरं धारणमिति श्रेषः।

र्ति साथकाचार्यविरिचते माधवीये वेदार्थप्रकाते यजु-रारक्यके दशमप्रपाठके नारायकीयापरनामधेययुकायां याजि-क्यामुपनिषदि सप्तमोऽनुवाकः ॥ शमक्तपे। दानं तपे। यद्यं तपे। भूभृवः सुवृत्रहीतदुर्पा-स्वैतक्तपः (१) ॥ श्रनु॰ ८॥

#### श्रथाष्ट्रमाऽनुवाकः ।

त्रथ ज्ञानसाधनं यत्तपश्चित्तेताय्यमस्ति "मनस्वेद्शियास्य स्वेताय्यं परमन्तपः" इति त्रुतेः। तत्तपः त्रीतसार्तसर्वकर्मस्वरूप्तिया प्रशंसति। यदा। तथाविधतपःसिद्धार्थं जस्त्रं मन्त्रमादः। (१) "स्वतं तपः सत्यन्तपः ० ब्रह्मीतदुपास्वेतत्तपः" (१) इति। 'स्वतं' मनसा यथार्थवस्तु चिन्तनं, 'सत्यं' वाचा यथार्थभावसं। 'त्रुतं' वेदस्य पूर्वे। त्तरभागार्थावस्त्रोधायो। भयो। मीमांसयोः त्रवसं। 'श्रान्तं' श्रान्तः साह्मेन्द्रियाभ्यन्तरेन्द्रियोपरितः। 'दानं' धनेषु सन्तिविविद्याः परस्रवापादनपर्यन्ता। 'यज्ञः' त्रिष्ठोचादिः। तदेत्तर्वाचीनं 'तपः' भ्रदादिस्रोक्तव्यात्मकं विराद्देहरूपं। यत् 'ब्रह्मं, त्रस्ति, हे मुमुक्ते। 'एतत्' ब्रह्म, 'खपास्व' विज्ञानीयप्रत्ययर्श्वतं स्जातीयप्रत्ययप्रवादं सुद्, तत् 'एतत्' खपासनं, खत्ममं 'तपः'॥

द्ति सायणाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रण्यके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्यां याचिका-मुपनिषदि ऋष्टमेऽनुवाकः॥

#### श्रथ नवसे। (नुवाकः।

(१)यथा वृक्षस्यं सम्पुष्पितस्य दूराह्रन्थे। वात्येवं पुर्ण्यस्य कुर्मणे। दूराह्रन्थे। विति यथीसिधारां कुः

## श्रय नवमाऽनुवाकः।

श्रथ विचितानुष्ठानरूपं पुष्यं ज्ञानसाधनतया प्रज्ञंसित । निविद्धाचरणं \* ज्ञानप्रतिबन्धकतया निन्द्ति। (१) "यथा दृचस्य सम्पुष्पितस्य ॰ त्रात्मानं जुगुस्रेत्''(१) इति। स्रोके 'वृचस्य' उद्यानादै। स्थितस्य चम्यकपाटसकेतकीपुत्रागादेः, 'सम्पुध्यितस्य' सम्यम्विकसितपुष्पोपेतस्य, यः 'गन्धः' सुरिभः, त्रस्ति, सेाऽयं 'दू-रात्' देशात्, 'वाति' वायुना सद्दागच्छति । 'एवं', पुर्ण्यकर्षाणः, कोरित है। मादे:, सत्कीर्त्तः सुगन्धसमाना 'दूरात् वाति' मनुख-क्लोकात् खर्गे गच्छति, तस्मात् पुष्यमनुष्ठेयं। श्रय पापस्य दु-ष्टाना उच्चन्ते। 'यथा', स्रोके राजा म्रमात्यादीनां विनेदाय वंत्रायरुत्तादिदुर्घटयापारेव्यत्यन्ततुत्राखमनाः 'कर्त्ते' क्रूपादावगाधे किस्निंसिद्गर्त्तविश्वेषे, 'त्रुविह्नितां' प्रमारितां, 'ऋशिधारां' खङ्गधारां, 'ऋवक्रामेत्' पादाभ्यां धाराया उपरि-गन्तुं प्रवर्त्तते । तदानीममी मनस्थेवं विचार्यति, 'यत्' यदि, 'युवे इवे' इकारो व्यत्ययेन यकारस्थाने पठितः, त्रातएव के चिद् युवे युवे इति पठन्ति,—शैक्षि शैमि पुनः पुनः पादमिष-धारया मित्रयामीत्यर्थः । तदानीम इं 'विइदिखामि', 'कत्ते

5 r

<sup>\*</sup> निधिद्धाचरगरूपन्तु इति F चिक्रितपुत्तकपाठः।

र्नेऽविहितामवकामेखशुवे हुवे ह वा विह्नदिधामि कर्ने पतिष्यामीत्येवमृन्दतादात्मानं जुगुसेत्(१) ॥ अनु ॰ ८ ॥

#### श्रथ दशमाऽनुवाकः।

# (१) श्रुणोरणीयान्महता महीयानात्मा गुहायां नि-

वा पतिक्यामि', श्रष्टमित्येतमधें 'इ'बब्दो ब्रूते। खकारक्याने व्याययेन दकारः। श्रमिधारायां पादस्य दृढस्पर्धे पादक्केदेनाहं विक्रसितो विवश्रो भविष्यामि, दृढस्पर्धाभावे लधाविर्मन्यमाधे गर्ने पतिष्यामि, 'इति एवं', पापे वर्न्तमानः पृद्यः विचारचेत्। यदि पापं प्रकटं खुर्यां तदानीमिष्ठ खेाके निन्दिता भविष्यामि, तत्परिहाराय श्रप्रकटं खुर्यां, तदापि नरके पतिष्याभीति, दृद्धिचारयुक्तः पृद्यः 'श्रनृतात्' पापात्, 'श्रात्मानं', 'अुगुर्यत्' धिङ् मां स्रोकद्यसंग्रहेत्सिति निन्दिका पापात् निवारयेत्॥

इति सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाते यजुरा-रण्यके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याश्च-क्यामपनिषदि नवमेऽनुवाकः॥

इति प्रथमख्यः समाप्तः।

#### श्रथ दश्रमाऽन्वाकः।

यथोक्तप्रशंसीपेहपुष्णानुष्ठानेन निविद्धात्तरखवर्जितेन इउद्भा-नःकरणस्य पुरुषस्य तत्त्वमुण्देष्टुमयमनुवाक श्रारभ्यते। तत्र प्रय-

<sup>\*</sup> युवे युवे हति B, J, I, N, O, Q चिक्रितपुक्तवपाठः। † नामचेतुमिति E चिक्रितपुक्तवपाठः।

हिताऽस्य जन्तोः। तमंत्रतुं पश्चितिवीतशोको धातुः प्र-सादान्महिमानंमीशं(१)। (१)सप्त प्राखाः प्रभवंन्ति तस्नात्

मास्चमार । <sup>(१)</sup>"त्रणेरिणीयानाइतः ॰ प्रसादानाहिमान-मीगं"<sup>(१)</sup> इति । सचिदानन्दैकरसः परमेश्वरः सर्वाधिष्ठलेन\* सर्वस जगतः सङ्पलादात्माग्रब्देने। चाता मध्यस्य सङ्प-बाचीति प्रसिद्धं। मायाकार्यभूते सीकिक धवदारे सस्मालेन प्रसिद्धः, परमाणुर्द्वोणुकादिरणुत्रब्दवाच्यः । तस्राद्ययमात्मा त्रतित्रयेन सर्वस्रकालात् 'त्रणीयान्' त्राकात्रदिगादयः परि-माणाधिकालाह्योको महक्कन्दवाचाः। तते।ऽषयं 'श्राह्मा', श्रितित्रयेनाधिकालात् 'मदीयान्'। परमाणुद्वाणुकादीनां श्रद्धा-दादिप्रस्यचगम्यलाभावेऽपि चोगिजनचचुगंम्यलमस्ति। तद्या-साना नास्तीत्यभिप्रेत्य ऋषीयस्तमुत्रं। श्वाकाश्रदिगादीनासे-कत्रश्चा खवर्त्ति नात् तादु जत्रश्चा खल चको व्यधिष्ठा मलम भिष्ठेत्य मचीयस्त्रमुतं। तादृषः परमात्मा 'त्रस्र' देवमनुष्यादि रू-पस्त, 'जन्तोः', 'गुहायां निहितः'। गुहाबब्देन इदयपुद्धरी-कमध्यवर्त्तिनी बुद्धिरचाते। गुइसंवरण रत्यसाद्धातारत्पक्षे गुराष्ट्रस्य । बुद्धिस सदयपुण्डरीकेन संद्या तकाध्वर्त्तानीलात् तस्यां बुद्धावस्य परसात्मने। निहितलं नाम विद्ययापसम्यमा-नलं, नतु बुद्धावाधेयलं। सर्वजगदाधारस्य तदसभावात्। तथाविखतं, 'र्रेशं', श्रमादिगुणयुक्तीऽधिकारी पुरुषः 'ਜਂ'

<sup>\*</sup> सर्वधिष्ठानलेनेति Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>5</sup> E 2

स्तार्चिषः सुमिधः सुप्त जिङ्काः। सुप्त दुमे खेाका येषु चरेन्ति प्राणा गुहार्थयानिहिताः सुप्त संप्त(र)।

'पम्यति' साचात्करे।ति । स चाधिकारः 'धातुः प्रसादात्', खपजायते । धाता, जगतो विधाता परमेश्वरः, तस्य प्रसादः, श्रनुग्रदः। तथा च पूर्वाचार्येक्तं । "ईश्वरानुग्रद्यादेषां पुंसा-मदेतवासना । महाभयकत्रवाचा दिचाचां यदि जायते" दिति । कीदृश्रमीशं, 'श्रकतुं' सद्भल्परहितं, स्त्यस्रपानादिभेग्गातां समी-चीन मितसङ्क्ष्यनं जीवस्थेव न लीश्रस्य । सद्भल्पहेतुभूतान्तःकर-णोपाधेरभावात् । श्रतो निक्पाधिकलात् 'महिमानं' श्रतिश्रयेन महान्तं । ईदृशं परमेश्वरं साचात्कृत्य 'वीतश्रोकः' जन्मसर-चादिशोकरहितो भवति ॥

दितीयास्यमाइ। (१) "सप्त प्राचाः प्रभवन्ति । निहिताः सप्त सप्तः" (१) दित। ग्रुद्धान्तः करणेष्ठां तय्यो यः परमात्मा उक्तः। त्य प्राखायम् न्यायेनोपस्य पार्थं जगत्कार्णत्मस्यते। 'तस्नात्' परमात्मने मायाप्रकिविधिष्ठात्, 'सप्त प्राणा प्रभवन्ति'। श्रन्यव सप्त वै ग्रीषंष्याः प्राणां दत्युक्तलात्। ग्रिरोवर्त्तिसप्तिस्त्रद्र-गताः सप्तसङ्खाकाञ्चनुरादयः प्राणाः परमेश्वरादुत्पद्यन्ते। दे चनुषी, दे श्रोचे, दे नासिके, मुखनेकमिति सप्ततं। तेषां चनुरादिनां खखविषयप्रकाणनग्रक्तयः 'सप्तार्चिषः'। तेर्षिभिर्यमः

<sup>\*</sup> विश्वामामेव जायते इति Q चिक्रितपुरतक्षाता ।

<sup>†</sup> प्रायाः प्राया दशक्तात्वात् इति F चिक्रितपुस्तकपाठः।

(२) ऋतः समुद्रा गिरयंख्य सर्वे ऽस्मात् स्यन्दंन्ते सिन्धंवः सर्वे रूपाः । अतंख्य विश्वा श्रोषंधयो रसीख्य येनैष भूत-

माणलेन 'सप्त'सङ्घाका विषयाः 'समिधः'। विषयेदीन्द्रियाणि समिधनो प्रकाषयुक्तानि कियनो। यथैनस्यापि चनुरिन्द्रियस्य गोसकभेदेन दिलं। तथा रूपसायेकसः वामद्विण्रूपगा-इक च चुर्रं त्तिभेदात् दिलं द्रष्टयं। एवं ग्रब्दगन्थये। दिलं सति विषया सप्त सम्पद्यन्ते। श्रथवा सिमक्कब्देन सप्तसङ्ख्या न समध्यते किन्तु जिङ्काज्ञब्देन। श्रिजिङ्कानाञ्च सप्तलमाधर्वेषि-कैरावातं। "काखी कराखी च मने।जवा च सुबे। हिता चापि सुधू वर्णा । स्फुलिङ्गिनी विश्वहची च देवी लेखायमाना इति सप्त जिइहाः" इति॥ तास्य प्रसेश्वरात् प्रभविन्तः। 'इसे' भूरादयः, 'सप्त'सङ्घाकाः 'स्रोकाः', 'तस्रात् प्रभवन्ति' । तेषु सप्तसु लोकेषु देवमनुष्यादिश्वरीरवर्त्तिनः 'प्राणाः', 'चरन्ति'। तादृज्ञा खोका खत्पन्ना इति पूर्वचान्वयः । गुन्हा, बुद्धिः, तखां शेते, उपसभ्यते, इति 'गुहाशयः' परसेश्वरः, तस्रात्, उत्पन्नाः सप्तर्षयः। 'सप्त' समुद्रा रत्यादिकाः, 'सप्त'सङ्घाकाः पदार्थविश्रेषाः, 'निह्तिः' तत्र तत्रावस्थापिताः॥

स्तीयास्चमार । (१) "त्रतः समुद्राः ० स्रतसिष्ठत्यमारा-त्याः (१) द्ति । चीरोद्धिप्रस्तयः (समुद्रः विश्वेषाः, मेर्प्रस्-तयः (गिरि'विशेषास्त्र, 'त्रसात्' परमेश्वरात्, 'सर्वे', प्रभवन्ति । गङ्गागोदावर्यादयः (सर्वरूपाः' बद्धविधाः, नद्यः, त्रसात्, स्तिष्ठत्वन्तर्गत्मा (१) । (१) ब्रुच्या देवानी पदवीः केवीना-चिष्विप्रीणां मिष्ट्रियो मृगाणां। स्थेना स्प्रीखाः स्वर्धि-तिर्वनीनाः सोर्मः पविचमत्यैति रेमेन्(१)। (१) स्राजामेकां

परमेश्वरात्, उत्पन्नाः 'स्थन्दन्ते' प्रवहन्ति । व्रीहियवाद्याः 'विश्वाः' स्वाः, 'श्रोषधयः', च, मधुराचादयः 'रसाख्य', 'श्वतः' परमेश्वरात्, प्रभवन्ति । 'एषः' श्रहस्प्रत्ययेन गस्यमानः, 'श्रन्तरात्मा' स्यूखदेहचिदात्मनार्मध्यवर्त्ती सिङ्गदेषः, 'येव' श्रोषधिर्येन, 'भूतः' समद्धः सन्, श्ररीरे 'तिष्ठति' । तादृशो रस उत्पन्न दति पूर्वत्रात्वयः॥

चतुर्ची हचना ह। (१) "ब्रह्मा देवानां ० पिवनमखेति रेभन्" (१) इति । श्रमार्वा हविर्त्तिनां प्राण्यमुद्रादीना भचेतनानां
सृष्टिमुक्का चेतनेषु परमेश्वरस्थोत्कृष्टक्षेणावस्थानमुच्यते । 'देवानां' श्रमीन्द्रादीनां मध्ये, 'ब्रह्मा' चतुर्युस्ता भ्रत्ना परमेश्वरो
नियामकलेनावितष्ठते । तथा 'कवीनां' काव्यनाटकादिकर्तृषां
पुरुषाणां मध्ये, 'पदवीः', भूलावितष्ठते । व्याकरणे निव्यवः
सुश्रस्त्विशेषः पदं तदेति गच्छतीति 'पदवीः' श्रन्द्यामर्थाःभिन्नो व्यासवास्त्रोक्यादिक्ष इत्यर्थः । 'विप्राणां' वैदिकमार्गवित्तां ब्राह्मणानां मध्ये, 'स्विषः' तत्त्रद्वो स्प्रवन्ति विष्ठाःदिक्षः, बभूव । 'स्रगाणां' चतुष्यदां मध्ये, श्रात्वाधिक्येन युकः
'महिषः', बभूव । 'स्रशेष्यास्वितानां' सर्वेषां पिष्णां मध्ये प्रवन्धः 'श्रोनः', बभूव । 'वनानां' स्वस्वमृहक्ष्याणां मध्ये, क्रेदनार्थः लोहितशुक्तकृष्णां बृद्धीं प्रजां जनयंन्ती श्र सर्ह्णां। श्रुत्रा ह्येकी शुषमाणीऽनुशते अहात्येमां भुक्तभागा-मजेऽन्यः(॥ १॥

'खिधितिः' परग्रः, बस्व । यागद्देतुस्ततबस्याताकः 'वेामः', भूला 'रेभन्' मन्त्रश्रब्दयुक्तः सन्, 'पविचं' ग्रुद्धिकार्षं गङ्गा-जसकुग्रदर्भादिद्रयजातं सवें, 'च्रत्येति'॥

पश्चमीस्चमाइ। (१) "श्वनामेकां ले हितर् क्रिक्यां ० भुक्रभोगामजे (ज्यः "(१) दित । यव हार्द श्रायां पर मेश्वर स्थ चतुमुंख नश्चादिश्वरीरेषु विश्वेषण वस्थान मिश्वाय यथे क्रिश्वमा मृद्धिन स्थान मिश्वाय यथे क्रिश्वमा मृद्धिन स्थान मिश्वाय यह मृत्रमुद वयवस्था प्रद्र्म्यते । न जायत दित 'श्वजा' मृत्या किष्ण माया। न
स्थान देखस्या जन्म सम्भवति। सा च माया 'एका' दत्तरस्य सर्वस्य व्यापत्य क्रिश्वाय व्यापति। यदासी ते जे (अक्षानि चीणि स्थतानि
स्वत्याय तद्व्या द्विष्ठ । यदासी ते जे (अक्षानि चीणि स्थतानि
स्वति। तथा क्रान्दोगा श्वासनिमा। "यद्ग्रे रे हितः इपं
ते जससद्र्यं यच्छुकां तद्यां यत् कृष्णं तद सस्य" दित। श्वससन्दे नाच प्रचिवी उपसन्धाते। रजः सन्तत मे गुणा वा ले हिन्
तादिश्व देवपण स्थाने। गुणाच्यात्मिका माये त्युकां भवति। सा च
देवितर्यं सनुष्यादिक्यां गुणाच्यात्मिकान 'सक्यां', स्व विधां,
'प्रजां', 'जनयित'। न जायत दित 'श्वजः' जीवः, तस्यापि माया-

<sup>\*</sup> त्रीख रूपास्कृताच इति F चिकितपुस्तकपाठः।

(१) हु १ सः ग्रुंचिषदस्रं रन्ति रिश्वसद्वीतां वेदिषदिति-थिर्दुराणुसत्। नृषद्वं रुसहेतुसह्योमसदुका ग्रीजा

वदनादिलादुत्पित्तर्नास्ति । तादृष्टी जीवी दिविधः । त्रासकी विरक्तस्ति । तथीर्मध्ये 'एकः' त्रासकी थे। जीवः, पूर्वीकामजां मार्या 'जुषमाणः' प्रीतिपूर्वकं मेवमानः, 'त्रनुष्टेते' तदनुसारे हैव वर्त्तते । विषयानेव सुद्धानी विवेकरित्तो जन्ममर्षं प्रवादः कृषेण सञ्चरतीत्यर्थः । 'त्रन्थी त्रजः' विरक्ती जीवः, 'सुक्त-भागां', 'एनां' मार्था, 'जहाति' परित्यजति । विरक्तीः प्रामेव भागान् सुक्का नद्धपरिष्टाद्वी च्याने । तादृष्टीभागेर्युका माद्या सुक्तभागा, तां मार्था तत्त्वविवेकोन बाधत दत्यर्थः ॥

षष्ठीम्हचमाइ। (१) "इएसः ग्रुचिवत् • सतं त्रहत्"(१) दिति। यः पुमान् विवेकेन मार्या परित्यजित तस्य धर्वमि जगद् ब्रह्मक्षेपेषावभासत दत्येवमाचीऽर्थीऽच प्रदृष्यते । तद्र्यमादी जगदनूर्यते । हन्ति धर्वदा गच्छतीति 'इंसः' चादिखः स च ग्रुची ग्रुद्धे मण्डले च्योतिर्मये सीदतीति 'ग्रुचिवत्', सचात्मक्षेण जगिववासहेतुलात् । 'वसः' वायुः, तद्रूपः सन्, च्रन्तिचि सीदतीति 'च्रन्तिच सत्' । होमनिष्यादक चाहवः नीयाद्याः 'होता' तद्रूपेष नेामयागाद्यक्षभूतायां वेद्यां सदः तीति 'वेदिवत्' । च्यमावास्यादितिधिविभेषमनपेच्य भोजन्यास्थार्थे तत्र तत्र गच्छन् पृद्षेष वैदेशिकः 'च्रतिथिः'। तद्रूपेष दुरेषेषु गरहेषु परकीथेषु सीदतीति 'दुरेष्यसत्'। नृषु

# च्छेतुजा चंद्रिजा चृतं वृहत् (१)। [\*(०)यस्माज्जाता न पर्रा नैव किञ्चनास य ज्ञाविवेश सुवनानि विश्वा।

मनुष्येषु कर्म्यु धिकारिजीवरूपेण भीदतीति 'मृषत्'। वरे सेष्ठे चिने कामीदारावत्यादी पूजनीयदेवरूपेण भीदतीति 'चरवत्'। चते सत्ये वैदिके कर्माण फलरूपेण भीदतीति 'चरवत्'। व्याचि त्राकात्रे नचनादिरूपेण भीदतीति 'च्यामसत्'। त्रद्वीत्र त्राकात्रे नचनादिरूपेण भीदतीति 'च्यामसत्'। त्रद्वीत्र मुद्रादिगताभ्यः प्रद्वामकरादिरूपेण जायतद्वति 'त्राकाः'। विश्वाभ्यः श्रीमान्यः चीरादिरूपेण जायतद्वति 'गोजाः'। चतं सत्य-वचनं तस्मात् कीर्त्तारूपेण जायतद्वति 'च्यत्र नाः'। चित्रभ्यः पर्वतेभ्ये। द्यादिरूपेण जायतद्वति 'च्यत्र नाः'। चंसद्या-रभ्य त्रद्विजा द्यानेनेकां चच्चगद्वित तच्चगत् 'चातं' सत्यं, 'च्यत्' मञ्जा, त्रज्ञानिदृष्या जगद्वित तच्चगत् 'चतं' सत्यं, 'च्यत्' मञ्जा, त्रज्ञानिदृष्या जगद्वित भासमानं सर्वे द्वानि-दृष्या मञ्जीवेत्यर्थः॥

सप्तमीस्चमाइ। (०) "यसाक्षाता ० स वेडिशी" (०) इति। इंसादेः सर्वस्य जगतो ब्रह्मक्ष्पलं यदुकं तदच प्रतिपाद्यते। ब्रह्म-व्यतिरिकं वस्त किस्विदस्तीति वदन्यादी प्रष्टव्यः। किमचेतनं जगद् ब्रह्मव्यतिरिकं? श्राहोस्तित् चेतना जीवः। श्रचेतनलपचे-ऽपि किं स्प्टेक्र्ड्सभावि वस्त ब्रह्मव्यतिरिकं उत पूर्वभावि। न ताबदूर्धभाविनो व्यतिरिक्तलिमस्युच्यते। 'जाता' स्प्टेक्र्ष्मस्यस्रा

<sup>\*[]</sup> रतिवज्ञकोडीक्रताः सप्तमन्त्रा चसास्त्रक्षेषु B, J, N, O चि-ज्ञितेषु मूजपुक्तकेषु न पठिताः। रतेषामत्र निवेशे दश्रतिसङ्घा रिक्रजीयते। परन्तु E, M, Q चिज्ञितभाष्यपुक्तकप्रयेषु रघा चा-स्थानात् चत्र परिष्टशेताः।

पूजापितः प्रजया संविद्यानस्त्रीणि ज्योतिशवि सच-ते स षोडणी(१)। (१)विधर्तारश च्वामके वसीः कुविद-

प्रजा, 'यसात्' परमेश्वरात्, 'परा' व्यतिरिक्ता, 'न', भवति। नापि पूर्वभाविने। व्यतिरिक्तलमुख्यते, इंहे: पूर्वे 'किश्वन' कि-मपि ब्रह्मयतिरिक्तं वस्तु, 'नैवास', "एकमेवादितीयम्" इति शुखनारात्। गापि चेतनख जीवस्य ब्रह्मयतिरिक्तवमिखुच्यते। थः, परमेश्वरः, 'विश्वा भुवनानि' सर्वेलीकवर्त्तीनि श्वरीरासि, 'त्राविवेश' जीवक्षेण प्रविवेश । ''त्रनेन जीवेन ऋात्मानु-प्रविष्य" इति श्रुत्यन्तरात्। सः 'प्रजापतिः' प्रजापासकः पर-मेश्वरः, 'प्रजया' खसादुत्पन्नया देवतिर्यगादिरूपया, 'र्वेवदानः' संसर्गे तादावयं सभमाना वर्त्तते। 'सः' परमेश्वरः, 'चीचि च्हो-ती १ वि' श्रम्यादित्यचन्द्रक्पाणि, 'सचते' समवैति, तादावयसम्बन्धं प्राप्तीति । की दृषः परमेश्वरः, 'घोडभी' प्रश्लोपनिषत्प्रीऋषोडम-क खोपितः। तच हि प्राणश्रद्धादिकं कत्स्मिषि जमत् चे। समा-वयवरूपं। "परमात्मा समर्ज वै" इति त्रुत्यन्तरात्। तथा सति सद्घटन्यायेन कार्यकारणयोरस्वतिरेकात् घोडमकला स्पेस समता यह तादात्यसम्बन्धादयं वेडिशी दत्युचाते॥

श्रष्टमीस्टचमाइ। (म) "विधर्तार् इवामहे व सवितारं मृ-चच्चं" (म) इति। यथोक्त ब्रह्मतत्त्वज्ञामलाभाय परमेश्वरप्रार्थमा-इताः केचित्रान्त्रा इत श्रारभ्योच्याने। 'वसेः' धनस्य ब्रह्मश्रान-इपस्य, 'विधर्तारं' विश्रेषेण सन्याद्यितारं, परमेश्वरं, 'इवामहे' नाति नेः। सवितारं खच्छसं । (१) च्रद्या ना देव सिंहतः पुजाबत्सावीः सौभगं। परा दुष्वप्रियः सुव् (१) । (१९) विश्वानि देव सिंबतर्दुरितानि परा-सुब् । यद्गद्रं तन्म श्रासुव (१९) । (१९) मधुं वाता च्यूता-

श्रस्यस्नुयद्दार्थे श्राक्ष्यामः । 'नः' श्रस्ताकं तादृश्रानां, 'कुवित्' प्रस्ततं तत्त्वश्रानद्दां धनं, 'वनाति' समाजते, स परमेश्वरी ददा-तीत्वर्थः । कीदृशं विधतीरं, 'सवितारं' श्रस्तदुद्धेः प्रेरकं। 'नृष्यसं' नृषां मनुष्याणां श्रधिकारिणां श्राचार्यक्रपेण तत्त-विद्याप्रवक्तारं॥

नवमी स्वमाद । (८) "त्रद्या ने। देवसवितः • दुर्व्वप्रियः स्वः" प्रदेव देवस्य त्रियः स्वः" प्रदेव देव देवस्य प्रदेश देव । दे 'स्वतः" प्रेरकदेव , 'त्रद्ये प्रस्मिन् दिने , 'नः' प्रस्माकं विद्यार्थिनां , 'प्रजावत्' प्रिय्यप्रशिय्यादिप्रजापेतं , 'से। भगं' प्राचार्य रूपं भाग्यं, 'सावीः' प्रेर्यं, प्रयक्तियर्थः । 'दुर्व्वप्रियं' दुर्व्यप्रसदृष्ठं देतप्रतिभाषं , 'परासुव' निराक्षद् ॥

दशमीम्हचामाइ। (१०) "विश्वानि देव ० तना श्वासुव" (१०) इति। हे 'सवितः' प्रेरकदेव, 'दुरितानि' श्वानप्रतिबन्धकानि पापानि, 'विश्वानि' सर्वाणि, 'परासुव' पराकुद्द। 'भद्रं' कख्वाणं, श्रमस्थावनाविपरीतभावनार्हितं तत्त्वश्वानं, 'यद्', श्रस्ति 'तत्', 'भे' मद्यं उपासकाय, 'श्वासुव' साकस्थेन प्रयस्कः॥

एकादशीख्चमाइ। (१९)"मधुवाता खतायते ॰ सन्ती-स्थी"(१९) इति। 'खतायते' खतं परं त्रद्वा तद्किति मुद्धं, 5 म 2 यत् मधुं श्वरन्ति सिन्धवः। माध्वीनः सन्त्वोषधीः(११)।
(१९)मधुं नक्तमुतावसि मधुंमत्पार्श्ववः रजः। मधुं द्यी-

'वाताः' वायवः, 'मधु' माधुंधीपखिनतं सुखं यथा भवति तथा, बान्तु इति भेषः । प्रबंखे तु वाया रोगोत्पत्त्वा तत्त्वज्ञानविद्यः सम्पद्यते । त्रतः स माधुदिति वायारानुकूछं प्रार्थते । एवमु-क्तरचापि तक्तदानुकूछं द्रष्टवं । 'सिन्धवः' नद्यः, 'मधु खर्गतः' इति मधुरं त्राराग्यकरमुदकं सम्पादयन्त्वित्यर्थः । 'त्रोषधीः' त्रीहियवादयः, त्रपि 'नः' त्रसाकं, 'माध्योः' मधुराः पश्चरूपाः, 'सन्तु'॥

दादशीस्त्रचनाइ। (११) 'मधु नक्तमृतोषि । रसु नः
पिता"(११) इति। 'नक्तं' राचा, 'उत' श्रपि च, 'उषि' प्रभाते,
दिवसेऽपि, विद्यार्थिनः 'मधु' मधुरं श्रमुकूलं सुसं, 'श्रसु' कासकतोऽपि विद्यो माश्रदित्यर्थः। 'पार्थिवं रजः' पृथिव्यामविद्यतं
श्रयनादिखानगतं रजाऽपि, 'मधुमत्' माधुर्थोपेतं, कद्यकपाषाणादिराहित्येनानुकूलं 'श्रसु'। 'नः' श्रस्ताकं, 'पिता' पिष्टसदुश्री, 'धाः', श्रपि 'मध्यसु' श्रतिस्थादिप्रातिकूखरहितासु।
"धाः पिता पृथिवी माता" इति मक्तान्तराद्दिवः पिष्टलं॥

षयोदशीस्त्रकाह। (१२) 'मधुमाझः ० भवन्तु नः''(१२) इति। 'वनस्रातिः' चूतपनसादिः, 'नः' श्रस्तान् प्रति, 'मधुमान्' मधुर-फ्राचेपिता जीवनचेतुः, 'श्रस्तु'। 'सर्थः', श्रपि प्रभूतं सन्तापमह्ना 'मधुमान्' माधुर्येष श्रमुकूलप्रकाशनेन युक्तः, 'श्रस्तु'। 'नावः', रत्तु नेः पिता<sup>(१२)</sup>। <sup>(१२)</sup>मधुमाझी वनस्पतिर्मधुमाश श्रक्तु स्रर्थः। माध्वोगीवो भवन्तु नेः<sup>(१२)</sup> \*।] <sup>(१४)</sup>घृतं मिमिक्षिरे घृतमस्य योनिर्घृते श्रितो घृतम्वस्य धामं। श्रनुष्प्रधमावेष्ठः माद्येख् खाष्ठीक्षतं रुषभ विश्व ष्ट्रबं<sup>(१४)</sup>। <sup>(१६)</sup>समुद्रादूर्मिर्मधुमाश उदीरदुपाश्रमुना

श्रपि 'नः' 'श्रस्मान् प्रति, 'माध्वीः' जीवनचेतुमधुरचीरे।पेताः, 'भवन्तु'॥

चतुर्देत्रीस्चमाइ। (१४) "घृतं मिमिचिरे ० विच इयं "(१४) इति। भेग्यजातस्य ज्ञानयोग्यदेशनुक्सं प्रार्थे ज्ञानसाधनयागादिकर्महेतेरग्नेरानुक्सं प्रार्थयते। पूर्वे यजम ना अग्नावाद्यनोयादिक्षे 'घृतं', 'मिमिचिरे' सिक्तवक्तः। मिद्द सेचन
इति धातुः। तद् 'घृतं', 'अस्य' अग्नेः, 'योनिः' उत्पक्तिकार्णं।
घृतेन व्यासाभिद्यद्भिदर्भनात्। श्रते। असे। पृते श्रितः' घृतं
श्रात्रिया श्रवस्तितः। 'घृतं', एव 'श्रस्थ', श्रग्नेः 'धाम' स्थानं,
तेवे।हेतुर्वा। हे श्रग्ने 'श्रनुव्यधं' स्वधामनु श्रस्तदीयं इतिःस्वर्पमनुद्ध्य 'श्रावद्द्र' देवान् श्रचानय, श्रानोय च 'मादयस्थ'
स्थान् कृद्द। हे 'स्वभ' श्रेष्ठ, 'स्वाद्यक्त' स्वाद्यकारेण श्रसाभिर्दत्तं 'द्व्यं', 'विच' वद्द, देवान् प्रापय॥

पश्चदशीस्त्रचमारः । (१४)''समुद्रादृर्भिः ॰ श्रस्तरस्य नाभिः''(१६) इति । 'समुद्र'वदतिप्रभ्रतात् परमात्मनः 'ऊर्भि'श्रदृशे जड- सममस्त्त्वमानर्। घृतस्य नाम् गुद्धः यद्स्ति जिद्धा देवानामुखतस्य नाभिः(११)। (१९)वृयं नाम् प्रव्रवासा

प्रपञ्चः 'मधुमान्' भाग्यत्नेन माधुर्ययुक्तः, 'खदारत्' खदमन्द्रह्, जत्पन्न दत्यर्थः । यथा स्रोते समुद्रात् तर्ङ्गा जत्पचन्ते । एवं प्रि चिरेकरसात् परमात्मना जडं भाग्यजातं सर्वसुत्पस्रं। घुचरस-दीष्ट्रोरिति धातोक्त्पन्ना घृतप्रब्दः। 'घृतं' दीर्श, खप्रकात्रं ब्रज्जे-त्यर्थः। तस्य ब्रह्माचा यत् 'नाम' प्रष्ववरूपं, 'गुद्धं' स्ववेदेषु माप-मिसा। तथा च कठैराचातं। "सर्वे वेदा यत्पदमामनक्तीति प्रस्तत्य तत्ते पदं सङ्गुद्देण बवीमि त्रोमित्येतत्" दति। तेन प्रवास्पेष 'उपांद्राना' धानकाले प्रनेदचार्यमाचेम, 'ऋसः तलं उत्पत्तिविनाशर्हितं ब्रह्मतत्त्वं, 'समानट्' सम्यगानन्ने, श्रा-प्रोतीत्यर्थः । तच प्रणवास्यं नाम 'देवानां जिक्का' देवैः स्थान-परैः निरमारं उचार्धभाषालेन जिझ्नेव सर्वदा मुखसध्ये वर्तते। किञ्चेदं प्रणवरूपं नाम 'श्रम्हतस्त्र' विनाशर्श्वतस्त्र मास्य, 'नाभिः' रथचकस्य नाभिरिवात्रयभृतं। अनेन हि मुक्तिइपं फलं प्राप्यते। त्रतएव कठैराखातं। "एतदेवाचरं ज्ञाला थे थदिच्छति तस्य तत्" इति । एतस्रास्ट्रि प्रस्वस्य मेग्रचमाधन-लमृतं॥

षे। उद्योस्ट नाइ। (१९) "वयं नाम ० श्रवमीद्वीर एतन्" (१९) दिति। 'वय' ज्ञान। धिनः पुरुषाः, 'श्रव्यान्' श्रान'यश्चे', 'घृतेन' दीप्तेन खप्रकाशेन ब्रह्मणा निमित्तभृतेन, प्रवक्ष्यं 'नाम',

मृतेनासिन् युत्रे धारयामा नमें भिः। उप ब्रह्मा श्रे-खबच्छस्यमानं चतुःश्रङ्गोऽवमोद्गीर एतत् (१०) च-त्वार् श्रङ्गा चये। अस्य पादा दे शोर्षे सुप्त इस्तासे।

'प्रज्ञवाम' सर्वदा ध्यायन उचारयाम । ततः 'नमेभिः' नम-कारेग्रेका वयं, चिन्ने ब्रह्मतन्नं सर्वदा 'धारयाम' । ज्ञानस्य यक्तनं भगवते।क्तम् । "स्वाध्यायक्तानयक्तास्य यतयः संभितवताः" इति । 'ब्रश्ममानं' श्रसाभिः प्रण्वेन स्त्रयमानं, 'उपग्रद्भवत्' पार्चवर्त्तिभिस्तन्तवेदिभिः स्त्रयमानं, 'एतद्' ब्रह्मतन्तं, 'चतुः-प्रश्नमः' श्रकारे।कारमकारनादक्पप्रदृक्तचतुष्ट्थे।पेतः, 'गेरः' भेतः प्रण्वास्य श्रवभः, 'श्रवमीत्' वान्तवान्, ब्रह्मतन्तं प्रत्यपाद्यदित्यर्थः। श्रकारादीनां प्रण्वमात्राणां स्ट्रङ्गलमुक्तरतापनीये श्रुतं । "स्ट्रङ्गे-स्वप्रदृष्ट्नं संवेत्व्य" इति । निष्कामेरनुष्टेयलेन निर्मकलात् प्रण्वस्य नीरतं द्यभक्तपत्रम् संदितापनिषद्यास्ततं । "यम्बन्दसाद्य-प्रभी विश्वक्तपः" इत्यवमनेन प्रतिपादनमुपक्तस्थते ॥

भत्रद्शीस्त्रचमाद । (१०) "चलारि प्रदुष्ताः ० मर्त्या श्रा-विवेश" (१०) दित । 'प्रदुष्ताः' प्रखवस्य यान्यकारादीनि प्रदुष्तासि, तानि 'चलारि' । 'चस्य' प्रखवप्रतिपाद्यलेन प्रस्वक्ष्पस्य ब्रह्मासः, 'चयः पादाः' पद्यते गस्यते ब्रह्मतत्त्वमेभिरिति पादाः, चधात्मं विचतेजसप्राज्ञाः । ऋधिदेवं विराष्ट्रिरस्थगभाव्याद्यतानि । 'हे शोर्षे' उत्तमाष्ट्रस्थानीये चिद्चिद्रूपे हे ब्रक्ती । तथैव 'ऋस' ब्रह्मसः, स्ट्राद्यः 'स्त्र' स्रोकाः, 'इस्रासः' इस्रस्थानीयाः । श्रुख। विधा बुद्दे। हेषुभा रीरवीति मुद्दे। सर्वाः श्राविवेश<sup>(१९)</sup>॥२॥

(१०) विधी हितं पृणिभिर्गुश्चमीनं गवि देवासी घृत-मर्मविन्दन् । इन्द्र् एक् स्सर्थ एकं जजान वेनादेकं

'चिधा बद्धः' श्वकारोकारमकारेषु विश्वते असप्राज्ञेविराष्ट्रिरख-गर्भाखाक्यतेश्व चिःप्रकारेष सम्बद्धः, 'दृषभः' प्रषवः, 'मदः' तेचे। क्ष्णं ब्रह्मतत्त्वं, 'रे।रवीति' श्वतिष्रयेन प्रतिपादयति । तदेव प्रतिपाद्यं स्पष्टीक्रियते। 'देवः' परमेश्वरः, 'मर्त्यान्' मनुख्यदेहान्, 'श्वाविवेष्ठ' सर्वतः प्रविष्ठः । "स एष इह प्रविष्ठ श्वानखायेभ्यः" इति श्रुखन्तरात्॥

श्रष्टादश्रीस्थमाइ। (१०) "चिधादितं • निष्ठतचः" (१०) द्रति। "चिधा दितं श्रदीरे विश्वतेजसप्राश्चाखेन चिप्रकारेख श्रष्टाखे विराष्ट्रिरखगर्भाखाकताखेन च चिःप्रकारेखाविखतं। 'घृतं' दीतं खप्रकाशं श्रष्टात्तं, 'देवासः' देववत् सालिका श्रन्तर्मुखाः पृद्धाः, 'गिवं'वाचि, तत्त्वमस्यादिवेदक्षपायां, 'श्रम्यविन्दन्' श्रमुक्षमेच स्थवन्तः। कीदृशं घृतं, 'पणिभिर्गृश्चमानं' पणव्यवद्यारे स्तृते। चिति धातः। पणिभिः सोत्रिभः उपदेष्टृभिराचार्थः परमर इस्रत्वेष गोष्यमानं। चिधा दितं दत्येतदेव विविच्यते। 'दन्दः' परमेश्वयं-युक्तो विराद् पृद्धः, 'एकं' जागरणक्षं, 'जजान' उत्पादितवान्। 'स्र्वं'श्रब्दसोजस्थिलेन दिरस्थगर्भमुपसच्यति। स च दिरस्थ-गर्भः 'एकं' खप्रक्षं, 'जजान'। वेनेति धातः कान्तिकर्मा। 'वेनान्' ख्यया निष्टतसुः(१०)।(१८)या देवानी प्रथमं पुरुक्ता दिखा-धिकी कड्डो मुक्किः। हिरुख्यमभें पश्चत जार्यमान् १ स नी देवः शुभया स्मृत्या संयुनक्त(१८)। (१०)यस्मात् पर्

सर्वदुः खराहित्येन कमनीयाद वाक्ततात् एकं सुषुप्तक्षं निष्यक्ष-मिति श्रेषः । खिसास्रेव धीयतेऽवस्यायत इत्यात्रयान्तररहिता ब्रह्मक्ष्ण चित् खधाश्रन्थेने स्थिते। "स भगवः किसान् प्रति-द्वित इति खे महिबि" इति श्रुष्यन्तरात्। तया 'स्रध्या' ब्रह्म-क्ष्णया चिता, पूर्वे।क्षा दन्द्रस्थ्येवेनाः 'विष्टतचुः' जागरणादिकं निषादितवन्तः। एताभ्यां दाभ्यां स्वय्भ्यां प्रणवतत्प्रतिपाद्यार्थे। प्रपश्चिते।॥

एकानविज्ञीस्त्रमाह। (१९) "यो देवानां ० स्नृत्या संयुन्नानु" (१९) इति। 'यः' देवः, 'हिर एवग में', 'पस्यत' माचात्कन्दोति। की हुश्चं हिर एवग में, 'देवानां प्रथमं' स्नग्नोन्हादीनां मध्ये स्नादिभूतं, 'पुरस्तात् आयमानं' स्नग्नीन्हा सुत्यक्तेः पूर्व मेवेत्ययन्मानं। स्ननेन प्राथम्यं स्पष्टी छतं। की हुश्चे। देवः, 'विस्वाधिकः' विस्वस्य जगतः कारण लेन तस्माद्धिकः, 'ब्रहः' बत्, वैदिकः स्वदः, तं द्रवित प्राप्नोति, वेदप्रतिपाद्य द्रष्ट्यां। 'महिषंः स्वीणां स्नतीन्द्रयद्रष्ट्यां मध्ये महान्, "यः सर्वद्रः परमेस्नरः, 'क्राः' स्वसान्, 'श्रुभया स्नृत्यां सर्वसंसः रिवर्णकलेन श्रीभनयाः 'नः' स्रसान्, 'श्रुभया स्नृत्या' सर्वसंसः रिवर्णकलेन श्रीभनया

<sup>\*</sup> विश्वाधिय इति В, Ј, Х, О चिक्रितपुक्तवापाठः।

नापर्मित् किञ्चसमानाणीया न ज्यायीस्त क-स्थित्। वृक्ष देव स्तथ्यो दिवि तिष्ठत्येक्स्तेनेदं पूर्वे पुर्वषेणु सर्वे (१९)। (१९)न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनेके

ब्रह्मतस्वानुसृत्या, 'संयुनक्तु' संयुक्तान् करातु । सेाऽयं मस्त्रो ब्रह्मविद्यास्थ्यये जिपतयमिति मन्त्रसिङ्गादवगस्यते ॥

विंत्रीत्रचमाइ। (१०) "यस्मात् परं ० पुरुषेच सर्वे" (१०) इति। यद् कां ग्रुभया स्मृत्या संयुनकु इति तच स्मरणीयं तच्च-मन निर्दिश्यते। 'यस्मात्' क्ष्मतचात्, 'परं' लक्कष्टं, 'म्रपरं' निर्कष्टं वा वस्तु, 'किश्चित्', म्रपि 'नासि'। 'यस्मार्' क्षमतचात्, 'प्रणीयः' म्रत्यस्पं वस्तु, 'नासि'। तथा 'व्यायः' म्रधिकमपि, 'कश्चित्' किश्चिदपि वस्तु, 'नासि'। परापरमञ्जामां मुचे-क्षितिकर्षे विवित्ति। व्यायोषीयः मञ्चां परिभाषोत्कर्षा-पक्षे निर्वे विवित्ति। व्यायोषीयः मञ्जां परिभाषोत्कर्षा-पक्षे । सर्व किश्वति। व्यायोषीयः मञ्जां परिभाषोत्कर्षा-द्यमितियः 'प्रकः' परमेश्वरः, 'स्त्रवे सम्भः, स्वतिष्ठते, तद्व-द्यमितियः 'एकः' परमेश्वरः, 'स्त्रवे सम्भः, स्वतिष्ठते, तद्व-द्यमितियः 'एकः' परमेश्वरः, 'स्त्रवे सम्भः, 'विर्वे कात्रवास्त्रके स्वप्रकामस्वक्षे, 'तिष्ठिति'। 'तेन पुरुषेच' पूर्वे व चिदे कर्षेन परमात्मना, 'सर्विमदं' जगत्, 'पूषे', जगदाकारे। जासि म्रद्यात्कमेवावस्थितमित्यर्थः॥

एकविंशोस्त्रमाइ। (१२)न कर्मणा ० चत्रयो विश्व मिण्(११) इति। यथोक्त ब्रह्मतस्य मुखारणस्यान्तरक्तं सर्वस्यागरूपं साधव-

<sup>\*</sup> पुरायेनेति म चिक्रितपुक्तकपाठः ।

श्रमत्त्वमान्यु)। परेषु नाक् निष्टित् गुष्टायां वि-धार्त्रते यद्यत्या विश्वास्ति (११)। (११)वेदान्त्विज्ञानुसुनि-

मनेष्यते। त्रिक्षिणादिकं यहस्यंत्रस्यामां यत् कर्म तेन 'कर्मषा', तत् 'त्रस्टतसं', 'न', खभ्यते। "प्रजया पिद्धभ्यः" इति म्रुतेः, पिद्धविषयात् खणात् विमाचनहेतुर्या पुत्रादिक्षपा प्रजा, तथापि 'त्रस्टतसं' 'न', खभ्यते। "दाने सर्वे प्रतिष्ठितं तस्रात् दानं परमं वदिना" इति म्रुतेः। धनदानस्र बद्धविधकस्याधनः स्वावगमात्तस्य ं दानस्य निष्पादकं यद्धनमस्ति तेन 'धनेन', न्त्रपि 'त्रस्टतसं', 'न', खभ्यते। किन्नर्षि कर्मप्रजाधनादीनां सर्वेषां स्वीकिकंवैदिकव्यापाराणां 'त्यागेन', 'एके' वे चिदेवान्तर्भुखाः 'त्रस्टतसं', 'त्रानद्भः' प्राप्नुवन्ति। 'यत्' त्रस्टतसं, 'यतयः' इन्द्रिय-नियमनभीसाः, 'विक्रन्ति' प्राप्नुवन्ति। तत् त्रस्टतसं, 'वाकं' 'परेष' सर्जादस्युक्तसं सत्, 'गुहायां' स्वकीयबुद्धावैकायायां, 'निहितं' त्रवस्थितं सत्, 'विभाजते' विभेषेष दीयते, त्रनार्भुखे-रनुभूयत इत्यर्थः॥

दाविशीस्त्रचाइ। (११) "वेदानाविद्यागस्तिस्तार्थाः । परिमुख्याना सर्वे" (१९) दति। पूर्वस्रास्त्रचि त्यागस्य मेर्ज्याधन-लमुक्तं। प्रन्यच "तर्ति ज्ञोकमात्मवित्"। "ज्ञानादेव तु कैवस्त्र प्राप्यते। येन मुख्यते" दत्यादि श्रुतिसृतिषु ज्ञानस्त्रेव मेर्ज्यहेतु-

<sup>\*</sup> विभाजदेतद्यतय हति в, л, м चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> साधनलावमन्यलखेति 🗜 चिक्रितप्रावपाठः।

श्चितार्थाः सन्धासयोगायतयः शुद्धसन्धाः। ते ब्रेझ-खोके तु परीन्तकाखे परीचनात् परिसुचन्ति सर्वे (१९)।

समुचते। त्रतीऽसाम्हरि विरोधपरिहाराय ज्ञानसन्यासयी-मीचे पृथगुपथाम उच्यते। वेदान्ताः, उपनिषदाक्यानि, तै-इत्पन्नं सर्वसंसारनिवर्त्तकलेन विज्ञिष्टं ज्ञानं यदस्ति तेन नि-श्चितः, जीवब्रह्मीकाजजणीऽर्घः, घैः पुरुषेः ते 'वेदान्तविज्ञान-सुनिश्चितार्थाः'। 'सस्यासयोगात्' सस्यासः, पूर्वे।कः प्रजाहि-त्यागः, तत्पूर्वका यागः, प्रमाषविपर्ययविकस्पनिद्रास्मृतिरूपार्वा पञ्चानां चित्तवसीनां निरोधो योगः, 'वोगश्चित्तवनि-रोधः" रति पतञ्जिसना स्वितलात् तसार् योगात्। 'इर्ड्-सत्ताः' विषयभागवादसिताः । त्रतस्व 'यतयः' नियमनत्री-सा:। तेन चानं तत्त्वप्रकाज्ञनेन चाविद्यानिवर्त्तकं। स्थानस् विषयभागनिवृत्तिदारा चित्तश्रुद्धिचेतुरिति पृथगुपयोग उक्रो भवति । ब्रष्टाषः, स्रोनं शाचात्कारः, तिस्मन्, सत्यने वित संसारितिखचणाः, 'ते' पुरुषाः। वैखचण्यक्षेतनार्थः 'तु'ब्रब्दः। तादृत्राः पुरुषाः 'धर्वे', 'परिमुच्चिना'। ज्ञानिषु देवमनुब-लादिस्त उत्तमानुत्तमभावे।ऽप्रयोजक दित विवचया वर्ष इत्युक्तं। कदा मुख्यन्त इत्याबद्य पराम्नकाख इत्युक्तं। सत्य-चाने या देखपातावसरः सेाऽयं चपरानाकासः। पुनर्देखस विद्यमानलात्। नष्टे लज्ञाने यो देइपातावसरः सेाऽयं परा-

<sup>\*</sup> उत्तमाधमभावीऽपयोजन इति म चिक्रितपुक्तवपाठः।

(१९)दृह्र्ं विपाभ व्रविक्रासूत्' यत्पुं खर्ीकं पुरमध्य-सु १ स्थं। तुचापि दुक्के गुगनं विभाकुक्तसिन् यदुन्त-

माताखः, पुनर्देश्यश्यरितवात्। तिसान् 'परान्तकाले', सं-सारवन्धात्मुत्यन्ते। नत्वज्ञानिने।ऽपि प्रस्नयकाले स्थूसस्या-श्रारदयस्वपाद् विश्वात्मुत्यन्त एवेत्याश्रद्ध्य परास्तादित्युक्तं। जगत्कारपानेनेत्वृष्टं परं। तत्त्वज्ञानमन्तरेष विनाश्ररितवाद-स्ततं। तादृश्चात् 'परास्तात्' श्रव्याक्ततात्, श्रज्ञानिनः प्रसय-कालेऽपि न मुच्चन्ते। श्रानिनस्य देश्पातावसर् एव तादु-श्चाद्याक्तादपि मुच्चन्त द्वि विशेषः॥

चये। विंशी ख्रचमाइ। (११) "दहरं विषापं ० यदनासादुषा-धितयं" (११)। तन्तं ज्ञातुमसमर्थसाचे। पासनमुख्यते। 'यत्', एतत् 'पुष्डरीकं' त्रष्टदसं इदयकमसं, त्रस्ति। की दृशं, 'दहरं' श्रन्यं, श्रङ्गुष्ठमाचपरिमितलात्। 'विषाशं' चित्तेकाय्यसानतेन पापरहितं, 'वर्तेसास्रतं' वरस्य श्रेष्टस प्रमातानः उपस्थि-स्वानतेने। पासिस्तानतेन च स्टब्स्पं। 'पुरमध्यसंस्थं' इस्तपा-

<sup>\*</sup> दक्रं इति उ, अ चिक्रितपुचाषपाठः।

<sup>†</sup> परमेक्स इति B, J, N चिक्रितपुक्तकपाठः। परवेक्स इति Q, चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>‡</sup> दक्रं हित B, J, N चिक्रितपुक्तवस्वपुक्तवपाठः। दस्र्टं हित ० चिक्रितपुक्तवपाठः। दस्र्टे हित प्रचिक्रितपुस्तवस्वपाठानार-टीवासम्मतः पाठः।

<sup>§</sup> स्थूनस्यादयशरीरनद्यवादिति म निक्रितप्रावपाठः।

स्तदुपंसित्व्यं (११)। (१४)या वेदादी स्वरः ग्राक्ता वेदाने च प्रतिष्ठितः। तस्यं प्रक्षतिंचीनस्य यः परः स मुष्ठे-श्वरः (१४)॥ ॥

दादिभिः सर्वेरवयवैः पूर्यत इति पुरं, तस्य मध्ये कुस्युरसारमारावस्थितं, 'तनापि' तस्मिन्नपि पुष्डरीके, 'दष्टे' प्रस्पप्रदेशे,
'गगनं' प्राकाश्वदमूनें ब्रह्मरूपं, प्रसि, ब्रह्मषः सर्वगतलेऽपि
घटाकाश्वत् पुष्डरीकस्थानापेचयात्यतमुपचर्यते । तथा प्र
प्रस्तान्य पदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दष्ट्रं पुष्डरीकं वेश्व दहरोऽसिन्नम्नराकाशः" इति । दहराकाश्रस्य च ब्रह्मतं दहराधिकरणे निर्णीतं । प्रतप्त 'विश्वोकं' श्रोकरहितं गगनश्रम्दवाच्यं ब्रह्मा। एवं सति 'तस्मिन्' पुष्डरीके, 'श्रमः' मध्ये,
'यद्' ब्रह्मतन्तं, प्रसि, 'तत्', 'उपासित्यं' विश्वातीयप्रस्थयरहितेन सजातीयप्रस्थयप्रवाहेण चिमानीयं॥

चतुर्विभीम् चमाइ। (१४) "था वेदादी ॰ स महेश्वरः "(१४) इति । 'वेदानां श्रश्चिमीचे पुरे। हितं, इषे लेकिं लेखादीनां श्रादिः, जपक्रमः, तिस्र भुपक्रमे 'थः' 'खरः' था वर्षः, प्रस्व- रूपे। दिस्त स च खरः, प्रस्वः, 'वेदाने च' जपनिवदि,

<sup>\* &#</sup>x27;मुडं', श्ररीरदेषिरपरामस्तात्। 'परसातानः, 'वेश्वभूतं' मध्येतं, सर्वदा तचापनध्यमानतात्। 'पुरस्य श्ररीरस्य, मध्ये संस्थितं, राख हव पुरमध्ये प्रासादः। 'तचापि', 'दहरे' पुरस्रीके, 'दहरें स्त्यां, 'गगनं' धानाश्वदमूतं ब्रह्मरूपं, धिता। हति ह चिक्रितपुः स्ववस्तातात्वरम्।

# श्रुत्रीरन्यः(१) श्राविवेश्(२) सर्वे, चृत्वारि (३) च ॥ श्रुत् १०॥

## श्रय एकादश्रीऽनुवाकः।

# (१)स्ड्स्प्रीप देव विश्वार्थं विश्वर्यभुवं। विश्वं ना-

श्रोमित्येतदचरमिदं मर्वमित्यादिकायां, 'प्रतिष्ठितः' प्रतिपा-दितः, स च खरः प्रणवः धानकाले प्रष्ठतावव्याष्ठते जगत्का-रणे लीनो भवति। श्रकारोकारमकारेषु विराष्ट्रिरष्यगर्भाव्या-द्यानि धाला विराष्ट्रपमकारमुकारे प्रविलाण तं चोकारं चिरष्यगर्भक्षं मूलप्रकृतिक्षे मकारे प्रविलाण्येत्। 'तस्य', च 'प्रकृती 'लीनस्य प्रणवस्य 'यः परः' चतुर्थमाचाक्ष्पेण नादे धातव्य उत्कृष्टः, श्रस्ति। 'सः', श्रयं 'महेश्वरः', वि-श्रीयः। श्रनेन मन्त्रेण पूर्वेतिकगगनशब्दवास्यवस्त प्रपश्चितं॥

द्रित सायकाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरार्-क्यके दशमप्रपाठके नारायकीयापरनामधेययुकायां याजिक्या-मुपनिषदि दश्रमाऽनुवाकः॥

# श्रय एकादशेऽनुवाकः।

पूर्वानुवाकाको इदयपुखरीके उपास्यं यमारेश्वरस्रहणं नि-

<sup>\*</sup> सञ्चयोऋवसिति उ चिक्रितपुक्तकपाठः।

# रायंगं देवस्यरं पर्मं पुर्भं (१)। (१) बिश्वतः परमिखितः

र्दिष्टं तिस्राञ्जूपास्त्रगुणविशेषा श्रस्मित्रनुवाके विशेषेष् प्रदर्शनो । तत्र प्रथमास्टचमाइ। <sup>(१)</sup>"सइस्रज्ञीषे ॰ परमं प्रभुं"<sup>(१)</sup> इति। 'देवं' पूर्वेकां महेश्वरं, ध्यायेदिति श्रेषः। कीदृशं देवं, 'सइस-शीवं सहस्राब्देनापरिमिततमुपसच्चते। श्रननिश्चरकः, इ-त्यर्थः। सर्वजगदात्मकं विराज्रूपं महेश्वरस्य देशः। तथा सति श्रसादादिशिरांसि सर्वाप्यपि तदीयान्येवेत्यननात्रिरस्वं। श्रने-नैव न्यायेन विश्वानि वर्वाण्यसादीयानि श्रचाणि रित्र्याणि तदीयान्धेवेति 'विश्वाचलं। विश्वख सर्वख जगतः मं, सुखं, श्रसाद्भवतीति 'विश्वश्रस्युः', तादृशं। उन्ने सहस्रश्रोर्षे विराद्र्ये देचे प्रविद्यातस्य मदेश्वरस्य निजस्बर्षं दितीयार्धेनी स्वते। 'विसं' जगदात्मकं, ऋते।पि तस्य जगतीऽधिष्ठानस्यतिरेके स वा-स्तवरूपाभावात् नारायणक्रब्द्यः निर्वचनं। ''त्रापे। नारा इति प्राक्ता त्रापा वै नरसम्बदः। त्रयमं तस्य ताः प्राक्रास्तेन नारायण: स्रुतः" इति । जगत्कारणेषु पञ्चभ्रतेषु श्रवस्थितमि-त्यर्थः। यदा, प्रकृतेः परः। तस्माष्ट्रातानि यानि तानि नार्-ब्रन्देनोच्चन्ते। तान्येतान्देव श्रयनं खानं यस्य स 'नाराय**यः**'। य एवेन्द्रमिचादि रूपेणावस्थितलात् 'देवः', दृष्युच्यते । तथा च

<sup>\*</sup> परमं पदमिति В, Ј, N, О चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> परमाजित्यमिति B, J, N, O चिक्रितपुच्चवपाठः । यर्नु भाष्यासम्मतः ।

İ वित्तरेब इति म चिक्रितमुक्तकपाठः।

विश्वं नीरायणः हिरं। विश्वमेवेदं पुरुषस्तिद्वश्वमु-पंजीवित (१)। (१)पितं विश्वस्यात्मेश्वरः शास्त्रतः शिवमे-च्युतं। नारायणं महाज्ञेयं विश्वात्मानं प्रायणं (१)।

श्राखाकारे मक्त त्राखातः । "इन्द्रं मित्रं वर्ष्यमग्निमान्तः" रित । "न चरत्यचर त्रक्रुतः" रित वा, तस्माचरसं । कार्णलेना-त्कार्षात् परमलं । नियनुं समर्थलात् प्रसुलं ॥

दितीयास्यमाद । (१) "विद्यतः परमं ० तदिश्वमुपजीवति" (१) । 'विद्यतः' जगतः जडवर्गात्, 'परमं' उत्कृष्टं, द्धामेदेन पुनदिक्तपरिदारा द्रष्ट्यः । स्तिष्ठपत्वादनेन रूपेण ध्यातस्यताच नास्ति पुनदिक्तदेषः । विनाहरदितत्वाश्चित्यतं । सर्वातस्यतादिश्वतं । नारायणतं पूर्वमवेक्तं । पापस्य श्रज्ञानस्य च
चरणाद्धरितं । यत् 'ददं विद्यं', ददानीं श्रज्ञानदृष्ट्या प्रदृष्यते
तत् सर्वे वस्तु तत्त्वदृष्ट्या 'पुद्यः' परमात्मा 'एव'। स च परमात्मा
'तदिन्यं', 'छपजीवित' स्वस्य स्ववद्याराधे श्रात्रयति ॥

हतीयास्च नाइ। (१) "पतिं विश्वस्त • विश्वासानं पराय-चं" (१) इति। 'विश्वस्त्य' जगतः, पासकलात् 'पतिं'। 'श्रातानां जीवानां, नियामकलात् 'ईश्वरं' नियनारं। निरन्तरं वर्त्तमान-त्वात् 'श्राश्वतं'। परममङ्गललात् 'श्रिवं'। न च्यवत इति 'श्रच्युतं'। नारायस्त्रं पूर्वमुकं। श्रेयेषु तत्त्वेषु मध्ये ग्रीढलात् 'महाश्रेयं'। जगद्पादानत्वेन तदभेदाद् 'विश्वासात्वं। खत्कृष्टाधारत्वात्" 'परायस्त्रं। सर्वमप्यारापितं जगदिधहाने वर्त्तते॥

<sup>\*</sup> जल्बुखाधारबावमिति F चिक्रितमुखबापाठः ।

<sup>5</sup> н

(")नारायुकः परा ज्योतिराता नारायुकः परः। नारा-बुकः परं ब्रह्मतुष्वं नीरायुक्तः परः(\*)। नारायुक्तपेरी ध्याता ध्यानं नारायकः परः। (१)वर्ष किष्मक्रगतार्थः हुश्चर्ते श्रुयुतेऽपि वा॥१॥

चतुर्थीस्टचमाइ। (<sup>३)</sup>''नागवणं परं ॰ नारावणः परः<sup>(३)</sup> इति। पुराणेषु नारायणप्रब्देन व्यवष्ट्रियमाणा यः परमेश्वरः स एव 'परं' उत्कृष्टं, सत्यज्ञानानन्दादिवाकीः । प्रतिपाद्यसः 'ब्रह्म-षः 'तत्तं'। त्रतः 'नारायणः परः', एवात्या नलपरा मूर्त्तिविज्ञेवः। तथा 'परे। च्ये।तिः' यत् एतत् उत्कृष्टं च्ये।तिः इन्दोनैः "परं च्योतिरपसम्पद्यः इत्याचातं, तद्पि, 'नारायवः', एव तद्यात् 'नाराथणः', परमात्मा'॥

पद्मनीस्चनाइ। (५) "यच किञ्चित् • बाष नारावदः खितः"(") इति । 'श्रसिन्' वर्त्तमाने जगति, 'चत्किश्चित्' स-मीपवर्त्ति वसुजातं, 'हुम्बते'। 'श्वपि वा' दूरसं, 'मुचते'। 'तत् सर्वें' वस्तुजातं, श्रयं 'नारायणः', 'श्रमार्वेड्स् काष्य', श्रवंस्तितः'। षचा कटकम्कुटाद्याभरवस्थापादानकारणं सुवर्षे श्वकार्वीद्-र्थाणावतिष्ठते तदत् ॥

<sup>\*</sup> जगत्वसिति हि चिक्रितपुक्तवपाठः। † सत्वचानादिवाक्वेरिति हि चिक्रितपुक्तवपाठः।

नेन्त्रमध्यं क्विर संमुद्रेऽसं विश्वश्रम्भुवं। पृद्यक्तेश-प्रतीकाश्र हृद्यं चाप्युधामुखं(१)। (१) अधी मिछा वितस्यां तु नाभ्यामुपर् तिष्ठति। ज्वासमासाकुंसं

वडीख्यमार। (१) "यननामयां ॰ वायधे मुद्रं ं(१) इति । यम पूर्वार्द्रेन नाराययस्य वासावस्य एं सञ्ज्ञियो पन्यस्यते । 'यन-नां दे प्रपरिच्छेदरितं, 'यय्यं' विनायरितं, 'कविं' चिद्रुपेय सर्वं अं, 'समुद्रे' यतिवज्ञसलेन समुद्रवद्गे संसारे, 'यनां' यवसानः स्पं । यदा नारायपस्य सक्पं कानाति तदा संसारः कीयते दित्ययः । 'विषयभुवं' सर्वस्य संसारस्यस्य सत्पितारपद्यं, ''एनस्वेतान व्यसान्यानि भूतानि माक्तमुपन्नीविना" इति युत्यमा-रात्। ईत्यं नारायपस्य हपं स्पानिति त्रेषः । सत्तर्द्विनी-पास्त्रस्यानम् पति । 'पद्मकोत्रप्रतीकान्नं यथा स्रोते पष्टदस्यसम्बद्धः विशेषः । पद्मकात्रप्रतीकानं यथा स्रोते प्रष्टदस्यमस्य केन्नो मध्यस्त्रद्धं तस्त्रद्धं, तथ 'यद्य' वस्त्रस्यः स्ति विशेषः ॥ स्त्रां स्त्रां स्त्रस्य स्त्रस्ति स्त्रस्य स्त्रस्य स्त्रस्य स्त्रस्य स्त्रस्ति स्त्रस्ति स्त्रस्ति स्त्रस्य स्त्रस्य स्त्रस्त्रस्य स्त्रस्य स्त्रस्ति स्तरस्ति स्त्रस्ति 
सप्तमीस्यमाइ । (°) "श्रधो निष्ठ्या ॰ श्वायतनं महत्" (°) इति । 'निष्टिः' गीवान्धः, तस्ताः, 'श्वधसादर्शते तशापि 'नाभ्या-मृपि ' नाभिदेशस्त्रोर्ध्वदेशभागे, 'नितस्यां' दादशाङ्गासपि भितरं वितस्याः, तस्यां श्वतीतायां, एपि 'तिष्ठति'। तदेनिष्ठिनीभ्याः मध्यदेशवर्शिकमसं 'श्वद्यं', इति 'विश्वानीयात्', 'तत्' च श्वद्यं,

<sup>\*</sup> क्यिते इति F . चिक्रितप्राक्यमातः।

<sup>5</sup> н2

भाती विश्वस्थायतमं महत् । (ट)सन्ततः श्रिराभि-स्तु सम्बत्धाकाश्वसिमं। तस्यान्ते सुष्टिरः सूक्षां त-स्मिन्त्स्वे प्रतिष्ठितं । (८)तस्य मध्ये मुद्दानिशर्दिशा-

'विश्वस्य' धर्वस्य जगतः, 'महदायतमं'। मनसावद्भृदयपुष्डरीके प्रमाते। "चन्द्रमा मने। भ्रत्या इदयं प्राविष्ठत्" इति मुख-मारात्। तेन च मनसा स्वप्नवत् सर्वमिदं जगत् किस्पतं। "मनोमूसमिदं देतं यत्किश्चित् सचराचरं" इति सम्प्रदायिद्-भिद्यात्।

श्वष्टमीख्यमाय। (म) "समात्र • सर्वे प्रतिष्ठितं" रिंग (श्वाको प्रतः पद्मास्त मृत्युसं, तत् 'स्विभं' तस्त्रहृतं, स्द्यकमसं 'सम्बत्ति' प्ररोत्मध्येऽधो मुखलेगावसम्तते। तत्र 'विरामिः' ना-सीमः, 'सन्ततं' परितः सम्बग् व्याप्तं। "वतं चैका च स्द्यस्य गाद्यः" रित मृत्यन्तरात्। 'तस्त्र' स्दयस्य, 'श्रन्ते' सभीपे, 'स्वां', 'स्विरं' किद्रं, सुष्मणागाजीगासं, तिष्ठति 'तस्तिन्' सुविरं, 'सर्वे' रदं जगत्, 'प्रतिष्ठतं' श्वामितं। तत्र मनसि प्रविष्टे स्ति सर्वे-सम्बद्धारस्य ब्रह्मणोऽभित्रक्यसागलात्॥

· नवमीम्हचमाइ। (१) "तद्य मध्ये • प्रवरः कविः"(१) इति। 'तद्यः सुवृम्णानासद्यः, 'मध्ये', 'महान्' ग्रेढः, 'प्रश्चिः', वर्त्तते। स च 'विद्यार्चिः' बद्धञ्वाक्षीपेतः, त्रतएव ज्वाकावित्रेषैः परि-वेरिविद्यतासु सर्वासु नाडीसु संसर्णात् 'विद्यतामुखः' बद्धविधै-

<sup>\*</sup> इदयं तदिनानीयादिति F चिक्रित्युक्तवपाठः।

चिविंश्वतामुखः। से।ऽप्रभुग्विभंत्रम् तिष्ठवाद्यारमञ्दः कृविः<sup>(८)</sup>। तिर्युगूर्ध्वमधःश्रायी रुश्सयंस्तस्य सन्ते-ता॥ <sup>(१०)</sup>सन्तापयंति खं देदमापादत्तलुमस्तेवं। तस्य मध्ये विश्विश्वा श्रुषीयोध्वा व्यवस्थिता<sup>(१०)</sup>। <sup>(११)</sup>नीख-

मरक्पः, 'सः' श्रद्धाः, 'श्रयभुक्' खद्ध पुरतः प्राप्तमसं भुक्कें दित 'श्रयभुक्'। स च भुक्तं 'श्राहारं', श्ररीरे सर्वावयवेषु 'विभजन्' प्रधारयम्, 'तिष्ठन्' श्रवस्थित दृत्यर्थः। तथा च भगवते।कां। "श्रष्टं वैश्वानरो भूला प्राणिनां देहमात्रितः। प्राणापानसमायुक्तः पचास्थवं चतुर्विधं" दृति॥ तस्माद् भुक्त- मस्रमंशे जरयति न तु ख्यं जीर्यत दृति 'श्रजरः'। श्रतएवं 'कविः' श्रभिक्तः, सुभक्त दृत्यर्थः॥

दश्रमीस्चमाइ। (१०) 'समापयति ० त्रणीयोर्धा यवसिन्ता" (१०) इति। पादतस्मारम्थ मस्तकपर्यन्तं क्रत्समपि स्वकीयं 'दे हं', सर्वदा 'समापयति'। सेाऽयं प्ररीरगतः समापः त्रिप्रस-द्वावे सिन्नं। 'तस्य' व्यासाविधेषेः क्रत्सदेह्यापिनाऽग्रेः, 'मध्ये', 'विक्रिशिखा' काचित् व्यासा, 'त्रणीया' त्रयमस्त्रा, 'कर्धा' सुवृम्णानाडीनासेने। धंत्रस्वारम्पर्यमं प्रस्त्य, 'यवस्त्रिता' विशे-वेणावस्तिता॥

एकादशोस्यमार । (११) ''नीलतोयदमधसात् । भाख-त्यणूपमा'' (११) दति । तीयं उदकं ददातीति 'तीयदः' मेघः, य च वर्षितं असपूर्णलास्त्रीसवर्णः । तादुत्रस्य मेघसः मधे स्तिता तीयदेमध्यस्या विद्युक्षेत्वेव भास्तरा । नीवार् भूक्षेव-चुन्नी पीता भास्तत्यसूपमा(११) । (११)तस्त्राः शिखावा मध्ये प्रमास्ना व्यवस्थितः । स ब्रह्मा स शिवः स इरिः सेन्द्रः सोश्चरः पर्मः स्वराद्(१५) ॥ २ ॥

'वियुक्तेस्व', सेवं पूर्वेकाशिष्टिया 'भासरा' प्रभावती, 'बीवारबी-श्रम 'ग्राकं' दीघें पुष्टं, यथा तनु भवति, तददियं जिसा 'तन्दी'। वाश्वविक्रण्याचेव 'पीता भासती' पीतवर्षा दीप्तियुका, अवेत्। सा च 'श्रमूपमा' सैक्तिकीनां तनूनां सञ्चवस्त्रवां छपमा भवितुं योग्या॥

दादशीस्त्रमाद । (१२) "तस्ताः विद्याया ॰ परमः सराट्" (१२) इति । 'तस्ताः' पूर्वेकाया विक्रिविद्यायाः, 'मस्ते,' वमत्कार्षभ्तः 'परमाताः', । विवेषेच 'प्रविद्यायाः, 'मस्ते,' वमव्यंस्त्रस्तः 'परमाताः', । विवेषेच 'प्रविद्यायाः 'वद्याः' चदवृंद्यः, 'विवः' गैरिपितः, 'इन्दः' स्वर्गाधिपतिः, 'प्रचरः' वनद्रेतुमीयाविविद्योऽन्तर्यामी ईत्यरः । "चरः स्वीचि श्रुदावि
कूटस्रोऽचर एचते" इति भगवतिकतात्। 'परमः' माद्यार्षितः
इद्धः चिद्रूपः । चत एव पारतन्त्राभावात् 'स्वराट' स्ववदेव
राजा । यद्वत्रीपैमित्यादिवाक्यप्रतिपादं' तक्षं पद्मके। व्यत्तीकाप्रमित्यादिवाक्योक्तप्रकारेच स्वायदिति तात्पर्यार्थः ॥

<sup>\*</sup> प्रविपादितमिति 🤉 विक्रितपुर्वनपादः 📗 🔑

# चपि वा, सन्तेता, षट् च ॥ चनु॰ ११ ॥

#### श्रथ दादशे। (गुवाक: ।

रें। क्यूतर सत्यं परं ब्रह्म पुरुषं क्षण्यपिक्रं सम्। जर्थ्वरेतं बिरूपार्शं विश्वरूपाय वै नमेन नमः (रें) ॥ अनु०१२॥

दति सायषाचार्यविरचिते साधवीये वेदार्यप्रकाते यजुः रारखके दत्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां वाजिः क्यासुपनिषदि एकादबेऽनुवाकः॥

#### श्रथ दादगाऽनुवाकः।

पूर्वीक्तप्रकारेणे।पाणीनस्य पुरुषस्थे।पास्त देवतानमस्कारार्थे एकाम्हणमाइ। (१) "स्ट्रत्र्य सर्व्यं ० वे नमे। नमः "(१) इति।
यदेतत् 'परं ब्रह्म', तत् 'सर्व्यं श्रवार्थं। सर्व्यद्म दिविधं,
स्वावद्मारिकं पारमार्थिकस्य। हिरस्मनभीदिकं रूपं स्वावद्मारिकं
सर्व्यं। तिश्ववर्षेन पारमार्थिकस्यं प्रदर्भयितुं स्वतं सर्व्यद्मी विश्वयते। श्रव्यक्तमस्यमित्वर्थः। तादृशं ब्रह्म स्थनकानुषदाय स्नामचेस्रात्मकं पुरुषस्यं भवति। वस्र दिख्ये सदेश्वरभाने 'स्रस्य'वर्षः। समाभागे वासे 'पिक्नस'वर्षः। स च बोगेन

<sup>\*</sup> उत्तमन्त्रीऽसञ्ज्ञक्षेषु B, J, N, O चिक्रितपुत्तकेषु नात्ति। बदन्तु आस्त्रे एवलान् मूचे निवेक्तिः।

#### श्रय त्रयोदशोऽनुवाकः।

(१) श्रादित्यो वा एव एतका एड सं तर्पति तम् ता श्रमुस्तद्वचा मेएड लु १ स श्रमां लोकोऽयु य एव एत-

खकीयं रेतः ब्रह्मरस्त्रे धना 'ऊर्ध्वरेताः,' भवति । जिनेचनाः 'विक्पाचः' तादृशं, परमेश्वरं श्रनुस्त्येति श्रेषः । 'विश्वक्ष्यं पाय' जगत्कारणलेन धर्वजगदात्मकाय विक्पाचाय पुरुषायैव, 'नमस्कारः श्रस्तु ॥

र्ति सायणाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्थप्रकामे खजुरा-रखके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्या याजिका-मुपनिषदि दादमोऽनुवाकः॥

#### श्रय वयोदशीः गुवाकः।

द्वानीम। दित्यमण्डले परमञ्जापासनमाद । (१) "त्रादित्वी वा

• हिरण्याः पृद्वः" (१) दित । नारावणप्रव्दवाणः षः परमेयरः पूर्वानुवानेऽभिद्दितः, स 'एवः', 'चादित्वी वे' सेपाधिकः
सन् चादित्यक्षेणेव वर्त्तते । तस्य चादित्यस्य 'इतत्' अस्त्राभिः
दृष्यमानं, 'मण्डलं' वर्त्तुसाकारसृष्णं तेजः, 'तपित' सन्तापं करोति।
'तन' तिसन् मण्डलं, 'ताः' अध्यापकप्रसिद्धा "त्रिमिले" दत्यादिकाः, 'क्षचः', वर्त्तने । 'तत्' तस्तात् कार्णात्, 'मण्डलं', 'क्रस्त्र',

सिन्मण्डलेऽचिद्धियते तानि सामीनि स सामां ला-केऽश्य य एव एतसिन्मण्डलेऽचिषि पुर्वषस्तानि य-जूंशिष स यर्ज्षा मण्डल्श स यर्जुषां लोकः सैषा च्य्येवे विद्या तंपति य एषेऽन्तरीदित्ये हिर्णमयः पुर्वषः(१)॥ अनु०१३॥

निष्पादिनेमिति श्रेषः। मण्डलभाग ऋग्भिनिष्पादितः। 'ऋचां' ऋगभिमानिदेवतानां, 'स्रोकः' निवासस्थानं । एवं श्वगात्मक्रां मण्डलस थाला 'त्रय' त्रननारं, गमात्मकलं तत्र थातयं कथमिति तदुच्यते । 'एतस्मिमाण्डले', 'य एषः' यदेतत्, 'श्रर्चि-र्दीयते' भाखरं तेजः प्रकाशते । 'तानि' त्रचिःखरूपाणि, ट्रह-द्रथन्तरादि 'सामानि', द्रति थायेत्। 'सः' त्रर्चिर्भागः, 'सासां' सामाभिमानिदेवतानां, 'खोकः' निवासस्थानं । 'त्रथ' सामध्या-नानन्तरं, यजुरास्मकं भ्यातव्यं कर्णामिति तदुच्यते। 'य एषः' ब्रास्त्रपिद्धः 'एतिसन्' दृष्यमाने, 'मण्डले', तदीये 'ब्रर्चिव', 'पुरुषः' देवतात्मा, वर्त्तते । 'तानि' देवताखरूपाणि, 'यत्रूंषि' इ.चे लोर्जे ला इत्यादीनि, ध्याचेत्। 'सः' यजुरात्मकः पुरुषः, 'यजुषा', निष्पादितं 'मण्डलं', इति ध्यायेत्। 'सः' यजुर्भागः, 'यजुषां' यजुरभिमानिदेवतानां, 'लोकः' निवासस्थानं । 'सेषा' मण्डलतदर्चिन्तनत्यपुरवरूपा, 'नयी एव' स्थयजुःसामा-त्मिकैव, 'विद्या', 'तपति' प्रकाशते । 'यः' पुरुषे।ऽत्राभिह्तिः, 'एषः', 'त्रन्त्रादित्वे' त्रादित्यमण्डलमधे, 'हिरण्सचः', वर्त्तते।

#### श्रय चतुर्दश्रीऽनुवाकः।

(१) श्रादित्यो वै तेज् श्रेजो बर्स यश्रश्रश्रीर्य-माता मना मन्युर्मनुर्द्धत्युः सत्या मिचा वायुरीकाशः

हिरप्सयत्व श्रुत्यन्तरे प्रपश्चितं। "श्रय य एषोऽन्तरादित्ये हिरप्सयः पुरुषे दृष्यते। हिरप्यमाश्रुहिरप्यकेश श्राप्रनखात् सर्व-एव सुवर्षः" दति॥

इति सायणाचार्यविर्त्तिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरार-एके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिका-मुपनिषदि चयादशीऽनुवाकः॥

# श्रय चतुर्दश्रीऽनुवाकः।

पूर्वे करी विद्यपुरुषस्य सर्वात्मक लस्त्र स्मानि मुपास्य गुरुं दर्शवति। (१) "त्रादित्यो वै ० स्रतानामि धिपतिः" (१) द्दति। योऽयं 'त्रादित्यः', उपास्थलेने का, स एव तेजत्राद्य धिपत्य न्तर्सर्व-जगदात्मकं, 'तेजः' दीप्तिः। 'त्रोजः' बस्तकार्णं। 'बसं' त्ररीर-ग्राक्तः। 'यगः' कीर्त्तिः। 'चसुःश्रोचे' वाक्रेन्द्रिये। 'त्रात्मा' देषः। 'सनः' त्रन्तः करणं। 'सन्यः' तद्धकः कोपः। 'सनुः' खाय भुवादिः।

<sup>\*</sup> प्राखानारे हति F चिक्रितपुचनपाठः।

पुाणे। लीकपासः कः किं कं तत्स्त्यमस्नेमायुरमृती\* जीवे। विर्श्वः कत्मः स्वयम् ब्रह्मतत्व्यंत एष पुर्वष युष भूतानामधिपतिः(१) (२)ब्रह्माणः सायुज्यः सल्रोक-

'ऋतुः' यमः । 'सत्यादयः सत्यवचना द्यिमानिना देवता विशेषाः । 'कः' प्रजापितः । 'किं' इत्यनेन वाचा विशेषिनिर्देश्वान हैं वस्तु-ज्ञातं विविचितं । 'कं' सुखं । 'तत्' श्रब्देन परोचं वस्तु विविचितं । 'सत्यं' श्रनृतवर्जनं । 'श्रसं' श्री हियवादिकं । 'श्रायुः' श्रतसंवत्यरा-दिकं । 'श्रस्तः' सरणरहितः । 'जोवः' चिदात्मा । स च 'विश्वः' श्ररीरभेदेनानेकविधः । 'कतमः' श्रतिश्रयेन सुखखक्षः । 'खयमु' कारणान्तरादनुत्पन्नः प्रजापितः । 'प्रजापितः' प्रजापासको राजा-दिः । 'इति' श्रब्दः प्रदर्शनार्थः । इत्यादिकं स्वमुदाहरणीयमि-त्यर्थः । तच संवत्यस्कप्य कास्त्यादित्येन निष्पादिततात् 'संव-त्यरः', 'श्रादित्यखक्षः । 'य एषः' स्वीत्याकः, 'पुक्षः', सः 'एषः', 'भ्रतानं' प्राणिनां, 'श्रिधपितः' खामी ॥

जपास्त गुणामिधाय पालं दर्भयति । (१) "ब्रह्मणः सायुज्यः ॰ य एवं वेदः (१) रति । 'यः' पुमान्, 'एवम्' जमप्रकारेण, 'वेद' जपास्ते, सः पुमान् 'सायुज्यादिपालमाप्तेति । दिविधमुपासनं,

<sup>\*</sup> मज्ञमस्त रति в, л, м, о चिक्रितपुक्तकचतुक्यपाठः।

<sup>†</sup> ब्रचीतरस्त इति मूचपृक्तकष्टतपाठस्य परिवर्त्ते भाष्यपृक्तकचय-स्रचीतमूचपाठे 'प्रचापतिः संवत्सर इति संवत्सरोऽसावादित्से यः' इति पाठी वर्त्तते।

<sup>5</sup> I 2

तामाप्तात्येतासामेव देवतानाः सार्युज्यः सार्षिताः समानलोकतामाप्ताति य युवं वेदं (१) (१) इत्युपनिषत् (१)। श्रमु॰ १४॥

हिरण्याभीषायनं, तदवयवस्रतदेवतेषायनं च इति। तच हिरण्याभीषायते भावनाधिक्ये यति 'ब्रह्मणः' हिरण्याभीस्य, 'यायुज्यं' यहभावतादात्यं, प्राप्तीति'। भावनामान्त्ये 'यन्तोकतां'
हिरण्याभीण यह एकलोकनिवायं, प्राप्तीति'। देवतोषास्ताविष भावनाधिक्ये यति 'एतायामेव' इत्यादीनां, 'देवतानां', 'यायुज्यं', प्राप्तीति'। भावनाया मध्यत्वे यति 'यार्ष्टितां' यमानेश्वर्यतां, प्राप्रीति'। मान्त्ये तु 'यमानलोकतां', प्राप्तीति'॥

उत्तरमन्त्रजपविवचयोपास्तिप्रकारमुपसंहरति। (१)"इत्युपनि-धत्"(१) इति । 'इति' एवं पूर्वे। क्तेरनुवाकेरका, 'उपनिषत्' रहस्कृता विद्या, समाप्तेति शेषः॥

इति सायणाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्घप्रकात्रे यजुरार-एयके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याश्विक्य-मुपनिषदि चतुर्दशोऽनुवाकः॥

# श्रथ पञ्चदश्रीऽनुवाकः।

(१) घृषिः स्वर्धे आदित्या न प्रभावात्यस्रेरं। मधु स्वर्गन्त तद्रेसं। सत्यं वै तद्रसमापो ज्याती रसोऽसत् \* ब्रह्म सुर्भुवः सुव्रेगम्(१) † ॥ अनु०१५॥

# श्रय पञ्चद्योऽनुवाकः।

खपासनायामसमर्थसादित्यदेवताविषयं जयं मक्तमा ह। (१)
"घृणि: स्वर्यः ॰ अभुंवः सुवरे म्" (१) इति । 'घृणिः' दीप्तिमान्,
'स्वर्यः' एतसामकः, 'श्रादित्यः' श्रदिति देवतायाः पुत्रः । एता हुश्री उद्मसि । ई दृश्यमादित्यं फसार्थिनः सर्वे ऽपि 'श्रर्चयन्ति' । तथा 'तं' श्रादित्यं, उद्दिश्य 'तपः', चरन्तीति श्रेषः । 'सत्यं' श्रनृतवर्जनं, श्रनृतिष्ठन्तीति श्रेषः । 'मधु चरन्ति' मधुरं चीरादिकं नैवे यरू-पेण समर्पयन्ति । 'तत्' श्रादित्यरूपं, 'श्रद्या' वेदात्मकं, परं श्रद्या वा । तथा 'तत्' श्रादित्यरूपं, 'श्रापः' असरूपं, दिष्टिनिव्यादकलात् । तथा ममुद्रादिगता या 'श्रापः', यद्याम्यादिकं

<sup>\*</sup> चादित्वसमर्चयन्ति तपः सत्यं मधु चारन्ति तद् ब्रह्म तदाप-चापो च्योती रसोऽस्ततिनि F, Q, चिक्रितपुस्तकप्रतमूबस्यु पाठी। भाष्यसम्मतस्य। चतुर्षे मूबपुस्तकोषु उपर्युताः पाठी वर्त्तते।

<sup>†</sup> प्टिंगिः सूर्ये इति पश्चरणानुवाकारारभ्य नमेः चिरण्यवाच्वे इत्येकोनविंग्रानुवाकपर्यन्तः पाठो असस्य स्वम् जम्मक चतुरुये स्थाना-न्तरे वर्तते। परम्तु भाष्यपुक्तक चयप्टतमूक्त कमेखाच तत्पाठो निवे-णितः।

# श्रथ पाउम्रीऽनुवाकः।

(र) सर्वो वै बुद्रस्तसौ बुद्राय नमी ऋसु। पुर्वेषो वै बुद्रः सन्मुडे। नमो नमेः। विश्वं भूतं भुवनं चुिषं

'खोतिः', चोऽपि मधुरादि 'रसः', यच देवैः पातवः 'ऋछतं', यदपि 'ब्रह्म' मन्त्रजातं, चे च 'अर्भुवः सुवः' चयो खोकाः, तत् सर्वे 'ब्रोम्' ब्रादित्यरूपं भवतीत्यर्थः॥

इति सायणाचार्यविर्चिते माधनीये वेदार्यप्रकान्ने सञ्-रारण्यके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याचि-क्यामुपनिषदि पञ्चदभोऽनुवाकः॥

## श्रय वेडिबोऽनुवाकः।

बद्भदेवताकं मन्त्रमाइ। (१) "सर्वो वै ॰ नमी श्रासु" (१) द्रति। यः 'बद्रः' पार्वतीपतिः पुराणेषु प्रसिद्धः, स इव सर्वजीवक्षेष सर्वश्चरीरेषु प्रविष्टलात् 'तसी' सर्वात्मकायः, 'बद्राय', 'नमी श्रास्तु'। प्रकृतिपुरुषयोर्मध्ये जडात्मिकां प्रकृतिमपोद्य चिद्रात्मकः 'पु-रूपः', यो विद्यते, स एव भक्तानुग्रहाय बद्रमूर्त्तिक्पेणावभासते। तसात् वस्तुतः सः 'बद्रः', 'सन् महः' "सर्वेव से स्थेरम्य

<sup>\*</sup> प्रकृतिं विनाध्येति म चिक्रितपुक्तकपाठः।

# बंदुभा जातं जायंमानच् यत्। सर्वो श्रोष रुद्रस्तसी रुद्राय नमी ऋस्तु(१)॥ अनु०१६॥

#### श्रय सप्तदन्नीऽनुवाकः ।

# (१)कद्रुद्राय प्रचेतसे मीदुष्टमाय तब्धसे। बोचेम्

श्राचीत्" इत्यादिप्रतिपाद्यमवाधितं सद्रूपं तेजः, तादृशाय इद्राय पुनः पुनः 'नमस्कारः 'श्रस्तु'। यळाडं 'विश्वं', श्रस्ति, यच 'भूतं' चेतनं प्राणिजातं, श्रस्ति, इत्यं चेतनाचेतनक्षपेण विचित्रं' यत् 'भुवनं' जगत्, तनापि 'चत्' जगत्, 'जातं' पूर्वमेवेात्पश्चं, यत्, 'च', इदानीं 'जायमानं', सः 'सर्वः', श्रपि प्रपञ्चः, 'एव इद्रः', 'चि' तद्यतिरेकेष वास्तवस्य जगता निक्पियत्यसम्बद्धात्, ता-कृषाय स्वास्ताकाय 'इद्राय', 'नमस्कारः 'श्रस्तु' ॥

इति मायकाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरार-च्यके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याजिक्या-मुपनिषदि षोडगोऽनुवाकः॥

## श्रय सप्तदशीऽनुवाकः।

इट्रदेवताकं दितीयं मक्तमाच । <sup>(१)</sup>''कद्रुट्राय प्रचेतमे ० नमे। श्रासु<sup>(१)</sup> दति। कत्य श्वाचायामितिधातो इत्यन्नः कव्यब्दः। प्रशंगा- शन्तमः हृदे। सर्वो द्योष रुद्दुक्तसी रुद्राय नमी यत्तु (१) ॥ यनु १ १ १ ॥

#### श्रयाष्टाद्योऽनुवाकः।

# (१)नमा हिराखवाहवे हिराखवर्णाय हिराखक्पाय

माइ। ततः 'कदुद्रः' प्रश्नसो ह्रद्रः, तस्ते। 'प्रचेतसे' प्रक्रष्टश्चानयुक्ताय। 'मीदृष्टमाय' मिइ सेचन इति धातुः, श्वभीष्टानां कामानां श्वतिश्रयेन सेक्रो, कामप्रदायेत्यर्थः। 'तथसे' श्वचादी सकारख कान्दसे। खोपः। खव्याय स्तेतुं योग्यायेत्यर्थः। 'इदे'
इदयवर्त्तिलेन हृद्रक्पलेन च, 'श्रम्तमं' श्वतिश्रयेन सुखकरं
स्तिक्पवाक्यं, 'वाचेम' कथ्याम। सर्वे। हीति पूर्ववत्॥

इति सायणाचार्यविरिचिते माधवीये वेदार्यवकाशे यजुरार-एशके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याजिसा-मुपनिषदि सप्तदशोऽनुवाकः॥

# त्रयाष्टादभाऽनुवाकः।

पुनरिप तद्देवताकं मन्त्रान्तरमाइ। (१) "नमो हिर ख्वाइवे • नमा नमः" (१) दति। बाड्यब्दस्य सर्वावयवापस्यस्यतात् 'हिर ख्वाइवे' भक्तानग्रहाय सुवर्णमयक्तस्त्रभरीरयुक्ताय, 'हि-

# हिरस्थपतयेऽम्बिकापतय उमापतये पशुपतये नम्रो नमः<sup>(१)</sup> ॥ अनु• १८ ॥

# त्रय एकानविंशाऽनुवाकः।

(१)यस्य वैके क्रत्यग्रिहे । चुहवंगी भवति प्रत्येवास्या-हुतयस्ति हुन्ययो प्रतिहित्ये । चनु ११ ।

रखपतये असदीयहिरखपासकाय । 'श्रमिका' जगमाता पार्वती, तखाः 'पतये' भर्चे । तसा एव श्रमिकायाः ब्रह्मविद्या-त्मका देश समाश्रम्देनेष्यते । तादृक्षाः 'समा'याः 'पतये' खामिने रहाय, पुनः पुनः नमस्कारो श्रस्त । श्रनेनानुवाकच-येणाकानां मन्त्राणां लरितरहास्था मन्त्रक्षेषु प्रसिद्धा । तदि-नियोगस्त रहाध्यायजपश्चेषतेन कस्पेषु हृष्ट्यः॥

रति सायणाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रखके दममप्रणाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याचि-क्यामुपनिषदि च्रष्टाद्योऽनुवाकः॥

# श्रथ एकीनविंगीऽनुवाकः।

श्रयाग्निहोत्रकर्षाण होमसाधनद्रव्यस्य कार्णभृतं ट्रचित्रीषं विधत्ते। (१)"यस्य वैकक्षतो • प्रतिष्ठित्यै"(१) इति । श्रग्निहोत्रे इविक्रयते यया दर्या सेयं 'श्रग्निहोत्रहणो', सा च 'वकक्षती'

<sup>\*</sup> भवति प्रतिखिता हति ए चिक्रितपुत्तवपाठः । 5 %

# ष्यथ विश्वीतनुवाकः ।

# (१)कृगुष्व पाज इति पच्चं(१) ॥ श्रमु॰ २०॥

विकद्भतास्थेन रचेष निष्पादिता, 'यस्त', श्राप्तदाचिषः, 'भवति'। 'श्रस्थ' श्राप्तदे। विषः, 'श्राष्ठतयः' 'प्रतिष्ठिताः'। तसा श्राप्तदे विच्या प्रचित्राः सर्यः 'प्रतितिष्ठम्भेव' फलप्रदा भवन्येव। 'श्रयो' श्रिप च, 'प्रतिष्ठियों' श्रनुष्ठात् सित्त श्रुप्ति द्वारा तत्त्व श्रान प्रतिष्ठार्थे, समद्यने। मृनुचेश्चित्त श्रुप्ति द्वारा वेदे । कानां कर्द्ध कर्मणं मोचसाधनलं द्योतियतुं उपलच्च विचेतः ॥

दति सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यमुरार-एको दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्या याजिना-मुपनिषदि एकोनविमाऽमुवाकः॥

# श्रय विशेष्डिनुवाकः।

प्रथ चित्तपुद्धिहेत्रनां कर्मणां सङ्गृहेणोपयोगमस्मिन् मेचि-प्रकर्णे स्वचित्वा प्रतिबन्धकनिवारकान् रचीन्नमन्तान् जण्येतेन विधत्ते। (१)"क्षणुष्य पाज इति पश्च"(१) इति। मंहित याः प्रथमकाण्डे दितीयप्रपाठकस्यान्तिमानुवाके समास्वाताः 'क्षणुष्य पाजः' द्रायास्य स्वनः, 'पश्च', जपितया इति श्रेषः ॥

इति सायणाचार्यविर्षिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजु-रारणाके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्या याश्च-क्यासुपनिषदि दिश्रीऽनुवाकः ॥

#### त्रय एकविंगीऽनुवाकः।

(र) ऋदितिर्देवा गंन्ध्रवी मंनुष्याः प्रितराऽस्रास्त -षाः सर्वभूतानां माता मेदिनी महती मही सा-विषी गायुषी जगत्युवी पृथ्वी बंदुुुुखा विश्वा भूता कं-

# त्रय एकविंग्रीऽनुवाकः।

जीवनहेतु जेचलाभद्धारा मुक्तिहेतुं पृथिवी देवता कं मक्त माह ।

(१) 'त्रदितिरेवाः ॰ त्रान्दतित विषष्ठः''(१) द्रति । त्रदिति ब्रव्येऽ-खिष्ठतेति खुत्पत्था स्वमिमा च । त्रत्य विषष्ठ कारेण पृथि-वीनाम प्रितः । 'देवाद्यः पद्य जातिविषेषा त्रदिति क्याः । एते च वर्षत्राणि देहाना मुपल चकाः । त्रतः 'तेषां वर्षस्तानां', देहापादान लादियम् 'त्रदितिः'। 'माता' जननी । 'मेदिनी' म- धुकेटभमेद्या जाता । त्रयवा मेदिस्ति कठिनेत्यर्थः । 'महती' गुणाधिका, तत्र वर्षत्राणिकते। पद्रवा महिष्णुलेनाव गन्त्रयः । 'महती' प्रच्या । 'सावित्री' स्वतिः प्रेरक स्थान्तर्या मिणः सन्तिभाने। 'गायत्री' प्रच्या । 'सावित्री' स्वतिः प्रेरक स्थान्तर्या मिणः सन्तिभाने। 'गायत्री' गायकान् स्थापासकां स्वायते रचतीत्यर्थः । 'जनती' जनदात्रय-स्ता । 'स्वतिः त्रे केससाच्या । 'प्रची' त्रे केतिस्य स्वाद्धा का । 'भूता' प्राणि दे-हेत्यत्ते विद्यमः ना । 'क्तमा' त्रित्रयंन सुस्क्या। 'क्रात्राः पूर्वमेत्र विद्यमः ना । 'क्रात्राः त्रित्रयंन सुस्क्या। 'क्रात्राः पूर्वमेत्र विद्यमः ना । 'क्रात्राः प्रतिप्रयेन सुस्क्या। 'क्रात्राः पूर्वमेत्र विद्यमः ना । 'क्रात्राः प्रतिप्रयेन सुस्क्या। 'क्रात्राः पूर्वमेत्र विद्यमः । 'परिक्ता । 'सा' प्रसिद्धा । 'सत्या', 'क्राया' परिक्रा । 'स्त्या' परिक्राः । 'स्त्या' स्वायाः । 'स्त्या' स्वायाः । 'स्त्या' स्वयाः । 'स्त्यां । 'स्त्यां । 'स्त्या' स्वयाः । 'स्त्यां । 'स्त्

# तुमा काया सा सृत्येत्यु सतेति विस् छः(१)॥ श्रनु ॰ २१॥

### श्रय दाविंग्रीऽनुवाकः।

(<sup>()</sup>त्रापे वा दूदर सर्वे विश्वा भूतान्यापे प्राचा वा श्रापे पुश्रव श्रापेऽसुमापेऽर्हतुमापे सुस्रा-

व्यवहारद्वायां बाधरहिता। 'द्ति' एवं, 'विष्ठ :' महामुनिः, श्राह । तथेव 'श्रम्हता' भरणरहिता चतुर्युगपर्यावर्त्तनेऽप्यवस्थिता, 'द्ति' एतमपर्थे, 'विषष्ठः', एवाह । श्रतोऽस्य मन्त्रस्य विषष्ठ-कृषिः द्रह्मर्थः॥

द्ति वायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रक्षके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां वाजिका-मुपनिषदि एकविंमोऽनुवाकः॥

#### श्रथ दाविंश्रीऽनुवाकः।

ष्ट्रश्वभावक्रतोपद्रवपरिहारेणोपहारिष्मब्देवताकं मन्त्रमाह।
(१) 'श्वापो वा • सुवराप श्रोम्''(१) हित । यत् 'हदं' जगत्, श्रस्ति
तत् 'सवें', 'श्वापो वें' जसमेव। कथिमित तदेव प्रपञ्चते । 'विश्वा भृतानि' स्वीषि प्राणि श्ररीराणि, 'श्वापः' असं, रेते। रूपेच तदु-त्याकलात्। 'प्राणा वें' श्ररीरवर्त्तिवायवाऽपि, 'श्वापः', उदक- डापा बिराडापं खराडापु कन्दु स्यापे च्याती श्र ष्यापे यजू ष्यापं सत्यमापः सर्वा देवता चापे भू-र्भुवः सुवराप चाम्(१) ॥ चनु ० २२ ॥

पानेन प्राणानामाणायनार्। त्रत एव छन्दोगा त्रामनिना।
''त्रापोमयः प्राणा नापिनता विच्छेत्यते'' इति। 'पत्रवः' गवाद्योऽपि, 'त्रापः', चीरखरूपेण तच परिणतवात्। 'त्रकं'
नीहियवादिकं, 'त्रापः', जखस्थाक्षहेतुलं प्रसिद्धं। 'त्राह्नतं' देवैदपजोद्यं वस्तु, 'त्रापः', तद्रूपेणापि परिणतवात्। सम्यक् राजत
इति स्वत्रात्मा हिरण्यगर्भः 'सम्राट्'। विष्यष्टं राजत इति
न्नद्वाष्ट्रदेशः पुद्धः 'विराट्'। इत्त्रियादिनैरपेच्छोण स्वयनेव राजत इत्यव्याद्यताभिमानी ईत्रदः 'खराट्'। 'इन्द्रांसि'
गायच्यादीनि। 'च्योतीः पि' त्रादित्यादीनि। 'च्युंवि' चनियताचरा मन्त्राः। 'सत्यं' च्यार्थकचनं। 'स्वा देवताः' इन्द्रादयः।
'अर्भुवः स्वः' च्यो खोकाः। सम्राडादिखोकच्यान्तपदार्थक्षेण
'त्रापः', स्वयन्ते। एता व 'त्रापः', मूलकारणं, परमात्मक्षेण
प्रचवप्रतिपाद्या इति वर्त्तुं 'त्रोक्कारः पठितः॥

रित सायणाचार्यविर्णिते माधवीये वेदार्घप्रकामे यजुरा-रण्यके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याज्ञिका-सुपनिषदि दाविभाऽनुवाकः॥

# पथ पयोविद्योऽनुवाकः।

(१) आपैः पुनन्तु पृथ्विवीं पृथिवो पूता युनातु मां। पुनन्तु ब्रह्मण्स्यितिक्रह्म पूता पुनातु मां। यदुर्ष्टि-ष्टमभीज्यं यदी दृष्टिरितं ममे। सर्वे पुनन्तु मामा-पीऽस्ताचे प्रतियहुर खार्हा(१)॥ अनु० २३॥

#### ष्रय वयाविंश्रीत्नुवाकः।

माधाक्षिकसन्धानुष्ठानेऽभिमन्तितज्ञस्यानार्थं मन्त्रमाइ।

(१) "त्रापः पुनन् । प्रतिग्रह् स्वादा" (१) इति। याः 'त्रापः',

सन्ति ताः 'प्रयिवीं', 'पुनन्तु' प्रचासनेन बोधयन्तु। सा च 'प्रथिवी', 'पूना' इद्धा सती, 'मां' चनुष्ठातारं, 'पुनातु' बोधवतु।

तथा 'त्रह्मायः' वेदस्य, 'पितः' पितं, प्रतिपासकमाचार्यं एता चापः
'पुनन्तु'। तेनाचार्येथोपिदिष्टं 'त्रह्मा' वेदस्यरूपं, 'पूता' स्वयं पूतं

सत्, 'मां पुनातु'। चन्यभुक्ताविष्ठष्टर्षं 'उच्छिष्टं', 'बत्', चित्रः

यच 'त्रभोच्चं' भोक्तमयोग्यं, तादृष्णं कदाचित्रस्या भृकं। 'यदा',
'दुचितिं' चन्यदिप प्रतिविद्धाचरण्ड्यं, 'मम', किञ्चित् सन्त्रं

तत् 'सवें', परिद्रत्येति बेषः। तता 'मामापः पुनन्तु'। तथा
'चतां' कूद्रादीनां, 'प्रतिग्रह्मा', मया छतं पुनन्तु। तदर्थ
मिद्मभिमन्तितमुदकं 'स्वादा' मदीववक्ताग्री साम्रतम् चन्नु ॥

इति मायणाचार्यविर्चिते माधवी वे वेदार्थप्रकात्रे यजुरारक्षके दशमप्रपाठके नारायणीय।परनामध्ययुक्तायां याज्ञिकामुपनि-षदि चयोविश्रोऽनुवाकः॥

# श्रथ शतुर्विधाऽनुवाकः ।

(१) त्रिश्च मा मन्युख मन्युपतयस्य मन्युक्तेभ्यः। पापेभ्या रक्षन्तां। यद्ज्ञा पापमकार्षः। मनसा वाचा इस्ताभ्यां। पद्मामुद्देख स्त्रिमा। स्रहस्तदंवखुम्पतु।

## त्रय चतुर्विश्रीऽनुवाकः।

यायंसन्धाकाले जनपानाचे मन्त्रमाद। (१) 'त्रशिय मा • जुहोमि खाहा"(१) इति। बोऽयं 'त्रग्निः', त्रस्ति, यः 'च', 'मन्यः' कोधाभिमानी देवः, चे 'च', 'मन्युपतयः' क्रोधखामिनः, तिचिषामकाः देवाः, सन्ति, ते सर्वेऽषि 'मन्युक्ततेभ्यः' मदीय-कें।पनिष्पादितेभाः, 'पापेभाः', 'मा' मां, 'रचनां' पापिनं मां तत्पापविनाश्रमेन पालयमु। किञ्च त्रतीतेन 'त्रक्रा', तसि व-रिन 'यत् पापम्', 'श्रकाषे' छतवानस्मि। केन साधनेन, मन-त्रादिभिः शिक्राक्तरवयवैः, 'तत्' सर्वे पापं, 'त्रहरवनुमातु' श्रहरभिमानी देवा विनाजवतु । पर्हिंशादिचिनानं मानश् वार्ष । चप्रियानुतादिभाषणं वाचिकं । चभिचार्छ।मादिकं इसः-कतं। पादेन गात्रास्त्राषस्त्रशादिकं पादकतं। स्रभे। स्रभे। स्रमाजन-मुद्रकतं। त्रागस्यागमनं शित्राकृतं। त्रथवा किमनेन परिमित-गणनेन 'चत् किं', ऋषि 'दुरितं', 'मचि', निष्यन्नं, 'इदं' यापजारं स्वैं, तत्कर्रारं 'मां' च लिङ्गबरीरक्षं, 'ब्रह्तवोनी' बर्परहिते जगत्कारणे, 'म्रह्ये' बाधर्हिते, 'च्योतिषि' खबम्प्रकाधे क्सुनि,

<sup>\*</sup> पापमकारियमिति म चिक्रितपुक्तप्रतमूलपाठः।

<sup>†</sup> तस्मित्रियासका इति E, Q चिक्रितमुक्तकपाठः।

यित्रचं दुर्तिं मर्थि। इदमहं मामचेतये। सत्ये ज्योतिषि जुहामि खाहा() ॥ अनु ० २४॥

#### श्रय पञ्चविश्वीनुवाकः।

(१) सूर्यश्च मा मन्युश्च मन्युपतयश्च मन्युं कतेभ्यः । पापेभ्या रख्नुन्तां। यद्गाचिया पापमकाष । मनसा वाचा इस्ताभ्यां। पद्मामुद्रेण श्रिश्चा। राचिस्तदं-वलुम्पतु। यत्किच्चं दुर्तिनं मिर्य। इदमइं मामस्त-याना। सूर्ये ज्योतिषि जुद्दामि खाद्दा(१)॥ श्वनु०२५॥

'जुहोिन' प्रचिपामि, श्रहमनेन होमेन तसर्वे भस्तीकरोमीत्यर्थः। तद्धे ददमभिमन्त्रितं असं 'खाहा' मदीयवक्काग्री खाडतमस्त ॥

इति सायणाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रण्यके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याजिका-मुपनिषदि चतुर्विमाऽनुवाकः॥

## श्रथ पञ्चविंश्रीऽनुवाकः।

प्रातः सन्धाकाचे जनपानाचे मन्त्रमा । (१) "सर्थेश मा • जुद्दोम खाद्दा" (१) इति । 'सर्थे प्रदर्निष्पादके सर्थे। प्राप्त सर्वे पूर्ववद् खाखोयं॥

इति वायणाचार्थविरचिते माधवीरे वेदाधप्रकाशे यजुरार-द्यके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याश्चिकामु-पनिषदि पञ्चविंशोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> यत्राचिति ए चिक्रितपुक्तकपाठः । † पापमकारियमिति ए चिक्रितपुक्तकप्रतम्बपाठः ।

#### भय षड्विंगोऽनुवाकः।

(१) त्रायातु वर्रदा देवी ऋक्षरं ब्रह्म सिमातं। गाय-ची बन्दं सां माता इदं ब्रह्म जुषस्वं नः । श्रेजीऽसि सहै।ऽसि वर्लमसि भाजीऽसि देवानां धाम नामासि

#### श्रय षड्विंग्रोऽनुवाकः।

भन्धात्रये मार्जनादू हुँ गायद्या द्वावाह्ममन्त्रमाह। (१)
"त्वाद्यात वरदा ० त्रावाह्यामि"(१) इति । 'वरदा' त्रसादभोष्टवरप्रदा, 'देवी' गायत्रीकन्दोऽभिमानिनोदेवता, 'त्रहां'
विनाधरहितं, 'पिसातं' पम्यग्वेदान्तप्रमाणेन निश्चितं, 'त्रह्यं'
जगत्कारणं परतन्तं, छिद्य, 'त्रायातु' त्रागच्कृत, त्रस्माकं
त्रह्मतन्तं बोधियतुमागच्कृतित्यर्थः । त्रयमेवार्थ छन्तरार्द्धेन
स्पष्टीक्रियते । 'कन्दमां' गायत्रीत्रष्टुवादीनां, वेदानां वा, 'माता' जननीदेवता, 'गायत्री' गायत्रीत्रब्दाभिधेया, 'नः' त्रस्मान्, 'ददं त्रह्यं' वेदान्तप्रतिपाद्यं तन्त्नं, 'जुषस्व' जेषयतु, उपदिश्वतित्यर्थः । हे गायत्रि देवि लं 'त्रोजाऽभि' बचहेतुस्ता त्रष्टमधातुक्पामि । 'पहोऽभि' शत्रूणामभिभवनश्वित्रस्ति । 'बल-मिप' श्वरीरगतव्यवहारसामर्थक्पामि । 'स्राजाऽभि' दीप्ति-क्पामि । 'देवानां' त्रग्नोन्द्रादीनां, 'धाम' तेजः, यत् त्रस्ति तन्-'नामाधि' तदेव तव नामेत्यर्थः । 'विश्वं' सर्वजगद्र्पं, लमेव

<sup>\*</sup> जुषस्त मे इति B, J, N, O, चिक्रितपुक्तकापाठः।

<sup>5</sup> L

# विश्वमित विश्वायुः संवैमित सुर्वायुरिभिभूरों गायची-मार्वाष्ट्रयामि (१) ॥ श्रनु॰ २६ ॥

## श्रय सप्तविश्री अनुवाकः ।

े (१) त्रों सूर। त्रों सुवः। त्रों सहः। त्रों जनः। त्रों तपः। त्रोष्ट्र सुत्यं। त्रों तत्सं-

'त्रसि'। 'विश्वागुः' सम्पूर्णागुः खरूपा, त्रसि। उन्नस्थैव व्यास्थानं 'सर्वमिस सर्वागुरिति। 'त्रभिभूः' सर्वस्थ पापस्य तिरस्कारचेतुः 'त्रीम्' प्रणवप्रतिपाद्यपरमात्मा, त्रसि। तादृशीं 'गायवीं', मदीवे मनसि 'त्रावाद्यामि'॥

द्रति सायणाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रण्यके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्यां याज्ञिक्या-मुपनिषदि षड्विंशोऽनुवाकः॥

#### त्रय सप्तविंग्रीऽनुवाकः।

गायत्रा त्रावाहनादू द्वे प्राणायामार्थे मन्त्रमाह । (१) अन्तर्थः भ्रावाहनादू द्वे प्राणायामार्थे मन्त्रमाह । (१) अन्तर्थः भ्रावाहना क्वेक-प्रतिपादिकाः सप्त व्याह्रतयः । तेषाञ्च क्वेकानां प्रणवप्रतिपाद- अञ्चलक्ष्यविवचया प्रत्येकं प्रणवेषार्थं । तस्वितुरित्यादिको

वितुर्वरेखं भर्गा देवस्य धीमहि। धियो यानः प्रचादयात्। चामापा च्याती रस्रोऽसतं ब्रह्म सूर्भवः सुवृरों<sup>(१)</sup>॥ चनु० २७॥

गायजीमकाः । तत्रितिपाद्यस्य ब्रह्मलिविक्यां तदादा प्रणवा-चारणं। मक्तस्य चायपर्थः । 'सिवतः' प्रेरकस्यान्तर्थामिणा देवस्य, 'वरेष्यं' वरणीयं श्रेष्ठं, 'तत्', 'भर्गः' तेजः, 'धीमिं हि' ध्यायेम । 'यः' सिवता परमेश्वरः, 'नः' श्रस्मदीयाः, 'धियः' बुद्धि हत्तीः, 'प्रचादयात्' प्रकर्षेण तत्त्वेधि प्रेर्यतु, तस्य तेजा ध्यायेमेति पूर्ववाक्यः । श्रापा च्यातिरित्यादिका गायश्याः विरोमकाः तस्याद्यन्तयोः प्रणवद्ययं पूर्ववदु चार्यते । याः 'श्रापः', नदीसमुद्रा-दिगताः, सन्ति । यद्य 'च्यातिः' श्रादित्यादिकं, श्रस्ति । योऽपि 'रसः' मधुराचादिः षड्विधः, श्रस्ति । यदपि 'श्रम्हतं' देवैः पातव्यं, श्रस्ति । तस्ति 'ॐ' प्रणवप्रतिपाद्यं ब्रह्म । किञ्च 'भ्रम्भैवः स्वः' दत्यभिद्दिता ये चया लोकाः सन्ति, तेषां प्रणवप्रतिपाद्यं ब्रह्म । श्रस्य च मक्तस्य प्राणायामाङ्गलमस्यत्तादोपनिषदि प्रति-पाद्यते । "स्थाद्यति सप्रणवां गायत्रीं श्रिर्सा स्ह । जिः पठे-दायतप्राणः प्राणायामः स उच्यते' दिति ॥

इति सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरार-एके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याजिका-मुपनिषदि सप्तविशेष्णित्वाकः॥

<sup>\*</sup> ब्रह्मतत्त्वविवद्ययेति Q चिक्रितपुत्तकपाठः।

<sup>†</sup> श्रूयते इति F चिक्रित्रमुक्तकपाठः।

<sup>5</sup> L 2

#### श्रय श्रष्टाविंशोऽनुवाकः।

(१) अभूर्भवः सुवर्महर्जनस्तपः सत्यं तद्ब्रह्म तदाप् श्रापो च्योती रसे। अस्तं ब्रह्म सूर्भवः सुवरे। म्(१) ॥ श्रापुः २८॥

#### श्रथ एकनिश्रोऽनुवाकः।

(१) त्रीं तद् बृह्म । त्रीं तद्वायुः। त्रीं तद्वातमा। त्रीं तत्मुत्यं। त्रीं तत्मवें। त्रीं तत् पुरोर्नमः(१)॥ त्रनु०२८॥

#### श्रथ श्रष्टाविशेष्ठिनुवाकः।

तसिन्नेव प्राणायामे विकल्पितं मन्त्रान्तरमा । (१) ''ॐ भू-भुवः ॰ सुवराम्''(१) इति । पूर्ववद्याखोयं॥

इति मायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरार-ण्वेत दम्मप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याजिक्या-मुपनिषदि ऋष्टाविंभोऽनुवाकः॥

#### श्रय एकानचिंश्रीऽनुवाकः।

पुनरपि विकल्पितं मन्त्रान्तरमा । (१) ''ॐ तद् ब्रह्म। ॰ पुरोर्नमः''(१) दति। 'ॐ' प्रणवप्रतिपाद्यं, 'तत्' सर्ववेदा-न्तप्रसिद्धं, 'ब्रह्म' तन्तं। तथा 'वायुः' स्वनात्मरूपे। हिर-

#### श्रय चिंशोऽनुवाकः।

(र) ज्त्तमें शिखंरे देवी\* भूम्यां पर्वतमूर्धिन । ब्रा-द्वार्यभ्योऽभ्यंतुज्ञाता गृच्छ देवि युयासुंखं(र)॥ श्रातु० ३०॥

ष्यगर्भः । 'ॐ' 'तत्' प्रणवप्रतिपाद्यं वेदान्तप्रसिद्धं बद्धीव । तथैव 'त्रात्मा' जीवे।ऽपि । ॐ तदिति पूर्ववत् । 'सर्वे' जगत्, ॐ तदिति पूर्ववत् । 'पुरः' पुराणि स्थूलस्रस्मकारणप्ररीराणि, ॐ तदिति पूर्ववत् । तादृष्ठाय बद्धाणे 'नमः', त्रस्तु । प्राणायामे प्रक्तितारतस्यमनुद्धत्य विकस्पितं मन्त्रचयमुकं ॥

इति सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाणे यजुरार-ष्यके दणमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिकाा-मुपनिषदि एकोनिज्ञिणेऽनुवाकः॥

#### त्रय चिंशोऽनुवाकः।

जपादृद्धं गायचीदेवताया विभ्रजनमन्त्रमाह । (१) "उत्तमे, जिखरे ॰ यथासुखं" (१) इति । 'भूम्यां', श्रवस्थिता यः 'पर्वतः' मेहनामकः, तस्य 'मूर्धनि' उपरिभागे, यत् 'उत्तमं ज्ञिखरं', श्रस्ति तस्मिन्, इयं गायची 'देवी', तिष्ठति । तस्मात् कारणात् हे 'देवि', 'ब्राह्मणेम्यः', लदुपासकेम्यः, लदनुग्रहेण परितृष्टेभ्यः,

<sup>\*</sup> श्रिखरे जाते इति B, J, N, O चिक्रितपुक्तकापाठः।

#### श्रय एकचिंग्रीऽनुवाकः।

(१) ॐ श्रन्तश्चरितं भूतेषु गुहायां विश्वमूर्त्तिषु। त्वं यज्ञस्वं विष्णुस्वं वषट्कारस्वं \* सदस्वं ब्रह्मा त्वं प्र-जापितः(१) ॥ श्रनु० ३१ ॥

त्रनुज्ञानमभियाण 'यथासुखं' खकीयसुखमनतिकम्य, खसाने तस्मिन् उत्तमशिखरे 'गच्क'॥

इति सायणाचार्य्यविर्चिते माधवीये वेदार्घप्रकामे यजु-रारण्यके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याजि-क्यामुपनिषदि चिंग्रोऽनुवाकः॥

### त्रय एकविंग्रीऽनुवाकः।

गायत्रीदेशा विसर्जनादृष्टें तत्तानुस्ररणभूतस ब्रह्मण उपस्थानमन्त्रमाइ। (१)"ॐ त्रन्तश्चरति ० त्वं प्रजापितः"(१) इति।
'विश्वमूर्त्तिषु' देवमनुष्यगन्धर्वादिनानाश्चरीरयुक्तेषु, 'स्रतेषु'
प्राणिषु, 'गुइायां' बुद्धी, 'त्रन्तः' मध्ये, 'ॐ' प्रणवप्रतिपाद्यः
परमात्मा, 'चरित' वर्त्तते। हे परमात्मन् यः 'यञ्चः' व्यो
तिष्टेामादिः, सः 'त्वं', एव। यञ्च 'विष्णुः' जगत्पास्तकः,
थाऽपि 'वषट्कारः' इविःप्रदानमन्त्रः, यञ्च 'स्ट्रः' संहर्ता,
स्थ 'ब्रह्मा' जगत्स्वष्टा, यञ्च 'प्रजापितः' द्वादिः प्रवापासकः,
सः सर्वे।ऽपि 'त्वं', एव॥

<sup>\*</sup> वयट्कारस्विमिन्द्रस्विमिति N चिक्रितपुस्तकपाठः।

# श्रथ दाचिंश्री उनुवाकः।

# <sup>(१)</sup>त्रुमृतोपुक्तरंणमित<sup>(१)</sup> ॥ श्रनु० ३२ ॥

दित सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरार-ष्यके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याज्ञिका-मुपनिषदि एकचिंशोऽनुवाकः॥

#### श्रय दात्रिंशीऽनुवाकः।

श्रय भोजनादावपां प्राश्चने मन्त्रमा । (१) "श्रम्हते। पस्तरणमिस् "(१) दित । पीयमान हे जस लं 'श्रम्हतं' विनाशर हितं,
प्राणदेवतायाः 'उपस्तरणमिं यथा श्रयानस्य पुंगः मञ्चकस्थोपरितनं पटादिक मुपस्तीर्थते, तदत् प्राणदेवताया दद मुपस्तरणं ।
तथा च वाज्यने थिनः प्राणविद्यायां प्राणदेवताया जलवस्त्रलमामनिन । "तसादिश्यिश्वाचामेदिशिलाचामेदेतमेव तदन्तमनग्नं कुरुते" दित ॥

द्दित सायणाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरार-ष्यके दम्मप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याज्ञिका-मुपनिषदि दाचिंभोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> ब्रह्मयस्तत्त्वमामनन्ति इति 🗣 चिक्रितपुस्तक्षपाठः।

#### श्रय त्रयस्तिंशीऽनुवाकः।

(१) प्राणे निर्विष्टे। उन्हों जुहोमि प्राणाय खाहा। आपाने निर्विष्टे। हिं जुहोमि अपानाय खाहा। आने निर्विष्टे। उन्हों में खानाय खाहा। उदाने निर्विष्टे। उन्हों जुहोमि खानाय खाहा। उन्हों निर्विष्टे। उन्हों जुहोमि उदानाय खाहा। समाने निर्विष्टे। उन्हों जुहोमि समानाय खाहा। ब्रह्मीण मं आतार्यत्वार्य (१) ॥ अनु० ३३॥

#### त्रथ चयस्त्रिंग्रीऽनुवाकः।

जलप्राज्ञनादृ धें प्राणाङ्गितमन्तान् दर्जयित। (१) "प्राणे निविष्टः ॰ श्रात्मास्तत्वाय" (१) इति। पश्चसु श्ररीरगतवायुभेदेषु
मध्ये प्रथमे 'प्राणनामके वाया 'निविष्टः' श्रादरयुक्तोऽष्टं, 'श्रस्तं'
खादुभूतं ददं इविः, 'जुद्देामि' प्रचिपामि। तच 'प्राण्डदेवताये'
'खाद्दा' खाङ्गतमस्तु। एवमपानादिषु योज्यं। एतैः पश्चिमराइतिभिः 'श्रस्तत्वाय' मोचाय, 'मे' मदीयः, 'श्रात्मा' जीवः,
'श्रद्धाणि' परमात्मनि, एकीभवितित श्रेषः॥

द्रित सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरार-ण्येके दममप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याजिक्या-मुपनिषदि चयस्तिंभोऽनुवाकः॥

#### श्रथ चतुक्तिंश्रीऽनुवाकः।

(१) \* प्राणे निविद्योऽस्तं जुहोमि। शिवा मी विशा-प्रदाहाय। प्राणाय खाहो। \* अपाने निविद्योऽस्तं जुहोमि। शिवा मी विशाप्रदाहाय। अपानाय खाहो। \* खाने निविद्योऽस्तं जुहोमि। शिवा मी विशाप्रदाहाय। खानाय खाहो। \* उदाने नि-विद्योऽस्तं जुहोमि। शिवा मी विशाप्रदाहाय। उदानाय खाहो। \* समाने निविद्योऽस्तं जुहोमि। शिवा मी विशाप्रदाहाय। सुमानाय खाहो। अ-ह्यांख म आसासंत्रवायं(१)॥ अनु० ३४॥

#### त्रय चतुन्धिं हो रन्वाकः ।

प्रामाञ्चिति विकल्पितानि मन्त्रान्तराणि दर्भयति । (१) "प्राणे निविष्टा • म त्रात्मास्टतलाय" (१) दति । इत्यमान हे द्रव्यविभेषे लं 'शिवः' शान्ता भूला, मां प्र'विश्व' । किमधें । 'त्रप्रदाहाय' जुत्सम्पादितदाहशान्यथें । श्रन्यत् पूर्ववद्वाख्येयं ॥

इति सायणाचार्यविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाग्रे यजुरार-क्षके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याज्ञिक्यामु-पनिषदि चतुक्तिंग्रीऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> जन सर्वत्र प्रामे खपाने इत्यादिपदानामरे मजायामिति पदस्य पाठी जमास्रमेषु चतुर्षु मूजपुक्तकेषु वर्त्तते।

# त्रय पश्चित्रोऽनुत्राकः । (१) त्रुमृताप्धानमंसि(१) ॥ त्रानु० ३५ ॥

## श्रय बट्चिंग्रीऽनुवाकः।

(१) श्रुडायां प्राणे निर्विश्वास्ते र हुतं। प्राणमन्त्रेना-प्यायस्व। श्रुडायामपाने र निर्विश्वास्ते र हुतं। श्रुपा-नमन्त्रेनाप्यायस्व। श्रुडायां व्याने निर्विश्वास्ते र हुतं।

# श्रय पश्चित्रंश्रीऽमुवाकः।

भोजनादूर्ध्वमणां प्राथने मन्त्रमाद्य । (१) "त्रम्हताणिधान-मिरि" (१) दति । पीयमान हे जस लं 'त्रमृतं' चितनसरं, 'त्रिपिधानं' त्राच्छादकं, 'त्रसि'॥

इति सायणाचार्यविर्चिते माधवीये वेदार्थप्रकात्रे यजुरार-ष्यके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेयणुकायां याज्ञिका-मुपनिषदि पञ्चिष्णोऽनुवाकः॥

#### श्रय षट्त्रिंग्रीऽनुवाकः।

श्वतस्थानुमक्षणे मन्त्रमा ह। (१) "त्रद्धायां प्राणे ॰ त्रात्मास्त-लाय" (१) दति। वैदिककर्मणि विश्वासातित्रयः 'त्रद्धा', तस्रां

<sup>\*</sup> भाष्यधतमूलपाठे खाषानादिश्रव्दाये स्रद्धायामिति पदं व पठितम्।

व्यानमनेनाप्यायस्त । श्रुहायामुद्दाने निर्विग्याम्तर्रः हुतं । उद्दानमनेनाप्यायस्त । श्रुह्वायारं समाने नि-विग्याम्तरं हुतं । सुमानमनेनाप्यायस्त । ब्रह्मणि म श्रात्मार्मत्तायं (१) ॥ श्रनु ० ३६ ॥

#### श्रय सप्तिंगोऽनुवाकः।

(१) प्राणानां यन्यिरसि हृद्रो मा विशान्तकः। ते-नान्नेनाप्यायुखः(१)॥ अनु॰ ३०॥

सत्यां, 'प्राणवायां 'निविष्य' त्रादरातिष्यं कला, 'त्रस्ततं' त्रवि-नत्ररं, खादुभूतं द्वदं इविः मया 'इतं', हे प्राणाभिमानिदेव इतेन 'त्रत्रेन' 'त्राणायख' वर्द्धयख। स्पष्टमन्यत्॥

इति सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्घप्रकाशे यजुरा-र प्याके दश्रमप्रपाठके मारायणीयापरनामधेययुक्तायां याजिक्या-सुपनिषदि षट्चिंशोऽनुवाकः ॥

#### श्रथ सप्तिश्रोऽनुवाकः।

त्रनुमक्त्रणादृद्धे इदयाभिमर्शने मक्तमाइ। (१)"प्राणानां ॰ त्राणायस्त"(१) इति । हे इदयवर्त्तन् श्रहङ्कार तं वायुद्धपाणां इत्त्रियद्भपाणां च 'प्राणानां', 'ग्रन्थिरिस' परस्परमविश्वेषाय

# त्रच त्रष्टचिंद्रीऽनुवाकः ।.

(१) त्रङ्गहमाचः पुरुषोऽङ्गुष्ठर्च समात्रितः। ईशः सर्वस्य जगतः प्रभुः प्रीणार्ति विश्वभुक्(१)॥ श्रनु० ३८॥

ग्रथम हेत्रिस । तादृषः लं 'ह्रः' लद्भिमानिदेवता रूपः 'श्रम्तकः' दुःखस्य विनाशकः, भूला 'मा' मां, 'विष्य' मच्छक्रीरे प्रविष्टेर भव । 'तेन' मझुक्तेन, 'श्रम्नेन' 'श्राप्यायस्त्र' मामभिवर्द्ध्य ॥

दति सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाचे यजुरा-रण्यके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याचि-क्यामुपनिषदि सप्तचिंग्रोऽनुवाकः॥

#### श्रथ श्रष्टचित्रोऽनुवाकः।

चुधादिजनितिचित्तविचेपशानो रूधें भोकुर्जीवस्य पर ने यर-रूपलानुसन्धानचेतुं मन्त्रं दर्शयति । (१) "त्रङ्गुष्ठमात्रः ० प्रीकाति विश्वभुक्" (१) इति । इदयमध्यगत श्राकाशः खाङ्गुष्ठपरिमितः, तत्र वर्त्तमाना मुद्धिरिप तावतो, तथा विच्छिन्ने। जीवरूपः पुरुषे।ऽपि 'त्रङ्गुष्ठमात्रः', स च खकीयया ज्ञानकियाश्रकाः 'त्रङ्गुष्ठं', 'समाश्रितः', 'च'कारान्यस्तकश्चात्रितः, श्वापादमस्तक-व्यापीत्यर्थः । स चोपाधिसम्बन्धमन्तरेण खकीयेन वास्त्रेन रूपेण 'धर्वस्य जगतः', 'ईश्वः' नियन्ता, त्रतएव 'विश्वभुक्' स्व

#### श्रय जनचलारिंग्रोऽनुवाकः।

(१) मेधा देवी जुषमाणा न त्रागीदिश्वाची भुद्रा स्रमनस्यमाना। त्वया जुष्टी जुषमीणा\* दुरुत्तीन् बृष्ट-

जगद् भुक्को। तादृष्णः सः 'प्रभुः' रै. श्वरः, 'प्रीणातु श्रनेन भाजनेन प्रस्को ने भवतु॥

इति सायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरा-रखके दश्रमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकार्या याज्ञिक्या-मुपनिषदि श्रष्टचिंशोऽनुवाकः॥

#### श्रय जनचलारिशोनुवाकः।

जीवातान र्यरेणाभेद्यानं यदिस तस्य शानस नैरम्नर्येष साधनं मेधाधीनं, त्रता मेधाभिमानिदेवतां प्रार्थयतमेकास्य-माइ। (१) "मेधा देवी ॰ विद्ये सुवीरा" (१) द्रति। यन्य-तद्र्ययोधारणप्रक्तिः 'मेधा', तद्रभिमानिनी 'देवी', 'जुषमाणा' प्रीयमाणा सती, 'नः' त्रसान् प्रति, 'त्रागात्' जागच्छतु। कीदृशो देवी, विश्वमञ्चतीति 'विश्वाची' सर्वावगाइनचमेत्यर्थः। त्रतप्रव 'भद्रा' कस्त्राणी, 'समनस्वमाना' श्रीभनं मनीऽस्वदनु-याइकिमच्छनी। हे देवि 'लया जुष्टा' श्रनुग्रहीता वयं, 'दुह्मान्

<sup>\*</sup> नुदमाना इति J, N, Q चिक्रितपुक्तकपाठः। † प्रीतः इत्यपि पाठः।

दंदेम विद्यं सुवीराः(१)। (१) त्वया जुष्टं ऋषिभवति देवि त्वया ब्रह्मागृतश्रीकृत त्वया। त्वया जुष्टं श्चितं विन्दते वसु सा ना जुषस्व द्रविधेन\* मेधे(१)॥ ऋनु० ३६॥

जुषमाणाः' पुरुषार्थानुष्योगिना वेदवाद्यान् मन्दान् सेवमाना वेदैकनिष्ठाः, 'सुवीराः' भाभनपुचित्रस्थादि रूपाः, 'विद्ये' यद्ये-उनुष्ठिते स्ति, प्रद्धानाः करणा स्तवा 'ष्ट्रह्वदेम' पर्वद्यातन्तं कथयाम ॥

तचैव दितीयास्चमा । (१) "लया जुष्टः ॰ द्रविषेन मेधे"(१) दिति। हे 'देवि' मेधाखो, 'लया', 'जुष्टः' मेवितोऽनुस्टहीतः पृद्यः, 'क्षिः' क्रतीव्हियद्धी, 'भवित'। तथा 'लया', जुष्टः पृद्यः 'क्रद्या' हिरक्षगर्भः, भवित। 'छत' क्रपि च, लया जुष्टः पृद्यः 'त्रगतत्रीः' प्राप्तम्यत्, भवित। क्रतएव 'लया जुष्टः', पृद्यः 'चिचं' गवात्रभूहिरक्षधान्यादिनं विविधं, 'वसु' धनं, 'विन्दते' सभते। हे 'मेधे', देवि, 'सा' तादृशी लं, 'नः' क्रसान्, 'द्रविषेन' धनेन, 'जुषस्व' सेवस्व, अनुस्टहाणेत्यर्थः॥

द्रति मायणाचार्यविर्विते माधवीये वेदार्थप्रकामे यजुरा-रण्यके दम्मप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां याजिका-मुपनिषदि जनचलारिंगोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> द्रवियो नेति J, N चिक्रितपुक्तकपाठः।

### श्रय चलारिंग्रेऽनुवाकः।

(१) मेधां म इन्ह्रीं ददातु मेधां देवी सर्यस्वती। मेधां में ऋश्विनावुभौ देवावार्धतां\* पुष्करसजी । श्वनु० ४०॥

## श्रय एकचलारिंशोऽनुवाकः ।

## (१) श्रुप्रामुं च या मेधा गेर्युर्वेषुं च यमनः । दैवी

#### श्रय चलारिं शोऽन्वाकः।

मेधाप्रदानिन्द्रादीन् प्रार्थयते । (१)"मेधां मे ० एष्कर-स्रजान्" (१) दति । योऽयं 'दन्द्रः', देवः, या च 'सरखती', देवी, या च 'पुष्करस्रजा' पद्ममासायुकी, 'स्रभाविश्वना', 'देवी', ते सर्वे 'मे' मद्यं, 'मेधां', प्रयक्तनु॥

द्ति सायणाचार्थविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकाशे यजुरार-ष्यके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तायां याश्चिक्यामु-पनिषदि चलारिंशोऽनुवाकः॥

### त्रय एकचलारिंग्रोऽनुवाकः।

मेधाप्रदं मन्त्रान्तरं दर्भयति। (१)"श्रप्परासु च ० सुरिभ-र्जुषतां"<sup>(१)</sup> इति। 'श्रप्परासु' देवस्तीषु, 'या मेधा', प्रसिद्धा

<sup>\*</sup> चित्रिनानुभावाधत्तामिति ग्र, N, Q चिक्रितपुत्तकपाठः। † मुष्करचजेति B, ग्र, N चिक्रितपुत्तकपाठः।

मेधा मनुष्यजा\* सा मां मेधा सुर्भिर्जुषतां +(१)॥
अनु १४॥

## श्रथ दिचलारिंग्रीऽनुवाकः।

(१)स्त्रा मां मेधा सुरिभविश्वरूपा हिर्राणवर्णा ज-

वर्त्तते, 'गर्स्वेषु ष' देवगायकेषु, 'यत्', 'मनः' मेधात्मकं, श्रिला 'देवी' हिरष्यगर्भादिदेवेषु स्थिता, या 'मेधा' विद्यते, 'मनुष्यजा' मनुष्येषु वेदशास्त्रवित्सु या 'मेधा' श्रिला। 'सा' सर्वा, मेधा, 'सुरिभः' श्रीभनगन्धा, सर्वकामदुषा वा, भूला, 'मां', 'जुषतां' मेवतां॥

द्गति सायणाचार्यविरिचते माधवीये वेदार्यप्रकाते यजु-रारण्यके दशमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुकायां चाजि-क्यासुपनिषदि एकचलारिंश्रोऽनुवाकः॥

## श्रय दिचलारिंश्री अनुवाकः ।

पुनर्पि मेधार्थं मन्त्रान्तरमाइ। (१) "श्वा मां मेधा ॰ सुप्र-तोकां जुवतां" (१) इति। 'मेधा'श्रक्तिः, 'मां', प्रत्यामच्छितिति श्रेषः। को दृशी मेधा, 'सुर्सिः' श्रेशमगन्धा, कामदुघा वा,

<sup>\*</sup> मेधा सरखती इति B, J, N चिक्रितपुरावपाठः ।

<sup>†</sup> जुवतार खाहेति B, J, N चिकितपुक्तकपाठः।

र्गती जगुम्या। जर्जस्वती पर्यसा पिन्वमाना सा मी मेथा सुप्रतीका जुषतां(१)॥ ऋनु० ४२॥

## श्रय चिचलारिंशोऽनुवाकः।

## (१)सुद्योजातं प्रपद्यामि सुद्योजाताय वै नर्मः \*।

'विश्वरूपा' सकसवेद शास्त्रधार षच मलेन वड रूपा, 'दिर स्ववर्षा' देवता शरीरे दिर स्वस्मानवर्षों पेता, 'जगती' सर्वच वर्त्तमानलेन जगदात्मिका, 'जगम्या' पुरुषार्थका में: स्वश्चं गम्नुं योग्या, 'ऊर्जस्मती' बखदती, 'पयसा' गोचीरादिर सेन, 'पिम्बमाना' श्रसान् प्रीषयम्ती, 'सा' तथा विधगुषयुक्ता, 'मेधा', 'सुप्र-तीका' सुमुखी भूला, 'मां', 'जुषतां' सेवतां॥

इति दिचलारिंग्रीरनुवाकः॥

## त्रथ चिचलारिंशोऽनुवाकः।

मेधाविनः पुरुषस्य ज्ञानीत्पादनाय महादेवसम्बन्धिषु पञ्च-वक्रोषु मध्ये पश्चिमवक्रप्रतिपादकं मन्त्रमाइ। (१)"पद्योजातं ॰ भवोद्भवाय नमः" (१) इति। 'पद्योजात'नामकं यत् पश्चिमवक्रां, तद्रूपं परमेश्वरं, 'प्रपद्यामि' प्राप्नोमि। तादृजाय 'पद्योजाताय',

<sup>\*</sup> वै नमी नम इति B, J, N, O चिक्रितपुराक्यपाठः।

भृवे भवे नातिभवे भजस्तु\* मां। भवो इंबाय नर्मः(१)॥ श्रमु॰ ४३॥

## श्रथ चतुस्तारिंशोऽनुवाकः।

(()वाम्द्वाय नमी ज्हेशय नमे श्रेशय नमी रुद्राय नमः कालीय नमः कलविकरणाय नमी बर्ल-विकरणाय नमी बलीय नमी वर्लप्रसवनाय नमः

'वै', नमः', श्रस्त । हे बद्योजात 'भवे भवे' तत्त्रज्ञसनिमित्तं, 'मां', 'न भजस्त' न प्रेर्येत्यर्थः । किन्तर्हि 'श्रतिभवे' जन्मा-तिसङ्गनिमित्तं, 'भजस्त' तत्त्वज्ञानाय प्रेरय । 'भवे। द्ववाय' भवात् संसारात् उद्धर्त्ते, सद्योजाताय 'नमः', श्रस्त ॥

इति चिचलारिंग्रीऽनुवाकः॥

## त्रय चतुस्रवारिंग्रीऽनुवाकः।

जन्तरक्राप्रतिपादकं भन्तमाद। (१)"वासदेवाय मसः • भनोत्मनाय नमः"(१) इति। जन्तरक्रारूपः 'वासदेवः', तस्त्रेव

<sup>\*</sup> भवख इति B, J, N, O, चिक्रितपुक्तकपाठः। † बकाय नम इति पाठः F, Q चिक्रितभाष्यपुक्तकप्रतमूलदये गास्ति।

## सर्वभूतदमनाय नमा मुनानानाय नमः(१)॥ श्रनु॰ ४४॥

#### त्रय पञ्चचवारिंग्रीऽनुवाकः।

(१) त्रुघोरे भ्योऽष्ट्र घोरे म्ये। घोर् घोर् तरेभ्यः। सर्वतः शर्व सर्वेभ्ये। \* नर्मस्ते ऋतु रुद्ररूपेभ्यः(१)॥ ऋनु० ४५॥

विग्रहिवामि च्येष्टादिनामकाः। एते च महादेवपीठमकीनां वामादीनां नवानां पतयः पुरुषाः। तेभ्या नवभ्या नमस्कारः अस्तु॥

इति चतुः सलारिं ब्रोऽनुवाकः॥

#### त्रच पञ्चचतारिं शेऽनुवाकः।

द्विणवक्रप्रतिपादकं मन्त्रमाइ। (१) "श्रघोरेश्वोऽय ० रह-क्षेश्वः" (१) इति । श्रघोरनामको द्विणवक्राक्षेण देवः, तस्य विग्रघाः 'श्रघोराः' सान्तिकलेन श्रान्ताः, श्रन्ये तु 'घोराः' राजस-लेन खगाः, श्रपरे तु तामसलेन घोराद्यि 'घोरतराः'। है 'ग्रवं' परमेश्वर, 'ते' लदीयेश्वः पूर्वेशिक्षः चिविधेश्वः, 'सर्वेश्वो ह्रद्र-क्षेश्वः', 'सर्वतः' सर्वेषु देशेषु सर्वेषु च कालेषु 'नमोस्तु'॥

द्रति पश्चचलारिंश्रीऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> सर्वेभ्यः सर्वप्रर्वेभ्य हति B, J, N, O चिक्रितपुस्तक्षपाठः। 5 N 2

## श्रथ षट्चलारिंग्रोऽनुवाकः।

(१)तत्पुर्वषाय विदाने महादेवायं धीमहि । तनी रुद्रः प्रचेाद्यात्(१) ॥ अनु० ४६ ॥

## त्रय सप्तचलारिं ब्रेडिनुवाकः ।

(१)ईशानः सर्वेविद्यानामीश्वरः सर्वेभूतानां ब्रह्मा-

#### श्रय षट्चलारिंश्रीऽनुवाकः।

प्राम्बक्तप्रतिपादकं मन्त्रमाइ। (१) "तत्पुरुषाय • रद्रः प्र-चोदयात्" (१) इति। प्राम्बक्तदेवः 'तत्पुरुष'नामकः। दितीयार्थे चतुर्थी। 'तत्पुरुषं, देवं, 'विद्युरे' गुरुषास्त्रमुखाच्चानीमः, ज्ञाला च 'महादेवाय' तं महादेवं, 'धीमहि' ध्यायेम। 'तत्' तस्मात् कार्षात्, 'रुद्रः', देवः, 'नः' श्रस्मान्, 'प्रचेदियात्' ज्ञानध्यानार्थे प्रेरयतु॥

दति षट्चलारिभाऽनुवाकः॥

## श्रय सप्तत्तवारिंग्रीऽनुवाकः।

जर्धवन्नप्रतिपादकं मन्त्रमाह। (१)"ईज्ञानः सर्वविद्यानां • सदा विवास्" (१) इति। योऽयमूर्धवन्ना देवः सेऽधं सर्व-

## धिपितृर्बद्धार्णोऽधिपितृर्बद्धा शिवा में ऋतु सदा शि-वाम्<sup>(१)</sup> ॥ अनु॰ ४७॥

# त्रय त्रष्टचलारिंग्रोऽनुवाकः । (१) ब्रह्ममितु मां। मधुमितु मां। ब्रह्ममिव मधुमितु मां।

विद्यानां' वेदशास्त्रादीनां चतुःषष्टिकसाविद्यानां, 'ईश्वानः' नियामकः, तथा 'सर्वभूतानां' चिखसप्राणिनां, 'ईश्वरः' नियामकः, 'ब्रह्माधिपतिः' वेदस्याधिकलेन पासकः, तथा 'ब्रह्माणः' चिर्ष्यार्थकलेन पासकः, तथा 'ब्रह्माणः' चिर्ष्यार्थकंस, 'श्रिधिपतिः', तादृशे यः 'ब्रह्मा' श्रस्ति प्रदृद्धः परमात्मा, सोऽयं 'में' ममानुषदाय, 'श्विवः' श्वानाः, 'श्रस्तु'। 'सदा श्रिवें' स एव सदाशिवः, 'ॐ' श्रदं भवामि॥

रति सप्तचलारिंगोऽनुवाकः॥

## श्रय श्रष्टचलारिंग्रोऽनुवाकः।

इत्यं तत्त्वज्ञानस्थात्पादकाः पञ्चवज्ञप्रतिपादकाः पञ्चवज्ञानस्ता उक्ताः, श्रथ ज्ञानप्रतिबन्धकब्रह्मस्त्यादिपापनिवृक्तिदेतवित्तसुपर्ध-नामका मन्त्रा वक्तव्याः, तत्र प्रथमं मन्त्रमाद । (१)"ब्रह्ममेतु मां • प्राणाप्तसां जुद्दोमि"(१) इति । 'ब्रह्मं' परब्रह्मतत्त्वं, 'मां', 'एतु' प्राप्तीतु, 'मधुं' परमानन्दस्रचणमाधुर्योपेतं वस्तु, 'मां', 'एतु' प्राप्तीतु । न चात्र ब्रह्म-मधुग्रब्द्योः श्रत्यकामर्थभेदः, विं यास्ते सेाम प्रजा वृत्सोभि से। अहं। दुःषेप्रहं दुंबष्यह। याः स्ते सेाम प्राणाः स्तां जुहे। मि (१)। (१) चिसुंपर्धः मयाचितं ब्राह्मणायं दचात्। ब्रह्महृत्यां वा एते
र्घन्ति। ये ब्राह्मणास्त्रिसंपर्धः पर्वन्ति। ते सेाम् प्राप्तं -

तर्षि 'ब्रह्ममेव', 'मधुं' ब्रब्द्द यप्रतिपाद्यमखण्डेकरसं वस्तु, 'मां', 'एतु' प्राप्नोत् । हे 'से म' जमा ब्रह्मिवद्या तथा सह वर्त्तमान परमात्मन्, 'ते' तव, 'याः', 'प्रजाः' देवमनुष्यादयः, सन्ति, ता 'म्रिभलच्य 'से अहं' स तादृ ब्रख्तसेवके। हं, 'वत्सः' बासः, एतासां लदीयप्रजानां मध्ये बालवदहं लदीयकहणायायः। म्रतः हे 'दुः व्यप्तहन्' संसारह्णस्य दुः व्यप्तस्य घातक परमेश्वर, 'दुह्यह' दुः बमुत्कर्षेण म्रिभिव । वर्णविकारम्कान्दमः । हे 'से म परमात्मन्, 'ते' लदीयाः, प्राणवत्त्तयः 'याः', सन्ति 'तान्' व्यत्ति 'प्राणान्', लिय 'जुहे। मि' प्रचिपामि । मदीयमने वागाद्यः प्राणास्त्रया निर्मितत्वात् लदीयाः, मतस्त्रय्येवापसंहरामि, विषयेभ्य हन्द्रियाणि निरुध्य स्रदेकिनो भगमीत्यर्थः ॥

जनस्य विसुपर्णमन्त्रस्य माद्यास्यं ब्राह्माष्ट्रपेष वाक्येन दर्भयति। (१)"विसुपर्णं ० पिङ्कः पुनन्ति ॐ"(१) दति। "विद्यान्तराणि सर्वाणि नाप्रष्टः कसिद् ब्रूयात्" दति बास्तमनुस्रत्य विस्थेण याच्ञायां कतायां पश्चादुपदिवन्ति। दमं तु
विसुपर्णमन्तं विस्थयाच्ञामन्तरेणैव 'ब्राह्मणाय', उपदिवेत्"।

<sup>\*</sup> उपदिश्रन्ति इति Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

## विता। त्रास्ट्रसात् पुरुत्तिः पुर्निता। त्रेगम् (१)॥ स्मनु० ४८॥

## श्रथ एकीनपञ्चाग्रदनुवाकः।

(१) ब्रह्म मेघया। मधुं मेघया। ब्रह्ममेव मधुं मेघ-या। श्रद्धा ना देवसवितः प्रजा वंत्सावी सौभंगं। पर्रा दुःष्ठप्तियः सुव। विश्वानि देवसवितर्दुरितानि

तेने।पदेशेन 'ये ब्राह्मणाः', 'चिसुपर्णे पठिना' चिसुपर्णमक्तं सर्वदां जपिना, 'एते' पुरुषाः, 'ब्रह्मह्तयां', विनाधयिना । ततसे नि-व्यापाः सन्तः 'से।म'यागं 'प्राप्तृविना'। ते यखां ब्राह्मणपङ्गीः भोजनार्थमुपविश्वन्ति तां 'पिङ्कां', सहस्रवाह्मपर्यन्तां, 'पुनिन्त' श्रद्धां कुर्वन्ति । तसाद् 'ॐ' प्रणवप्रतिपाद्यः परमात्मेव, चिसु-पर्णमन्त्रस्य देवतेत्यर्थः ॥

इति ऋष्टचलारिंभे।ऽनुवाकः॥

#### श्रय एकानपञ्चाभदनुवाकः ।

दितीयं निसुपर्णमन्त्रमाद । (१) "त्रह्म मेधया ॰ भवन्तु नः" (१) इति । यद् 'ब्रह्म' जमत्कारणं सर्ववेदान्तवेद्यं, तत् 'मेधया' परा सुव। यहृद्धं तन्म आसीव। मधु वाता ऋतायते मधुं छरिन्त सिन्धंवः। माध्वीनः सन्वेषंधाः। मधुं नक्तंमुताषित् मधुंमृत्पार्थिव् र्र्षः। मधुं द्यौरंस्तु नः पिता। मधुंमान्ते। वनस्पित्मधुंमाः ऋस्तु ह्याः। मध्वीगीवा भवन्तु नः (१)। (१)य दुमं विस्पर्णमयीचितं ब्राह्मणार्यं दद्यात्। भूणुष्ट्त्यां वा एते घंन्ति। ये ब्राह्मणास्त्रसुंपर्णुः पर्वन्ति। ते सोम् प्राप्तंवन्ति। आन्सुष्ट्यात् पृङ्क्तिं पुनन्ति। स्रोम् प्राप्तंवन्ति। आन्सुष्ट्यात् पृङ्क्तिं पुनन्ति। स्रोम् अनु० ४६॥

गुरूपदिष्टमद्यावाकातद्येधारणप्रक्या, स्रभ्यतामिति त्रेषः । मध्य-त्यादि पूर्ववत् । त्रद्या ने। देवेत्यादिकस्टक्पञ्चकमणे।रणोयानि-त्यनुवाके व्याख्यातं ।

श्रस्य त्रिसुपर्णमन्त्रस्य मिह्मानं दर्शयति । (९)''य दमं • पुनिन्ति । श्रोम्''<sup>(९)</sup> दति । ब्राह्मणगर्भस्य राजगर्भस्य वा वधः 'भूणइत्या' । श्रन्यत् पूर्ववत्॥

द्रति एकीनपञ्चाभोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> अद्या ने। देवेळादिकस्क्सभ्यं क्रमेशाबीरखीयानित्रनुवाके इति F चिक्रितपुक्तकपाठः। अनुवाककु १० १८०० एके बद्धः।

#### श्रय पञ्चात्रीऽन्वाक:।

(१) ब्रह्म मेथवा। मधुं मेथवा। ब्रह्ममेव मधुं मेथ-वा। ब्रह्मा देवानां पदवीः क्वीनाम्धिर्विप्राणां म-हिषो सृगाणां। स्थेना राष्ट्रीणाः स्विधित्विनानाः सोमः प्विचमत्येतिरेभेन्। हूरसः सुंचिषदसुरन्त-रिश्चसद्वातां वेद्षदितिथिर्दुरीणसत्। नृषदंर्सदेत-सद् व्यामसद्बा गोजा चृतजा श्रद्धिजा सृतं वृहत्(१)। (१) यद्दं चिसुपर्णमयाचितं ब्राह्मणायं द्यात्। वीर्-हृत्यां वा एते प्रनित्त। ये ब्राह्मणास्त्रसुपर्णे पर्वन्ति। ते सोमं प्राप्नवन्ति। श्रास्च्छात् प्रङ्क्तिं प्रनित्त। श्रीम्(१)॥ श्रनु० प्०॥

## श्रय पञ्चाभोऽनुवाकः।

स्तीयं चिसुपर्णमक्तमाइ। (१) "ब्रह्म मेधवा ० स्वतं स्वरुत्" (१) इति। 'मेधवा' मेधो यज्ञः सेस्यासीति मेधवत्। यज्ञदानादिसाध्यविविदिषापूर्वकलात् ब्रह्मज्ञानसाभस्य 'ब्रह्म', मेधवत् इत्युच्यते। ऋन्यत् पूर्ववत्। ब्रह्मा देवानां, इंसः इउचि-षत् इत्यादिके दे स्टची त्रशेरणीयानित्यनुवाके व्यास्थाते॥

श्रस्य त्रिसुपर्षमक्तस्य मिहमानं दर्भयति । <sup>(१)</sup>''य इदं ० पिङ्कां पुनन्ति श्रोम्''<sup>(१)</sup> इति । वेदशास्त्रतदनुष्टानपरे। ब्राह्मणः, श्रभिषिको राजा वा 'वीरः' । श्रन्यत् पूर्ववत्॥

इति पञ्चाभाऽनुवाकः॥

# त्रथ एकपञ्चाकोऽनुगकः। (१)प्राणापानव्यानादानसमाना में शुध्यन्तां ज्योतिरुष्टं विर्जा विषामा भूयासु स्वार्चा(१) ॥ अनु०५१॥

## श्रय एकपञ्चाश्रीः नुवाकः।

त्रश्चामाप्रतिवन्धकानि यानि महापातकानि तित्रवृत्ता के जाणा क्तिसुपर्ण महापातकेषु अधि प्रवलं महापातकं। तते । तते । प्रधिकं श्रूण हननं। तसादण धिकं वीर हननं। ई दृष्ठाना मि विक्तं को यावळ्यावं चिसुपर्णे जपसान प्रवाचीनानां सुरापाना-दिपातकानां निवर्त्तक दिति किमु वक्तयं। दृष्टं प्रतिवधनि-वृत्युपायम् क्ता ज्ञानयाग्यताये खावयव प्रद्ध्ये हो मार्थाने काद्य-महाने काद्य खनुवाकेषु क्रमेण विवचुराद्यं मन्त्रमाह। "(१) प्राण्णापान ० भूया सू खाहा"(१) दिति। 'प्राणादयः पञ्च वायवः प्रसिद्धाः। ते सर्वे ऽपि प्रनेन त्राज्यहा मेन प्रद्धा भवन्तु। ततः 'त्रहं', 'विपापा' प्रतिवन्धका प्राप्तिक रहितः, 'विरजाः' पाप-कारणस्तर्जागुणेनापि रहितः सन्, यद् 'च्योतिः' जगत्कारणं परंत्रद्धा तदस्त, 'स्रयामं', तदर्थमिदमाच्यं खाइतमस्त ॥

इति एकपञ्चाभोऽनुवाकः।

## श्रथ दिपश्चाग्रीऽनुवाकः।

(१)वाद्मनश्रद्धाःश्रोचित्रद्धाघाणरेता बुद्धाक्कृतिः स-द्धल्पा में गुध्यन्तां ज्योतिरुद्धं विर्जा विपामा भूया-स् स्वाद्यां ॥ अनु०५२॥

## त्रय विषयागेऽनुवाकः । (१)शिरःपाणिपादपार्श्वपृष्ठोक्दरजङ्गशिस्रोपस्थपा-

### श्रय दिपञ्चाश्रोऽनुवाकः।

दितोयं मक्तमाइ। (१) "वाक्मनः ० भूषासः खाद्यां (१) दिता। 'वागादीनी क्रियाणि। 'रेतः' गुद्धोन्त्र्यं, मनः मन्दवाच्य-खानः करणस्थैव निश्चयात्मिका हित्तः 'बृद्धः'। मनिश्चय-स्ता हित्तः 'माकूतिः'। ददं समीचीन मिति कच्यना रूपा हितः 'सद्धच्यः'। म्रन्यत् पूर्वेवत्॥

दति दिपञ्चाशोऽन्वाकः।

श्रथ विषञ्चाभीऽनुवाकः।

हतोयं मन्त्रभारः। (१) "श्विरः पाणि ॰ खारा" (१) इति। पूर्वाभ्यामनुवाकाभ्यां स्वत्नात्रारीरश्चिद्धकृता। श्वन स्यूलश्वरीराव-

<sup>\*</sup> चानिचाय। तिमकति प्रचिक्रित पुक्तकापाठः । 5 o 2

यवा में शुध्यन्तां ज्योतिर्ष्टं विरजी विपामा भूं-यास्र स्वार्चा ॥ अनु । ५३॥

## त्रय चतुःपञ्चाशोऽनुवाकः।

(१)त्वक् चर्ममाश्सर्धरमेदोमजास्नायवे।ऽस्थीनि में शुध्यन्तां ज्योतिर्षं विर्जा विपासा भूयास्थ स्वाष्ट्री(१) ॥ अनु०५४॥

यवानां शिरःपाष्णादीनां ग्रुद्धिरुचाने। सिङ्गाण्डभेदविवचया 'शिञ्जोपस्य'शब्दो देै। द्रष्टयो। श्रन्यत् पूर्ववत्॥

दति विषञ्चाभोऽनुवाकः॥

## त्रय चतुःपञ्चाशोऽनुवाकः।

चतुर्धे मन्त्रमाइ। (१) ''त्वक् चर्म ० भूयायः खादा' (१) इति। श्रव खूल गरोरे स्थितानां । धाद्धनां ग्रुद्धिकचाते। एक- स्थेव धाता वाद्यान्तर्भागविवचया 'त्वक् चर्भ' शब्दी प्रयुक्ती। श्रव्यत् पूर्ववत्॥

इति चतुःपञ्चाश्रोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> स्थूनश्ररीरगतानामिति म चिक्नित्युक्तवापाठः।

## त्रय पञ्चपञ्चात्रोऽनुवाकः ।

(१) शब्दस्पर्शरूपरसगन्धा में शुध्यन्तां ज्योतिर्षं विरजी विपामा भूयास् स्वाष्टी(१) ॥ अनु०५५॥

## त्रथ षट्पञ्चाभाऽनुवाकः।

(१)पृथिव्यप्तेजेवायुराकाशा में शुध्यन्तां ज्योति-रुष्ठं विर्जा विपासा भूयास्य खार्षा(१)॥ ऋनु० ५६॥

### त्रय पञ्चपञ्चामोऽनुवाकः।

पञ्चमं मन्त्रमारः । (९) "श्रन्दस्पर्धे । भूयासः स्वाहा" (९) इति । अरीरोपादानपञ्चमहास्रतेषु त्राकाशादिषु वर्तमानाः गुणाः 'शब्दादयः । श्रन्यत् पूर्ववत्॥

द्रति पञ्चपञ्चाभोऽनुवाकः॥

#### त्रय षट्पञ्चाभोऽनुवाकः।

षष्ठं मन्त्रमाइ। (१) "पृथियतेजा • भूयामः स्वाद्या"(१) इति। प्रतिरखोपादानकारणानि पश्चमद्याभूतानि 'पृथिया-दीनि। श्रन्यत् पूर्ववत्॥

द्रति षट्पञ्चाभाऽनुवाकः॥

## श्रय सप्तपञ्चाभोऽनुवाकः ।

(१) ऋत्रमयप्रासमयमने। मयविज्ञानमयानन्दमया में शुध्यन्तां ज्योतिर्षं विर्जा विषामा भूयास्य स्वार्षा<sup>(१)</sup>॥ ऋतु० ५०॥

## त्रथ त्रष्टपञ्चाभाऽनुवाकः । (१)विविष्ये \* स्वाष्ट्रा(१) ॥ त्रानु० ५८॥

### त्रय सप्तपञ्चामोऽनुवाकः।

सहसं मन्त्रमार । (९) "त्रस्रमय ॰ भूयासः खारा" (९) रति । 'त्रज्ञमयादयः पञ्च कोत्रा वारुष्णामुपनिषयुक्ताः । त्रन्यन् पूर्ववत् ॥

दति सप्तपञ्चाभाऽनुवाकः॥

## त्रय त्रष्टपञ्चाभोऽनुवाकः।

श्रष्टमं मन्त्रमाइ । (१)"विविधी खाद्दा"(१) इति । विषुत् याप्ती इति धातोक्त्यक्षेऽयं शब्दः । विशेषेण विष्टियाप्तिर्यस श्रद्धाणस्तत् 'विविष्टिः', कान्द्रसः पकारस्य टकारः । तादृशं श्रद्धोःहिस्य खाद्धतमिदमस्त ॥

द्रति श्रष्टपञ्चाभोऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> विविधे रति N, O, Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

## श्रथ एकानषष्टितमाऽनुवाकः ।

## <sup>(९)</sup>क्षेतिकाय स्वार्ह्ण । अनु॰ ५८॥

## त्रथ षष्टितमेऽन्वाकः। (९)उत्तिष्ठ पुरुष इरित पिङ्गलेखोडितास्चि\* देहि

## श्रय एके।नषष्टितमोऽनुवाकः ।

नवमं मन्त्रमाइ। (१) "कषोत्काय खाद्या" (१) दित। कष न-श्चिषकरण दित धातुः, कथ्यते कियते दित 'कषः' नाम रूपकर्मा-त्मकः कार्यप्रपञ्चः, तिस्मन् 'उत्कः' तत्क है मृत्युकः 'कषोत्कः' परमेश्वरः, तादृशाय स्थाभिमुखाय परमेश्वराय 'खाद्या' खाद्यतिमद्मसु॥

दति एको नषष्टितमाऽनुवाकः॥

## श्रय षष्टितमाऽनुवाकः।

दशमं मन्त्रमारः। (९)"उत्तिष्ठ पुरुष ० भूयासः खारा"(९)

<sup>\*</sup> इरितने। हित्रायक्रनाचि इति F, Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> खत्र सर्वे विश्र ब्द्र स्थाने घषशब्द पाठः म चि । इत पुला के ऽल्ला।

देहि ददापियता में शुध्यन्तां ज्योतिरृष्टं विर्जा विषामा भूयामु स्वाष्टी ॥ ऋनु ० ६०॥

दित । विविष्टिश्रब्दा भिधे यं यह हा तदेव कार णापाधिकं कषात्कश्रव्दा भिधे यं । पुनरिप विक्रिश्र रो रोपाधि विश्विष्ट मन पुरुष श्रव्दा भिधे यं । तन पूर्वा भ्यां मन्त्राभ्यां निरूपाधिकं कारणापाधिकं तह हा प्राप्त्र थे । दे दि हे ते लेनान सर्वक भिन्या दक्ष विक्र श्रे रो । पाधिकं प्रार्थिते । 'पुरुष'पुरि विक्र श्रि रो श्रे श्रायान हे पर मात्मन् 'उत्तिष्ठ' स्वादा सीन्यं परित्य सन्प्रदार्थ मुस्त्रों भव । समुध्य न पुरुष श्रव्द स्थे व ह्यादी नि नीणि पदानि विशेषणानि ।
हे 'दिता' प्रतिवन्धक हरण कुण । हे 'ले हित' रक्ष वर्ण ।
हे 'पिङ्ग लाचि' पिङ्ग लनयन । 'दे हि दे हि' पुनः पुनः श्रद्ध है भे प्रयच्छ । 'ददापियता' श्राचार्य मुखान् तत्त्र श्रानस्थान्य श्रि नि विशेषणानि ।
तस्य दापियता, भवेति श्रेषः । तस्य दापियतस्य श्रानस्थान्य प्रति ।
तस्य दापियता, भवेति श्रेषः । तस्य दापियतस्य श्रानस्थान्य प्रति ।
पूर्ववत् ॥

इति षष्टितमाऽनुवाकः॥

<sup>\*</sup> दापितव्यस्यति Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

### श्रथ एकवष्टितमाऽनुवाकः।

## (१) अ खार्हेति(१)॥ श्रनु० ६१॥

## श्रथ दिवष्टितमाऽनुवाकः।

(र)स्त्यं पर्' पर्' स्त्यः स्त्येन न स्वर्गाक्षोका-चावन्ते कुदाचन स्ताः हि स्त्यं तस्मात् स्त्ये रंम-

## श्रथ एकवष्टितमे। उनुवाक:।

एकादशं मकामाइ। (१)"ॐ खाइति"(१) इति। 'ॐ' प्रणवप्रतिपाद्यं वस्तु भवामि, तदर्थमिदं खाइतमस्तु॥

इति एकषष्टितमाऽनुवाकः।

## श्रथ दिषष्टितमाऽनुवाकः ।

श्वानप्रतिबन्धकमद्दापातकापपातकपरिद्वारेण श्वानयाग्यता-स्वचणां श्रुद्धिमुक्ता याग्यस्य पुरुवस्थापेचितेषु श्वानसाधनेषु सन्त्यासस्य निर्तिश्रयात्कवें वर्तुं सत्यादीन्येकादशात्कष्टसाधनानि प्रतियागिलेन वक्तव्यानि। तत्र प्रथमं साधनमुपन्यस्यति। (१) "सत्यं परं ० सत्ये रमन्ते" (१) इति। यदस्त प्रमाणेन यथा-दृष्टनस्य तथैवाभिवदनं 'सत्यं', तच 'परं' पुरुवार्थसाधनेषु न्ते (१) तपु इति तपु नानर्यनात् परं यहि पर् तपुस्तहु धेर्षे तहुरी धर्षे तस्मात् तपसि रमन्ते (१)

उक्कष्टं। तचादराघे परं सत्यमिति पुनर्वचनं। यदा 'परं' ब्रह्म, 'मत्यं' श्रवाधं, तदद् यद्यार्थवचनमपि वाधरहितमिति व्यावहारिकवाधराहित्येने।त्कषे विविच्चता दृष्टान्तेन परं सत्य-मित्युक्तं। 'सत्येन' यावच्चीवं यद्यार्थकथनेन, 'स्वर्गस्रोकात् कदाचिदिप 'न', 'प्रच्यवन्ते'। श्रनृतवादिनस्तु केनचित् पुद्येन स्वर्गे प्राप्यायनृतवदनदेषिण कर्मफ सं समूर्णतयाऽनुभूयेव स्वर्गात् प्रच्यवन्ते। किञ्च। 'हि' यस्मात् कारणात्, 'सतां' सन्मार्गवर्त्तिनां स्वयादीनां, सम्बन्धि यद्यार्थवादिन्तं 'तस्मात्' कारणात्, स्ता-मिदिमिति व्युत्पत्तिमाशित्य सत्यवादित्यनेव परमं मोचसाध-नमिति केचित्यहानो वदनाः तिसान्नेव 'सत्ये', 'रमन्ते' कोडिन्ता।

एकं मतमुक्का दितीयं मतमाइ। (१) "तप इति ॰ तपि रमन्ते" (१) इति । तपः परं माचसाधनमिति केषाश्चित्रातं। तीर्थयाचाजपद्दोमादीनि यद्धपि बह्मनि तपांसि सन्ति तथापि तेषु सर्वेष्यनम्भपवासैकभक्ताहिरूपादभ्रमवर्जनात् 'परं' जत्कृष्टं, 'तपः', 'न', श्रस्ति। 'यत् दि' श्रनम्भरूपं क्रक्कृचान्द्रायणादिकं, 'परं', 'तपः', श्रसि। 'तद् दुर्धपे' धर्षितं सेादुममन्तं। श्रतेषां प्राणिनां 'तत्' तपः, 'दुर्धपे' दुःभ्रकमित्यनु-

<sup>\*</sup> तस्य तपसा दुर्धर्धामात F चिक्रितपुक्तकापाठः ।

(१) दम् इति नियतं ब्रह्मचारिणुक्तस्माहमें रमन्ते १) (१) शम् इत्यरं खे मुनयक्तस्माच्छमें रमन्ते (१) (१) दान-मिति सवीणि भूतानि प्रश्रमंनित दानान्नातिद्-ष्वरं \* तस्माहाने रमन्ते (१) धुमं इति धर्मेणु सवैमिदं

स्थते । 'तसात्' कारणात्, केचन श्रद्धालवः क्रच्क्र्चायणाः दिके 'तपिस', 'रमन्ते'॥

्र व्यतीयं मतमार । (१)"दम रति ० तसार्मे रमने"(१) दति । वाक्षपुरादोन्द्रियाणां वाद्यानां निषिद्धेभ्ये विषयेभ्ये निव्यत्तिः 'दमः', य एवात्तमा माचरेतुः 'र्दति', मन्यमाना नैष्ठिक-'ब्रह्मचारिणः', 'नियतं' सर्वदा वदन्ति, 'तस्मात् दमे रमनो'॥

चतुर्घे मतमाद । (४) "प्रम दत्यर्ष्ये ॰ तस्माच्छमे रमन्ते" (४) द्रित । श्रनाःकर्षस्य कोधादिदेषदाहित्यं 'प्रमः', स एवे। तमो मे। मे। चहेतुः 'द्रित', 'श्रद्णे', वर्तमानाः 'मुनयः' वानप्रसाः, सन्यन्ते । 'तस्मात्', ते 'प्रमे रमन्ते'॥

पश्चमं मतमाह। (१) "दानिभिति सर्वाणि ० तसाद्दाने रमनों "(१) द्दति। गेम्स हिरण्यादीनां खकीयानां श्रास्त्रोत्त-वर्ताना खलपियागपुरः सरं परखले। पादनं 'दानं', तदेवा त्तमं मे। जसाधनं मवा सर्वे प्राणिनः 'प्रशंसन्ति'। 'दानात्', श्रतिश्रयितं 'दुष्तरं', 'न', श्रस्ति। धनरचणार्थे प्राणानपि परित्यजतां पुद्-णामृण्यसात्। 'तसात्', गोम्सम्यादि'दाने', 'रमनो'॥

<sup>\*</sup> दुखरमिति J, N, O, चिक्रितमुक्तकाराडः । 5 P 2

परिग्रहीतं धुमानातिदुखर्ं \* तस्नाहुर्मे रमन्ते (१) (०) प्र-जन इति भूयोश्सस्तस्माद् भूयिष्ठाः प्रजायन्ते तस्माद् भूयिष्ठाः प्रजनेने रमन्ते (०) (०) श्रमय इत्योष्ट् तस्नाद्-

षष्ठं मतमाइ। (() "धर्म इति • तसाद्वर्भे रमन्ते" (() इति।
स्मृतिणुराणप्रतिपाद्या वापोकूपतडागादिनिर्माणक्षे पेऽच 'धर्मः',
विविचितः, स एवे त्तमे मे चिद्देतः 'इति', राजामात्यादयः प्रभवे।
मन्यन्ते। तडागादिक्षेण 'धर्मेण', 'सवे', 'इदं' जगत्, 'परिस्होतं', सर्वेऽपि मनुष्यपयादयः सानपानादिना तुष्यन्ति। तासृग्रात् 'धर्मात्', श्रन्यत् 'श्रतिदुश्चरं', 'न', श्रस्ति। 'तसात्'
कार्णत्, 'धर्मे रमन्ते', प्रभवः॥

सप्तमं मतमाइ। (०) "प्रजम इति ० प्रजमने रमनी" (०) इति। 'प्रजनः' पुचाद्यत्पादनं, तस्वेवोत्तममाधनलं 'स्वयांसः' श्रितिस्वतः प्राणिनः, मन्यन्ते। धनिकैईरिद्रैः श्रिष्टैनेष्टैः पष्डितेस्
सर्वेरिष पुचेत्पादनायातिश्रयेन प्रयत्यमानलात् 'तस्मात्', एकैकस्स
पुक्षस्य 'स्विष्ठाः' स्विशः, दिशः पञ्चषा इत्येवं बह्रवे। प्रयत्यविशेषा जत्यद्यन्ते। 'तस्मात्' कार्णात्, 'स्विष्ठाः' श्रितिबह्वः ।
प्राणिनः, प्रजात्पादने 'रमन्ते'॥

श्रष्टमं मतमार । (<sup>८)</sup>"श्रग्नयः • श्राधातव्याः" (८) इति ।

<sup>\*</sup> दुष्कारमिति J, N, O, चिक्रितपुस्तकापाठः।

<sup>†</sup> प्रत्ययमानलादिति म चिक्रितप्रतक्षाठः।

<sup>‡</sup> खतिबह्ना इति म चिक्रितपुक्तकपाठः ।

ग्रय श्राधीतव्याः (\*) (८)श्रिमहोत्तिसीह तस्नीद्गि-होने रमन्ते (८) (१०)युत्त इति युत्तेन हि देवा दिवं गता-स्तर्सायुत्ते रमन्ते \*(१०) (११)मानुसमिति विदाश्सुस्तस्मा -द्विदाश्स युव मानुसे रमन्ते (११) (१२)न्यास इति ब्रह्मा

'श्रग्नयः' गार्डपत्यादयः, उत्तमा मुक्तिहेतवः 'इति', कश्चिदेदा-र्घपरः 'त्राष्ट्र'। 'तस्रात्', ग्टह्स्सैरग्नयः 'त्राधातयाः', भवन्ति॥

मवमं मतमार । (८) "त्राग्निशेषं ॰ रमनो" (८) इति । त्राहिते व्याग्निषु सायम्यातशानुष्ठेयो होमः 'त्राग्निशेषं, तदुत्तमं मे। चसाधनं 'इति', त्रपरः कश्चिदेदार्थपरः 'त्राह'। 'तसात्', केचित् 'त्राग्निशेषे रमनो'।

दश्रमं मतमाइ । (१०) "यश्च इति ० तसाद्यश्चे रमन्ते" (१०) । दर्श गैर्णमासञ्चातिष्टामादिकः 'यशः', उत्तमो हेतः 'इति', श्रपरे वेदार्थपरा मन्यन्ते । यसादिदानीं वर्त्तमानाः 'देवाः', पूर्वानृष्टितेन 'यश्चेन', 'दिवङ्गताः' खर्गलोकं प्राप्ताः, 'तसात्' कारणात्, केचन वैदिका विद्यां 'यश्चे रमन्ते'॥

एकादशं मतमाइ। (१९) "मानसमिति ॰ मानसे रमनो "(११) इति। मनसैव निषाद्यमुपासनं 'मानसं', तदेवो त्तमं साधनं 'इति', 'विदां-सः' सगुणब्रह्मविदः, मन्यन्ते। 'तस्मात्' कारणात्, केचन 'विदांसः' वेदगर्भीपास्तिभागतात्पर्यविदः, 'मानस एव', उपासने 'रमनो'॥ दादशं मतमाइ। (१९) 'न्यास इति • एव। त्यरेचयत' "(१९)

<sup>\*</sup> यज्ञ इति वज्ञां हिदेवाक्तसायज्ञे रमन्ते इति J, N, O, चिक्रि-तपुक्तकपाठः।

ब्रह्मा हि पर्ः परे। हि ब्रह्मा तानि वा गृतान्सवराहि तपाः सि \* न्यास गुवात्यरेचयृत् (११) (११) य गुवं वेदेत्युप्-निर्वत् (११) ॥ अनु ० ६२ ॥

दित । पूर्वकाण्डेन्तानामग्निहोत्रादिकर्मणामाहणिजाबाखायुपनिषद्कप्रकारेण परित्यागः 'न्यासः', स एवा त्तमो से से चहेतुः
'दित', 'ब्रह्मा' दिरण्यगर्भः, सन्यते। स च 'ब्रह्मा', 'परो हि'
परमात्महपो हि, नतु पूर्वेन्तिसतानुसारिण दव जीवः। यद्यप्रश्नी दिरण्यगर्भी देहधारी तथापि 'परो हि' परमात्मेव,
ब्रह्मा हिरण्यगर्भे दित वनुं ब्रक्मते तिक्क्ष्यत्वेन तत्समान्द्र्यानत्वात्। श्रत एव श्वेताश्वतरा श्रामनिना। "से ब्रह्माणं
विद्धाति पूर्वे दो वे वेदांश्व प्रहिणोति तस्मे" दति। यानि
पूर्वेन्तिसत्त्यादोनि मानसान्तानि 'तान्येनानि' 'तपांसि', अवन्यवेव
नथापि सद्यासमपेत्व्य 'श्ववराणि' निक्कष्टानि, सद्यासः', एकः
'एव', तानि सर्वाणि 'श्रत्यरेचयन्' श्वतिकान्तवान्। उत्तमन्तातारतस्यन्तव विश्वन्तिसत्यर्थः॥

जनमुत्तमसाधनमुपसंहरति । (१२)"य एवं वेदेत्युपनि-षत्"(१२) इति ॰ 'यः' पुमान्, 'एवं' जन्नप्रकारेण, सन्न्यासस्यान्येश्वः सर्वेश्यः साधनेश्यः जन्तमत्वं 'वेद', तस्य विदुषः 'इति' जन्ना विद्या, 'जपनिवत्' रहस्यस्ता, भवति॥

इति दिषष्टितमाऽनुवाकः।

<sup>\*</sup> पर्राष्ट्रसि इति ग्रं, श्रं, ० चिक्तित्युक्तकपाठः । † उत्तमले इति म चिक्तित्युक्तकपाठः ।

## श्रय निषष्टितमाऽनुवाकः।

(१) प्राजापत्था हार्षणिः सुपुर्णेयः प्रजापतिं पितरु-सुपंससार किं भगवन्तः पर्मं बद्न्तीति तस्तै प्री-वाच(१) (१) सत्येन वायुराविति सत्येनिदित्या रीचते दिवि सत्यं वाचः प्रतिष्ठा सत्ये सर्वे प्रतिष्ठितं तस्नीत्

## श्रय चिषष्टितसे। रनुवाकः।

पूर्वे कं मे चिषाधनसमूहमुपपादियतुमा ख्यायिकामा ह। (१) "प्राजापत्यो ह • तस्मे प्रोवाच" (१) इति । प्रजापतेः पुत्रः 'प्राजापत्यः', स च 'त्राहिणि'नामकः, स एव सुपर्णे ख्यायाः क्तियोऽपत्यतात् 'सुपर्णेयः,' इत्युच्यते, । तादृगः पुरुषः खकीयं 'पितरं प्रजापितं', 'उपस्थार' उत्तमसाधनिज ज्ञासयोपसम्भवान्, उपस्य च एवं
पप्रच्छ । हे प्रजापते 'भगवन्तः' पूच्या महर्षयः, मे । चसाधनेषु
'किं' साधनं, 'परमं' उत्कृष्टं, 'वदन्ति'। एवं पृष्टः प्रजापतिः
'तस्ते' श्राहणये, 'प्रोवाच'॥

तदुक्तेषु साधनेषु प्रथमं दर्शयति । (१) "सत्येन वायुरावाति ० परमं वदन्ति" (१) दिति । ये। उयं 'वायुः', इदानों श्रम्तरिचे 'वाति', से। ये। उयं 'वायुः', इदानों श्रम्तरिचे 'वाति', से। यूर्वजन्मिन मनुष्यः सन् सत्यवादिलं परिपाच्य तेन 'सत्येन', वायुदेवतालं प्राप्येदानीं ले। कानुग्रहायान्ति चे वाति । तथेव 'श्रादित्यः', श्रिप पूर्वजन्मानुष्ठितेन 'सत्येन', 'दिवि रे। चते' खुलेकि प्रकाशते । यदेतत् 'सत्यं', तदेतत् 'वाषः' वागिन्द्रियस्थ, 'प्रतिष्ठा' स्थिरावस्थानं । श्रमृतन्तु वाचे। का

सृत्यं पर्मं वद्नि (१) (१) तपंसा देवा देवतामयं श्वा-युन्तपुसर्षयः सुव्रम्बं विन्दुन् तपंसा सुपह्नान् प्रसुं-दुामार्गातीस्तपंसि सुर्वं प्रतिष्ठितं तस्मात्तपंः पर्मं व-

मिप परैर्निराकियत दिति न वाचः प्रतिष्ठा । तथायित खोके यत्ये भाषमाणे 'यदें' प्रामाणिकव्यवद्यार्जातं, 'प्रतिष्ठितं', 'त-स्नात्' कार्णात्, 'यत्यं', एव 'प्रमयाधनमित्येवं केचिदनुष्ठातारः 'वदिन्त'॥

तचारणेर्मुखिविकासराहित्यसचणमपिरतीषं दृष्टा दितीयं साधनमाह । (१) "तपसा देवाः ० तस्मात् तपः परमं वन्दिन्त" (१) इति । इदानों खर्गे वर्तमाना अग्रीन्द्रादयः 'देवाः', 'श्रये' पूर्वजनानि, श्रनुष्ठितेनाशनपिरत्यागरूपेष द्वन्त्रस्थान्द्राय-णादितपसा 'देवतां, 'श्रायन्' इदानीन्तनं देवतालं प्राप्ताः। तथा विष्ठादयो महर्षयः', पूर्वानुष्ठितेन 'तपसा', 'सुवरव्यविन्दन्' खर्गलीकमनुक्रमेण स्थवन्तः। तथा वयमपीदानीमिभिषार-रूपेण तपसा 'सपक्षान्' अत्रून्, 'श्ररातोः 'श्रस्यदीयद्रय्यसाभ-विरोधिनः पुरुषानिप, 'प्रणुदाम' निराक्षमः। श्रन्यदिप सर्वे फस्तातं 'तपसि', 'प्रतिष्ठितं'। 'तसात्', श्रनश्रनरूपं 'तपः', 'परमं', मोस्याधनमिति के सिददन्ति॥

<sup>\*</sup> तसिन्तपिस सर्वमपे चितं पसं प्रतिष्ठितं तसात् कार्यात् वयः परमं मृक्तिसाधनमिति Q चिक्रितपुक्तकपाठः ।

देन्त् (१) । (१) दमेन दान्ताः कि ल्विषमवध्रमन्त दमेन ब्रह्मचारिष्यः सुवंरगङ्गन्दमा भूताना दुर्धधः दमे सुवं प्रतिष्ठितः तस्माहमः पर्मं वद्निः । (४) शमें -न शान्ताः शिवमाचरंन्ति शमेन नाकं मुनये। ऽम्ब-विन्दु ऋमे। भूताना दुर्धधः शमें सुवं प्रति-ष्ठितः तस्माष्ट्यमः पर्मं वदंनिः । (९) दानं युज्ञाना

श्रवापि पूर्ववदपितोषं दृष्टा हतीयं साधनमाइ। (४) दिमन दनाः ॰ परमं वदिनां (४) इति। 'दानाः' बाह्येन्द्रियनियमयुत्ताः पुरुषाः, तेन 'दमेन', खकीयं पापं विनाशयन्ति। तथा
नैष्टिक अञ्चारिणः', दमेन खर्गे 'श्रगच्छन्'। सच 'दमः', 'भूतानां' प्राणिनां, 'दुराधषे' श्राधिंतुं सर्वतः से।ढुं दुःशकः,
तिखांद्य 'दमे', 'सर्वे' श्रपेचितं फलम्, 'प्रतिष्ठितं'। 'तस्मात्'
कारणात्, 'दमः', 'परमं' मुक्तिसाधनं, इति केचित् 'वदनित्रे। श्रव सर्वत्र पूर्वसाधने परिते। षरादिखादुत्तरसाधने। किईष्टिया॥

चतुर्थे माधनमाइ । (५) "श्रमेन श्रन्ताः ० श्रमः परमं वद-न्ति'' (५) इति । 'श्रान्ताः' ऋन्तः करणकोधादिरहितः पुरुषाः, तेन 'श्रमेन', 'श्रिवं' मङ्गक्षं पुरुषार्थे, 'श्राचरन्ति'। नारदाद्याः 'मुनदः', 'श्रमेन', खर्गमलभन्ता ऋन्यत् पूर्ववत्॥

तत्रापि परितायराच्चित्रात् इति Q चिक्रितपुक्तकपाठः ।

वर्ष्टं दक्षिणा खें के दातार स् सर्वभूतान्युं पञ्चीव-ति दानेनारातीरपानुदन्त दानेने दिष्टतो मिषा भेवित्त दाने सर्वे प्रतिष्ठितं तस्माद्दानं पर्मं व-देन्ति । (॰) धुमी विश्वस्य जर्गतः प्रतिष्ठा खें के धुर्मिष्ठं प्रजा जपस्पित्तं धुमें ण पापमेपनुदेन्ति धुमें सर्वे प्रतिष्ठितं तस्माद्दमें पर्मं वदेन्ति । (॰) प्रजनेनं वै

पश्चमं साधनमार । (()"दानं यज्ञानां ० परमं वदनिन"(() इति । गेरिएक्यादि'दानं, 'यज्ञानां, सम्बन्धिनी
'दिषणा', भवति । तसात् 'वक्ष्यं' श्रेष्ठं, 'लेकि', श्रिप 'दातारं'
पुरुषं, वेदशास्त्रविदे मूढास सर्वेऽपि पुरुषाः 'खपजीवन्ति'।
तथा थोद्धूणां भटानां धनदानेन 'श्ररातीः' श्रृजून्, 'श्रपानुदन्त'
राजाने निराक्ततवन्तः । ये तु प्रयसाः 'दिषन्तः', तेऽपि 'दानेन',
तुष्टाः 'मिनाः', 'भवन्ति'। श्रन्थत् पूर्ववत्॥

वष्टं साधनमा ह । (०) 'धर्मी विश्वस्य जगतः ० धर्मे परमं वदिना''(०) इति । तडागप्रपादिनिर्माण्डपः 'धर्मः', 'विश्वस्य जगतः' सर्ध्य प्राणिजातस्य, 'प्रतिष्ठा' श्राश्रयः, इत्येतस्रसिद्धं । तथा 'लोके', 'धर्मिष्ठं' श्रितिष्ठयेन धर्मे वर्तमानं पुरुषं, 'प्रजाः', सर्वाः, 'जपसर्पन्ति' धर्मीधर्मनिर्णयार्थमुपगच्छन्ति । किश्व प्रायस्वित्तरूपेण 'धर्मेण', 'पापं', विनाधयन्ति । श्रन्यत् पूर्ववत्॥ सप्तमं साधनमा ह । (६)''प्रजननं वै प्रतिष्ठा ० परमं प्रजननं

प्रतिष्ठा खोके साधु प्रजायास्त्र न्तर्ने खानः पितृ णामेनृणा भवित् तदेव तस्य अनृणं तस्नात् प्रजनेनं
पर्मं वदेन्ति । (८) श्राययो वै चयी विद्या देव्यानः
पन्या गाई पृत्य ऋक् पृथिवी र्यन्तर्मन्वा हार्यु पर्चेने। \*
यजुरन्तरिक्षं वामदे व्यमा हवनोयः साम सुवर्गा

वदिना" (१) इति । 'प्रजननं' पुत्रोत्पादनं, यदिन, तदेव ग्रह-स्त्रानां 'प्रतिष्ठा', पुत्रस्य ग्रह्मद्वायनिर्वाह्मकलात् । सेऽयं मनुस्य-स्रोक्तः पुत्रेणैव जन्यो नान्येन कर्मणिति अतेः । किञ्च । 'प्रजा-याः' पुत्रेपात्रादिक्पायाः, 'तन्तुं' परम्परां, 'साधु तन्त्रानः' श्रास्त्रीयमार्गे यथा भवति तथा विस्तारयन्, 'पिद्रृणां' द्वतानां पिद्रपितामहादीनां, 'श्रमृणे। भवति' तदीयस्य पुत्रिणा प्रत्य-पितं भवति । यत् 'प्रजननं', 'तदेव', 'तस्य' पुत्रिणः, स्र्णापा-करणहेतः । श्रन्यत् पूर्ववत्॥

श्रष्टमं साधनमाइ। (८) "श्रय्यो व नयी ० श्र्योन् परमं वदिना" (८) इति । गाईपत्यो दिचणि ग्रिराइवनीय इति घे 'श्रयः', सिना, त एव 'नयोविद्या' वेदनयात्मकाः, वेदनयोक्त-कर्मसाधनलात् वेदिविहितलाच 'देवयानः' यागदारेण देवल-प्रापकः, मार्गस्च। किं च। तेषामग्रीनां मध्ये 'गाईपत्यः' श्रियः, 'स्विदात्मकः, 'पृथिवी' लोकस्वरूपः, 'रथनार'सामात्म-

<sup>\*</sup> चान्वाचार्ययचनमिति B, N, Q, चिक्रितपुत्तकपाठः।
† धर्मसाधनत्वात् इति Q चिक्रितपुत्तकपाठः।
5 a 2

खेंको खंडतस्राद्मोन् पर्मं वद्दिल्(८)। (१०) श्राप्ति-द्येषक्षत्रमां प्रातर्ये हाणां निष्कृतिः स्विष्टः सुद्दुतं येषकत्रमां प्रायणः सुवर्गस्य खेंकास्य ज्योतिस्त-स्रादिमहोचं पर्मं वद्ति(१०)। (१९) युष्त इति \* युष्तेन

कञ्चेति प्रश्रम्यते । 'त्रम्या हार्यपचनः' द्चिणाग्निः, 'यर्जुर्वेदान्त-रिच'लाक'वामदेव्य'मामात्मकः । 'त्राह्वनीयाग्निस्तु 'सामवेद'-'खर्मलोकबृहत्'-सामात्मकः । त्रम्यत् पूर्ववत्॥

नवमं साधनमाइ। (१०) "त्रिग्निश्चारे । परमं वदन्ति १८० । 'सायम्प्रातः', च अनुष्ठितं 'त्रिग्निश्चारे नं, 'र्रप्टाणां', 'नि-स्कृतिः' क्रयसाधनं मूखं, अग्निश्चाराभावे चुधिताऽग्निर्ण्डान् दहेत्। किञ्च, अग्निश्चानं, 'खिष्टं' श्रोभनयागरूपं, 'सुद्धतं' श्रोभनशेमरूपं। देवतामृदिष्य द्रव्यत्यागा यागः। तस्य द्रव्यस्थाग्नी प्रचेपा होमः। किंच, एतत्, 'यज्ञकत्वनां', 'प्रायणं' प्रार्माशः। अन्याधेयमग्निहोचं दर्भपीर्णमासावाययणं चातुर्माश्चिन्ति सप्त इविर्यज्ञाः। कृतुक्षच्दे। यूप्तिक्षां सोनामणीति सप्त इविर्यज्ञाः। कृतुक्षच्दे। यूप्तिस्थाने कृत्यः। अग्निश्ची वाजपेयोऽतिराचोऽप्तिराचाअभितं सप्त सोमसंख्याः कृतवः। तेषां सर्वेषां यज्ञकत्वनां प्रारम्भकं 'त्रिग्निश्चां'। अत एव स्वर्गस्थ 'स्रोक्ष्यं', 'ज्योतिः' प्रकाशकं। अन्यत् पूर्ववत्॥

दशमं साधनमाइ। (१९) "यश इति यश्चेन । पर्मं वद-

<sup>\*</sup> यज्ञी चि देवानामिति F, चिक्रितपुक्तकेऽधिकः पाठः।

<sup>†</sup> उन्य हित F, चिक्तियुक्तकपाठः।

हि देवा दिवं क्रुता युज्ञेनासुरानपानुदन्त युज्ञेन हिष्टनो मिचा भवन्ति युज्ञे सर्वं प्रतिष्ठितं तस्माशुर्ज्ञं पर्मं वद्नि (११)। (११) मानुसं वै प्राजापृत्यं प्रविषं मानुसेन् मनसा साधु पंद्यति मानुसा ऋषयः प्रजात्रेस्जन्त मानसे सर्वे प्रतिष्ठितं तस्मान्मानुसं पर्मं वद्नि (११)।

न्ति"(११) इति । 'यज्ञः', उत्तमं साधनं, 'इति', केचिदाज्ञः। 'यज्ञः', 'हि', 'देवानां', प्रियः । ते 'हि देवाः', पूर्वानृष्टितेन 'यज्ञेन हाँ प्राप्ताः । किंच । 'यज्ञेन', एव तदा तदा 'देवाः', 'श्रसुरान्', विनाधितवन्तः । किंच । सर्वकामप्राप्तिसाधनेन च्छोतिष्टोसेन देवशान्तिकामस्य पूर्वे देवं सुर्वन्तोऽपि श्रचवः 'सित्रा भवन्ति' । श्रन्यत् पूर्ववत् ॥

एकादशं साधनमार । (१२) "मानसं वै ॰ परमं वदिना" (१२) दिति । सनसा निष्पाद्यं 'मानसं' छपासनं, यदिस, तदेव 'प्रा-नापत्थं' प्रजापतिपदप्राप्तिसाधनं, श्रत एव 'पविचं' चित्तप्रद्धि-कारणं, 'मानसेन' छपासनेन, युक्तं 'मनः' श्रन्तः करणं, यदिसा तेन एकाग्रेष 'मनसं', 'साधु पश्चितं श्रतीतानागतव्यवहितादिवस्र-जातं योगी सम्यक् साचात् करोति। एतच योगशास्त्रे पतञ्चित्सना सङ्घा प्रपश्चितं । 'मानसाः' एकाग्रमने। युक्ता विश्वामित्रादयः 'स्वयः', स्वसङ्ख्यमाचेण बङ्गोः 'प्रजाः', 'श्रस्त्रजन्त'। श्रन्यत पूर्ववत् ॥

(११) न्यास दृत्या हुं मेनी विर्षे। ब्रह्मा र्थं(१२)। (१४) ब्रह्मा विश्वं: कत्मः स्वयुम्भः प्रजापंतिः संवत्स्र द्रतिं(१४)। (१६) संव-त्स्रोऽसावादित्या य एव श्रादित्ये पुरुषः स परमेष्ठी

दादशं साधनमाइ। (१९) "न्यास दत्या क्रमंनी विणे ब्रह्माणं (१९) इति। 'न्यासः', इत्युको यो मे चहेतुः, तं, 'ब्रह्माणं'
हिरण्यगर्भक्षं, 'मनी विणः' बुद्धिमन्तो महर्षयः स्तिकर्तारः,
'श्राक्षः'। तथा, "सन्नगसाद्विष्ठणः स्थानं" इति स्वर्यते। हिरण्यगर्भप्राप्तिरन्तरङ्गसाधनलातद्वृपतं॥

तमेव सन्धासं कोतुन्तत्राष्यस्य हिर्ष्यगर्भस्य स्वरूपं प्रपञ्चयित ।

(१४) "ब्रह्मा विश्वः ॰ संवस्यर हित" (१४) हित । यः 'ब्रह्मा'
हिर्ष्यगर्भः, सेव्यं 'विश्वः' सर्वजगदात्मकः । 'कतमः' श्रितित्रयेन
सुखस्यरूपः । 'स्वयकुः' जत्मादकाभ्यां मातापिष्टभ्यां विना
स्वयमेवेत्पन्नः । 'प्रजापितः' प्रजानां पासकः । 'संवस्यरः' कासात्मकः । 'हित'शब्दः प्रदर्भनार्थः । हत्यादिसर्वस्यस्मुन्नेयमित्यर्थः ॥

पुनर्पि सच्छासस्तत्वे हिरस्यगर्भावयवस्य संवस्तरस्य माहास्यं दर्भयति। (१६) "संवस्तरे। १ परमेष्ठो ब्रह्मात्मा" (१६) इति । यः श्रयं, 'संवस्तरः' कास्तः, उत्तः, सः 'श्रमी', 'श्रादित्य-स्वरूप एवः श्रादित्यगत्यभ्यासेन निष्पादितलात्। 'य एषः', तिसन् 'श्रादित्यमण्डले 'पुरुषः,' 'सः', एव 'परमेष्ठी' हिरस्थ-

<sup>\*</sup> खळाख रति F, चिक्रितपुक्तकपाठः ।

ब्रह्मात्मा (१६) । (१९) याभिरादित्यस्तर्पति रुग्निभिस्ताभिः पूर्जन्या वर्षति पूर्जन्येने । षिवनस्पृतयः प्रजायन्त च्रा-षिवनस्पृतिभिर्द्वं भवत्यस्नेन प्राणः प्राणैर्वेलुं बर्लेन तपुस्तपसा श्रुषा श्रुष्ठया मेथा मेथया मनीषा

गर्भक्षः, श्रादित्यमण्डलदारेण हिरण्यगर्भस्य प्राणवात्। स च परमेष्ठी 'ब्रह्म' सर्वजगत्कारणं वस्तु, तथैव 'श्रात्मा' सर्वेषां प्रत्य-गात्मभूतः ॥

एवमादित्यादिदारा संवत्यरं प्रश्च तमादित्यमण्डलदारेण सर्वे व्यवहारहे त्रत्या प्रशंमति। (१९) "याभिरादित्यस्तपति ॰ विज्ञानादानन्दो ब्रह्मयोनिः "(१९) दति। श्रयं 'श्वादित्यः ', 'याभिः' उप्णस्क पाभिः, 'रिम्निभः', 'तपित' प्रभृतं मन्तापं करोति। 'ताभिः' तो ब्रर्श्मभः, भूमिगत झलमादाय 'पर्जन्यः', भूला 'वर्षति'। तेन च 'पर्जन्येन' वृष्टिजनकेन, ब्रीह्माद्याः, 'श्वोषधयः, श्रश्वत्यपनमाद्याः, 'वनस्ततयञ्च प्रकर्षेणोत्पद्यन्ते। 'श्वो-षधिभः, 'वनस्पतिभः', च भोज्ञं 'श्वनं', मणद्यते। तेन च 'श्वन्नेन', 'प्राणाः', पे।षिताः भवन्ति। तेच पृष्टैः 'प्राणः', श्वरीरे 'बलं', मणद्यते। तेन 'बलेन', क्रक्रूचान्द्रायणादिक्षपं 'तपः', मणद्यते, तेन च 'तपमा', श्रद्धित्तस्य तन्त्वज्ञानविषया 'श्रद्धा', जायते। तया च 'श्रद्धया', युक्रस्वेकायिचत्तस्य 'भेधा' गुक्रपदिष्टयन्थ-तदर्थधारणाशिकः, उपजायते। तया च 'मेधया', 'मनोषा'

<sup>\*</sup> पुरवस्यैकायचित्रस्थेति F चिक्रितपुक्तकपाठः।

मेनीषया मने। मनेसा शान्तः शान्या चित्तं चित्तेन् स्मृति स्मृत्या स्मार सारेण विज्ञानं विज्ञानेना-सानं वेदयित तसाद्वं ददन्सवी खोतानि ददात्य-चीत् प्राणा भवन्ति भूतानां पुर्णिनेना मनसञ्च विज्ञानं विज्ञानादानुन्दे। ब्रह्मयोनिः (१९)। (१०)स वा

तत्त्विषया बुद्धः, खत्यवते। तया च 'मनीषया', 'मनः'
निरम्तरमान्विषयं मननं खपजायते। तेन च 'मनसा' मननेन, कामकोधादिदेषस्थावसराभावात् 'ज्ञान्तः', खपजायते।
तया च 'ग्रान्था', विचेपरिहतस्य 'चित्तं' चेतनं तत्त्वविषयं प्रमास्वजनितं ज्ञानं खपजायते। तेन च 'चित्तेन' ज्ञानेन, निद्रादिस्ववहारस्थवधानेऽपि तत्त्वविषयां 'सृतिं', प्राप्नोति। तया च
निद्राद्यनम्तरभाविन्या 'सृत्या', 'स्नारं' निरन्तरस्वरणं, प्राप्नोति।
तेन च 'स्नारेण', 'विज्ञानं' विज्ञातीयप्रत्ययस्थवधानराहित्येन
विज्ञिष्टं सम्ततं ज्ञानं, प्राप्नोति। तेन च 'विज्ञानेन' सन्ततेन, 'ज्ञात्मानं वेदस्यति' परमात्मानं सर्वदा श्रनुभवति। ससातेन, 'ज्ञात्मानं वेदस्यति' परमात्मानं सर्वदा श्रनुभवति। ससादेसस्थे।कप्राण्यसादिपरस्परया परमात्मानुभवहेतुलं 'तस्मात्',
र्दृशं 'श्रतं', 'ददन्', पुरुषः, 'सर्वाष्येतानि' प्राण्यदीन्यात्मानुभवान्नानि वस्त्रनि, 'ददाति'। श्रत्यदानस्य सर्वदानस्पलं विस्वत्यितुमुक्तभेवार्थं पुनरप्यसात्प्राणा भवन्तीत्यादिवाक्येन सङ्चिष्योपन्यस्यते। प्राण्यादिपरस्परयोत्पन्नात् 'विज्ञानात्', 'ज्ञानन्दः'
चिष्योपन्यस्यते। प्राण्यादिपरस्परयोत्पन्नात् 'विज्ञानात्', 'ज्ञानन्दः'

## युष\* पुरुषः पञ्चधा पञ्चातमा येन सर्वेमिदं प्रातं पृष्टि-वी चान्तरिष्ठञ्च द्याय दिश्रयावान्तरदिशाय स वै

परमानन्दरूपे। भ्रत्ना, 'ब्रह्म' वेदान्तप्रतिपाद्यं, 'योनिः' जग-त्कार्णं। यदा 'ब्रह्मणे वेदस्य, 'योनिः' कार्णं, तादृगूपः स्वयं भवति॥

यथे। कं सन्धासमेव स्तोतुं तेन सन्धामेन प्राप्ततत्त्वज्ञानं पुरुषं प्रश्नंति। (१०) "स वा एष पुरुषः ॰ सत्धा महस्तान्तपसे। विरष्टात्" (१०) इति। यः पुरुषः सन्धासपुरः सरं तत्त्वज्ञानं सन्पादयति 'सः', एव 'एष पुरुषः' सर्व। त्याकः सन्, 'पञ्चधा'
पञ्चभिः प्रकारेः, 'पञ्चात्मा' पञ्चविधवस्त स्रह्मः, भवति।
ज्ञाने स्थिपञ्चकं, पृथ्यियादिकं स्तपञ्चकं, चनुश्री चादिकं
ज्ञाने न्द्रियपञ्चकं, वाक्पाण्यादिकं कर्मे न्द्रियपञ्चकं, प्राणापानादिकं वायुपञ्चकं, एतावतां वस्त्रनां स्रह्मपस्त इत्यर्थः। यदा।
पञ्चभिरात्मभिर्युकः 'पञ्चधा', वर्तते। तथा च पुराणे ज्ञभिद्तिं।

"भ्रतात्मा चेन्द्रियात्मा च प्रधानात्मा तथा भवान्।

श्रातमा च परमातमा च लमेकः पश्चधा खितः" ॥ इति ॥ 'येन' ब्रह्मख्रूष्णेष पुरुषेण, 'स्वे', 'इदं' जगत्, स्वे मिणगणा इव 'प्रोतं' प्रकर्षेण स्थूतं, चाप्तिमत्यर्थः । तदेव स्वे पृथिवी चेत्यादिना प्रपद्यते । 'सः' एव पृथिवादिनस्त्र्यापी पुरुषः' 'स्वें,' 'इदं' वर्त्तमानं, 'जगत्', तत्त्वदृष्णायितिरेकेणाभावात्,

5 B

<sup>\*</sup> स रुष इति N चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> प्रकर्षेय खोतिमिति Q चिक्रितमुक्तकपाठः।

संवीमदं जगत्म स् भूतं स भ्याञ्जित्तासक्तृत चर्ता-जारियंषाः श्रुद्धा सत्ये। महस्वांस्त्मस्रोवरिष्टात् \*(१०)। (१०) ज्ञात्वा तमेवं मनसा हृदा च भूये। न मृत्युमुपया-

तथा 'भूतं' ऋतीत श्च, जगत् 'सः', एव। 'भयं' भविष्यद्पि, जगत् स एव। ननु तत्त्वित् पुरुषे। मूढवद्धस्तपादादियुक्तदे रहप एव दृश्यते, न तु सर्वजगत्स्स्हप दृति चेत्। मैवं। यतः ऋयं 'जिज्ञासक्षृत्रः' जिज्ञासया वेदान्तिवचारेण स्वात्मकतया नि-स्ति। 'क्ष्तजाः' क्षतेन सत्येन प्रामाणिकेन ज्ञानेन सर्वात्मा जातः, जिज्ञासाका स्ते भान्ति ज्ञानक स्पेषु पूर्वपचेषु निराक्ततेषु प्रामाणिकेन सिद्धान्त ज्ञानेन तादृशों भवति। स च 'रियष्ठाः' रियर्धनं, गृह्पदेशः, तचैव तिष्ठति, न त्यपदेश्वरहिन्तानां प्रतीयत द्रत्यर्थः । 'इदृशस्त्रह्पविज्ञानस्य श्रद्धया स्थन्तानां प्रतीयत द्रत्यर्थः । 'इदृशस्त्रह्पविज्ञानस्य श्रद्धया स्थन्तान्तां श्वायं यत् ब्रह्मा, तत्त्वह्मालाद्यं 'स्रत्यः'। 'महस्त्रान्' तेष्ठस्तान्, स्थयं प्रकाशत दृत्यर्थः । श्वत एव 'तमसा' संसारकार-पेत्रस्तान्, स्थयं प्रकाशत दृत्यर्थः । श्वत एव 'तमसा' संसारकार-पेत्रस्तान्, त्रियुक्तलात् उपरिष्टात् वक्तते ।।

इत्यं सच्यासपूर्वकज्ञानयुकं पुरुषं प्रश्रस्य ज्ञानफसं दर्भ-

<sup>\*</sup> उपरिष्ठा इति N, O, चिक्रितपुक्तकपाठः।

<sup>†</sup> र्रट्यो जाते। भवति रति ए चिक्रितपुक्तकपाठः ।

<sup>‡</sup> तदुपदेश्वरिश्वतानां तथा न प्रतीयत हत्वर्थः। इति Q चिक्रित-युक्तकपाठः।

<sup>§</sup> उपरि**राइर्जे**मान इति Q चिक्रितपुक्तवपाठः ।

हि विद्वान् (१८)। (१८)तस्रीन् न्यासमेषां तपंसाम-तिरिक्तमार्षः (१८)। (१८)वसुर्खी विभूरं सि प्राणे त्वम-सिं सन्धाता ब्रह्मं त्वमिसं विश्वस्त्रेजे।दा स्स्तमं स्यमे

यति । (१६) "ज्ञाला तमेवं ० उपयाचि विद्वान्" (१६) इति । हे श्राइणे लं 'तं' परमात्मानं, 'इदा' इत्पुण्डरोकिनयिमतलात् । इदयक्षपेण, 'मनमा', 'एवं' पूर्वे क्रमच्या मक्षप्रधाधनप्रकारेण, 'ज्ञाला', 'विद्वान्' तेन ज्ञानेन युक्तः सन्, 'भूयः' पुनः, 'सृत्युं', 'न उपयाचि' मा प्राप्नुचि । ज्ञानिने वर्ष्तमानदे इपाते सति जन्माभावात् पुनर्स्त्युर्नास्तीत्यर्थः॥

बज्ञधाप्रमसं सन्धासमुपसंहरति । (१८) "तसान् न्यासमेषां तपसामतिरिक्तमाज्ञः''(१८) दति । यस्मात् परमपुरुवार्थस्थान्तरङ्गं साधनं, तसात् 'एषां' सत्यादीनां, 'तपसां', मध्ये सन्धासं' 'त्रति-रिक्तं' त्रत्युत्कष्टं साधनं, मनीषिणः 'त्राज्ञः'॥

सन्त्रासादृष्टें प्रणवेनातानि समाधिर्विधेयः। तसिन् समाधी विष्ठपरि हारार्थमादावन्तर्यामिणः सर्वकारणलेन स्तृतिं दर्भ-यति। (१०) "वसुराखो विभूरिष ० ब्रह्मणे ला मह्ते" (१०) द्रति। हे 'ब्रह्मन्' श्रन्तर्यामिन्, 'वसुराखः' वसुना वस्तुतन्त्रस्य, 'राखः' रिणता, कथियता, श्रसादनुग्रहार्थमुपदेष्टा, 'श्रिष'। तथा 'विभूः' हिरास्त्रगर्भविराडादिविविधक्षप्रेणोत्पन्नः, 'श्रिष'। 'प्राणे'

<sup>\*</sup> विश्वधनते जोदा इति B, N, O, Q, चिक्रितपुक्त कपाठः ।

<sup>†</sup> इत्युख्डरीकेष नियमितलादिति ०, विक्रितम्सक्याउः। 5 R 2

रंति वर्चेदास्वमंति स्वयंस्य दुखेदास्वमंति चुन्द्र-मंत्त उपयामयंहीते।ऽति ब्रह्मणे ला महसे (१०)। १९) स्रोतिस्यात्मानं युक्जीत् (१९)। (१९) एतदै महोप्निषंदं

वायुक्षे, जीवातानः 'सन्धाता' संयोजियता 'लमिं। विश्वं सरित प्राप्तीति 'विश्वस्त्' सर्वजगद्वापी, 'लमिं। भू खेकवित्तंनः 'श्वद्रेः', 'तेजोदाः' प्रकाशपदः, 'लमिं। खु खेकवित्तंनः 'स्वयंख', 'वर्चेदाः' प्रकाशपदः, 'लमिं। तथा 'चन्द्रमयः', 'खु खोदाः' प्रकाशक्ष्यधन-प्रदः, 'लमिं। तथा यागेषु से। मक्षः सन् 'खपयामेन' पार्थि-वेन स्ट एस्यद्राक्ष्मयपाचेण, 'ग्रहीते। उपयामश्रब्द् ख प्रवि-वीपरलं षष्ठकाण्डे मन्त्रव्याख्याने समाखातं, "खपयामग्रही-ते। श्वित्याहेयं वा खपयामः" दति। जकप्रकारं सर्वकर्त्तारमन्न-र्यामिणं लां 'महसे ब्रह्मणे' चैतन्यक्योतिखक्ष्पश्रह्मतत्त्वाभियक्षये, भजामीति श्रेषः॥

श्वनेन प्रकारेणान्तर्यामिणं खुला परिइतिवन्नस्य सन्धािषनः समाधिं विधत्ते । (११) "श्वेशिमत्यात्मानं युद्धीत" (११) दति । वि-मानं प्रणवमुद्धारयन् सर्ववेदान्तेषु निर्णीतं परमात्मानं विद्रूपतेन चित्ते समादध्यात् ॥

समाधिमाधनमे। द्वारं प्रश्नंपति । (११) "एतदे महोपनिषदं देवानां गुद्धं" (११) दति । यत् प्रणवस्त्रक्षपमस्ति 'एतत्', एव 'महो-पनिषदं' भह्तो बह्य उपनिषदः प्रतिपादिकाः यस परमात्मवा-चकस्य प्रणवरूपस्य तत्, 'महोपनिषदं' । श्रकारानामं कान्द्यं। देवानां गुर्ह्यं (२२)। (२२)य युवं वेदं ब्रह्माणे। महिमा-नंमाप्नोति तस्माद् ब्रह्माणे। महिमाने (२२) दत्युपनि-षत् (२४)॥ अनु॰ ६३॥

"सर्वे वेदा यत् पदमामनिन तत् ते पदं सङ्गुरेण त्रवीमि श्रोमि-त्येतत्" इति प्रणवस्य सर्वे।पनिषत्प्रतिपाद्यलं कठवसीषु श्रुतं। तस्व प्रणवरूपं निर्गुणतत्त्वप्रतिपादकं, 'देवानां' इन्हादीनां, 'गुद्धं' गे।प्यं, ते हि श्रमदमाद्यधिकारसम्पत्तिरहिताय प्रणवं ने।पदिश्रन्ति ॥

ययोक्तप्रणवसमाधिजनितस्य तत्त्वेदनस्य फलं दर्शयति। (११)
"य एवं वेद ० ब्रह्मणे मिह्मानं" (११) दित । 'यः' पुमान्,
सन्त्रासाद्धे प्रणवेन ब्रह्मतत्त्वसमाधिं कुर्वन् 'एवं' वेदान्तमहावाक्योक्तप्रकारेण, 'वेद' ब्रह्मतत्त्वं जानाति। ऋषा ज्ञानी स्वस्मिस्वविद्याकत्त्रितं जीवलापाद्कं परिच्छेदमपहाय देशकालवस्तुपरिच्छेदग्र्यस्य 'ब्रह्मणः,' 'मिह्मानं' महत्त्वं, 'श्राप्तोति' तत्त्ववेदनेन जीवलक्षतभ्रमा निवर्त्तते, ब्रह्मत्वस्थमाव श्राविभवति, तते।
जीवसुक्ता भवतीत्यर्थः। तस्य जीवसुक्तस्य प्रारस्थभागचयेण
देहपाते सित 'तस्मात्' क्रत्द्वाविद्यानिवर्त्तकादेदनात्, श्रविद्यातत्कार्यतदासनालेश्वरहितस्य मुख्यस्य 'ब्रह्मणः', 'मिहमानं', प्राप्नोति,
विदेहमुक्तिभवतीत्यर्थः॥

सन्धासपुरः सर्गं तत्त्वविद्यामुपसंहरति। (२४) "इत्युपनिषत्" (२४) इति । 'इति' एवमतीतेन यन्थेन, प्राक्ता येयं विद्या सेयं 'उपनि-षत्' रहस्रविद्या ॥

श्रय मोर्मासा। तत्र न्यासक्षपस्य चतुर्थात्रमस्य सङ्घावसृती-याध्यायस्य चतुर्थपादे चिम्तितः।

''नास्यूर्ध्वरेताः किम्बास्ति नास्यसाविधानतः । वीरघाता विधेः क्षृप्तावन्धपङ्ग्वादिगा स्नृतिः॥ त्रस्य पूर्वविधेः क्षृप्तेवीरहानग्निका ग्रही। त्रन्धादेः प्रथमुक्तलात् खखानां श्रूयते विधिः''॥

पूर्वाधिकरणे खतन्त्रविज्ञानकर्मनैरपेच्लेण पुरुषार्थसाधनमि-ह्युक्तं। तस्य चात्यज्ञानस्थार्ध्वरेतःस्वात्रमेषु स्वभवादात्रमधद्भा-वाच तत्र नास्यूर्ध्वरेता रति प्राप्तं। स्रुतः, विध्यभावात्। प्रयो धर्मस्कन्धाः, यज्ञः, श्रथ्यमं, दानमिति । प्रथमः, तप एव । दिती-यः, ब्रह्मचारी, श्राचार्यंकुलवासी बतीयः। इत्यत्र यज्ञाध्यखित-माईखास तपः प्रब्दल जितवानप्रस्थलस नैष्ठिक ब्रह्मचर्यस च परा-मर्भमाचं गम्यते, न तु विधिरूपलभ्यते। न चापूर्वार्थलेन कस्पयिरं मकाः । वीरहा वा एष देवानां चे।ऽग्निमुदासयते इत्यग्नुरदास नज्ञचणस्य गार्चस्यापरित्यागस्य निन्दितलात्। चतार त्रात्रमाः इति स्मृतिस्त गाईस्थाकभीनधिकतान्थपङ्म्वादिविषया भवि-द्मान्धस्त्राच्यावेचणलापेते कर्मप्यधिकारीऽस्ति। नापि पङ्गीर्विणुक्रमणायुपेते कर्मछाधिकारः। तस्राचचुरादिपाटव-युक्तस्य भात्मज्ञानापयुक्त ऊर्धरेता श्रात्रमा नास्तीति प्राप्ते नूमः। श्रस्थ्रर्ध्वरेता श्राम्ममः, विध्यत्रवणेऽप्यपूर्वार्थलेन करूपयितुं क्र**का**लात्। न च वीरघातादिदेषः, जसमाग्निविषयतादीरहत्यायाः। च-चन्धादिविषयलं सृतेरुकं, तदसत्। "त्रथ पुनरवतो वा खातका

वाऽस्तातको वा जसनाग्निरनग्निको वा यद्हरेव विरजेत् तद्हरेव प्रमजेद्" इति विरक्तानां गाईस्थानधिकतानां पृथक् सन्नग्नस्वि-धानात्। न च चनुरादिपाटववतामाश्रमान्तरविश्वभावः। जा-बालश्रुते। प्रत्यचविश्वपलकात्। "ब्रह्मचर्ये समाष्य ग्रही भवेत् ग्रहादनी भूवा प्रम्नजेत्" इति। तस्मादस्त्याश्रमान्तरं।

तत्रवान्यचिन्तितं।

"स्रोककाम्यात्रमी ब्रह्मनिष्ठामईति वा नवा। यथावकामं ब्रह्मीव ज्ञातुमईत्यवारणात्॥ श्रमन्यित्तता ब्रह्मनिष्ठाऽमैक्तर्मठे कथं। कर्मत्यागी ततो ब्रह्मनिष्ठामईति नेतरः"॥

चयो धर्मस्कन्धा द्रस्यचाश्रमानिधद्यस्य धर्व एते पुछलोका भवन्तीत्याश्रमानुष्टायिनां पुछलोकपालमिधाय ब्रह्ममंखोऽस्ट-तत्वमेतीति मोचसाधनलेन ब्रह्मनिष्टा प्रतिपाद्यते। सेयं ब्रह्म-निष्ठा पुछलोककामिन श्राश्रमिणोऽपि सम्भात्यते। श्राश्रमकर्मा-ष्युनुष्ठाय यद्यावकामं ब्रह्मनिष्ठायाः कर्तुं भ्रक्यलात्। निष्ठ लोक-कामी ब्रह्म न जानीयादिति निषधोऽस्ति। तस्मादस्ति धर्व-स्थापाश्रमिणो ब्रह्मनिष्टेति प्राप्ते ब्रूमः। ब्रह्मनिष्ठा नाम धर्व-य्यापार्परित्यागे सत्यनन्यचित्तत्या ब्रह्मणि परिसमाप्तिः। न चासे। कर्मठे सम्भवति। कर्मानुष्ठानत्यागयोः परस्पर्विरोधात्। तस्मात् कर्मत्यागिन एव ब्रह्मनिष्टेति स्थितं। श्रस्मिन्नर्थे श्रुति-स्मुतिवाक्यानि सञ्जिष्य प्रदर्श्यन्ते।

"त्याग एव दि धर्वेषां मोचमाधनमुत्तरं।

त्यजतेव हि तज् जीयं त्यकुः प्रत्यक् परं पदं ॥
मुक्तेश्व बिश्यते। देवा मोहेनापि दधुनंरात्।
ततस्ते कर्मस्रधुक्ताः प्रावर्त्तन्ते विचचणाः॥
त्रतः मन्यस्य सर्वाणि कर्माण्यात्माववे।धतः।
हताऽविद्यां धियवेयात्तदिष्णोः परमं पदं"॥

इति भाषाविशाखायामामनन्ति।

"सम्मिखं वपनं कता विद्वः स्वयं त्यजेद् बुधः। यदचरं परं ब्रह्म तत्यूचिमिति धारयेत्॥ ज्ञानिमिखिने। ज्ञानिष्ठा ज्ञानयज्ञोपवीतिनः। ज्ञानमेव परं तेषां पवित्रं ज्ञानमुख्यते॥ श्रमेरिव भिखा नान्या यस ज्ञानमयी भिखा। स भिखीत्युच्यते विदानेतरे के अधारिषः"॥

इति चार्घवेणिका चामनन्ति।

"कुटुम्बं पुत्रदारां स्व वेदाङ्गानि च सर्वन्नः। यज्ञं यज्ञोपवीतस्य त्यक्षा गूढस्वरेन्मुनिः"॥

इति वाष्क्रजञ्ञाखीया श्रामनन्ति । स्रिखान् केब्रासिराक्तय विस्टच्य यज्ञोपवीतं सः खाहेति श्रम् जुज्जयात्॥

"निद्धं कुण्डिकां भिक्यं चितिष्टश्चमुपान है। ।
श्रीते। पघातिनीं कन्यां के। पीना च्छादन न्तथा ।
पित्रं स्नानशाटी स्व उत्तराम क्रमेव च ।
यज्ञोपवीतं वेदां स्व सर्वे तदर्जये द्यतिः" ॥

<sup>\*</sup> हिला विद्यामिति Q चिक्रितमुक्तकपाठः। † कौषीमस्य तु च्हादनमिति प्र चिक्रितमुक्तकपाठः।

इति चन्द्राचे।पनिषद्यधीयते। "त्रय परित्राड् विवर्णवामा मुण्डे।ऽपरिग्रद्धः ग्रुचिरद्रोद्दी भैचाणा त्रह्माश्च्याय भवति" इति जावाचा त्रामनिना। "त्रथ परित्राडेकमाटोपरिष्टतो मुण्डे।दर-प्राचरण्यनित्यो भिचार्थी गामं प्रविष्ठेदामायं प्रदक्षिणेना-विचिकित्सन् मार्ववर्णिकं भैचचरणमभिग्रसं पतितवर्जमयद्वीप-योती ग्रीचनिष्ठः काममेकं वैणवं दण्डमाददीत" इति मैचा-यणक्राखायामभिद्दितं। "कन्याकापीनोक्तरामक्तादीनान्त्यागिनो यथा जातक्पधरा निर्मन्या निष्यिग्यद्वाः" इति संवर्तश्रुतिः। यथस्था त्रह्माचरी वानप्रश्चा वा स्वै।किकामीनुदराग्नी ममारो-पयेत्, गायची च स्ववाचाग्नी समारोपयेद्यवीतं भूमी वाष्णु वा विस्नेत्" इत्यादिवादणी श्रुतिः॥

> "यथाकान्यि कर्माणि परिसाय दिजासमः। भाताज्ञाने ज्ञमे च खादेदाभ्यासेन यक्षवान्॥ एतद् दिजनासाफखं ब्राह्मणस्य विशेषतः। प्राधितत् क्षतक्कयो हि दिजो भवति नान्यथा॥ यदा तु विदितं तत्त्वं परं ब्रह्म समातनं। तदेकदण्डं सङ्गृद्धा उपवीतं श्रिखान्यजेत्"॥ दिखादयः स्मृतय उदाहार्याः।

इति सायनाचार्थविरचिते माधवीये वेदार्थप्रकान्ने यजुरा-रक्षके दन्नमप्रपाठके नारायणीयापरनामधेययुक्तार्या याजिक्या-चुपनिषदि चिषष्टितमेऽजुवाकः॥ ६ ३॥

## श्रय चतुःषष्टितमाऽनुवाकः ।

(र)तस्थैवं विदुषें। यज्ञस्यातमा यर्जमानः श्रृह्वा पत्नी शरीरमिथामुरो वेदिक्षामानि वृष्टिर्वेदः शिखा हृद्यं यूपः काम श्राज्यं मन्युः पृश्चस्तपोऽग्निर्दमः श्रमयिता दक्षिणा वाग्वाता प्राण जन्नाता चक्षुरध्वर्युर्मनो

## श्रय चतुःषष्टितमाऽनुवाकः।

सन्त्रासस्वेत ब्रह्मज्ञानं प्रत्यन्तरङ्गसाधनलाक्तिज्ञासेः सन्त्रास्य एव युक्तो न तु कर्मानुष्ठानमित्युक्तं। तर्षि निष्यन्ने तन्त्रसा- चात्कारे कर्माप्यनुष्ठीयन्तामित्येतां प्रद्वां निवारियत्वसम् त- च्यानियवद्याणां स्वीकिकानां सर्वेषां यागरूपलमुच्यते। न दि यागस्य यागाधिकारप्रद्वास्ति। श्रते। स्वित्वनुवाके पूर्वभान्गेन योगिनोऽवयवा यज्ञाङ्गद्र क्रतेनास्वायन्ते। (१) तस्त्रेवं विद्वः अत्राप्तमग्रीत् (१) इति। 'तस्य' पूर्वेक्तस्य सन्त्रास्त्रः, 'एवं विद्वः' पूर्वेक्तप्रकारेण ब्रह्मणो सद्द्वां साचात्वत्रते। जीव- स्वक्तस्य ये यज्ञास्त्र तस्य 'यज्ञस्य', देवेन्द्रयादिसाची यः 'श्रात्या', स एव 'यज्ञमानसदृष्ठः, तस्य खामिलात्। या तु तद्द्वाःकरणे 'श्रद्धा' रूपा चित्तवितः, सा 'पत्नी'। यच 'श्ररीरं', तत् 'इभं'। एवमुत्तरचायवयवानां वेद्यादिक्रपले। प्राते वेद्य- नीयः। यस्त 'दमाखः, 'श्रमयिता' सर्वेन्द्रियोपश्रमकारी चित्त-

ब्रह्मा श्रोचं मुमीत्(१)। (१) यावृद्धियंते सा दीक्षा यद-श्राति तद्दविर्यत्पवंति तदंस्य सामपानं यद्रमंते तदुं-प्रसदे। यत्सञ्चरंत्युप्विश्रंत्युक्तिष्ठंते च स प्रवृग्ये। य-मुखं तद्दी हवनीयो। या व्याह्वतिराहृतिर्यदेस्य विज्ञानं तज्जुहोति यत्सायम्प्रातरंक्ति तत्स्विभं यत्प्रातम्ध्य-न्दिनः सायञ्च तानि सर्वनानि(१)। (१) ये श्रेहोरावे ते द्श्रंपूर्णमासा येऽर्धमासास्य मासास्य ते चातुर्मा-

ष्टित्तिविशेषः, तस्य 'दिचिषा'रूपत्रमुखेयं । 'वागादीनां हे।चा-सृत्विगूपत्रमुखेयं ॥

त्रधास्मानुवाकस्य दितीयभागेन योगियवद्दारस्य च्योति-ष्टोमावयविक्रयारूपलं दर्भयति । (१)''यावद् प्रियते सा दीचा ॰ तानि सवनानि''<sup>(१)</sup> इति । यावन्तं काखं भेाजनमञ्जला 'प्रियते' विद्वा धार्यते, सा दृत्तिः 'दीचास्यसंस्काररूपा। एवं भेाजनादै। इविरादि रूपलमुन्नेयं॥

श्रयासाऽनुवाकस्य हतीयभागेन जीवसुक्तस्य समन्धिनां कासिविश्रेषाणां नानाविध-यागरूपलमाइ। (९)"ये श्रहाराचे ते • यमारणन्तदवस्यः" (९) द्रति। संवत्सरास्य परिवत्सरास्रेति चकाराभ्यां द्रदावत्सरानुवत्सरेदत्सराः समुचीयन्ते। प्रभवादिषु षष्टिमंवत्स-रेषु एकैकं पश्चकं युगश्चन्दाभिधेयं, तिस्तांस युगे पश्चापि क्रमेण स्वानि य च्रुतव्सते पंग्रुवन्था ये संवत्स्रार्थे परिवत्स-राख्य तेऽर्र्श्याः सर्ववेद्सं वा एतत्स्र यम्मरं खन्तदं-व्रुष्टयः । (४) एतदे जरामर्यमग्निष्टाष्ट्र स्पं य एवं विद्वानुद्गयने प्रमीयते देवानामेव मंहिमानं गृत्वा-

संवत्यस्यरिवत्धरेदावत्यरानुवत्यरेदत्यरसञ्ज्ञका द्रष्टयाः। तथाच कास्रनिर्णये सङ्गुद्दकारेणोदाच्दतं,

"चान्ताणां प्रभवादीनां पश्चके पश्चके युगे।
सम्परीदान्विदित्येत च्छब्दपूर्वास्त वस्पराः" इति॥
'श्वर्षाणाः' दिराचित्राचादयः, 'स्ववेदसं' सर्वस्नद्विसाकं।
श्वर्व 'एतच्छब्देन प्रकृताद्वाराचादिपरिवस्परान्तसर्वकालसमञ्जूप-स्वितं ये। मिन श्रायुर्विवच्यते। 'यत्' श्वायुः, तस्पर्वदिख्योपेतं, 'स्वं', इत्यर्थः॥

श्रस्थानुवाकस्य चतुर्धभागेन सर्वयञ्चात्मकं श्रेशिन उपासीनस्य कर्ममुक्तिस्वणं पिक्साइ। (४)"एतदे जरामर्थमिश्रिष्ठाचः । सिमानिमत्युपनिवत्''(४) दित । जननमर्णाविधकं स्रशेशिन-चरितमस्ति तत् 'एतत्', वेदोक्ताश्चिशेषादिसंवस्यरस्यानाकर्म-खरूपं, दित 'एवं', 'यः' पुमान्, 'विदान्' उपासीनः, उत्तरायके

<sup>\*</sup> सर्वेषचात्मकमिति Q, चिक्रितपुराकपाठः।

<sup>†</sup> व.ममु त्राच्यासिति ए चिक्रितपुराष्ट्रापाठः।

ऽदित्यस्य सायुं ज्यक्रकृत्यय् या दृष्टिषे प्रमीयंते। पितृषामेव महिमानकृत्वा चुन्द्रमसः सायुं ज्यः स-

वियते, य उपायकः 'देवानां' र द्वादीनां, 'महिमानं' ऐ यथें, प्राप्य तदूर्धम् 'श्रादित्यखं', 'सायुक्यं' यहवासं, तादात्रयं वा, भावनातारतकेन प्राप्ताति । 'श्रयं' पूर्वे। क्रवेल च्छाणेन, 'यः' उपायकः, 'दिविणायने व्ययते, य उपायकः 'पित्रणां' श्रिय्यान्तादीनाम्, ऐश्वयं प्राप्य 'चन्द्रमसः सायुक्यं', पूर्ववत् प्राप्ताति'। य एवं 'एते।' 'स्वयाचन्द्रमसे।ः', 'महिमाना', श्रनुभवन् 'ब्राह्मणः', तच सगुणब्रह्मक्षं 'हिरण्यनभें 'विद्वान्', तक्षोकवासिनामुपदेशिनामुपासकान् 'श्रिभजयित' हिरण्यनभेंसाचात्कारक्षं प्राप्तानि । 'तसात्' सावाकारात्, तक्षोकवासिदेहपातादूर्धं हिरण्यनभेंखें।कं गला तच 'ब्रह्मणः' हिरण्यनभेंस्य, 'महिमानं' ऐश्वयें, 'प्राप्ताति' । तचात्यत्रब्रह्मतत्त्वस्य चालकारः 'तस्मान्' श्राच्यें, 'प्राप्ताति' । तचोत्यत्रब्रह्मतत्त्वस्य चालकारः 'तस्मान्' श्राच्यें, 'प्राप्ताति' । तचोत्यत्रब्रह्मतत्त्वस्य चालकारः 'तस्मान्' श्राचाद् ब्रह्मलेक्वतिनाग्रादूर्धे, सत्यश्वानादिखचणस्य 'ब्रह्मणः', 'महिन्मानं' स्वत्र्वेत्र प्राप्ताति । 'दत्युपनिषत्', इतिवाक्येन यथे।कन्ति सानं' महत्त्वस्य, प्राप्ताति । 'दत्युपनिषत्', इतिवाक्येन यथे।कन्ति विद्यायास्त्यतिपादक्यन्यस्य चेपामंद्रारः क्रियते ॥

श्रय मीमांग्रायां हतीयाध्यायस्य हतीयपादे चिनितं, "दयं विद्येका भिन्ना वा तैत्तिरीयकताण्डिनेाः। मरणावस्रयतादिमास्यादेकेति गस्यते॥ महनां रूपभेदेऽपि किञ्चिसास्यस्य बाधनात्। खेाकतामाप्रात्येती वे स्वयाचन्द्रमसे मिह्मानी बा-स्योग विदान्भिजयित तसीद् ब्रुह्माची महिमानीमा-

न विधेकां तैतिरीये ब्रह्मविद्याप्रशंसनात्''॥ श्रक्ति तैत्तिरीये पुरुषविद्या, "तखेवं विदुषे। यज्ञस्वात्मा यजमानः" इति। तथा ताष्डिनां प्राखायामपि त्रूयते, "पुरुषो वाव यद्यः" इति। वेयमेकैव पुरुषविद्या, यमार्यन्तद्वस्थः, मर्यमेवावस्थः इत्युभयच समानधर्मश्रवणात्, प्रातःसवनादीनाञ्च समानलादिति प्राप्ते ब्रमः । वेद्यखरूपस्य भ्रयानभेद उपसभ्यते । तथासि विद्षे था यज्ञः तस यज्ञसात्मेति तैतिरीयने यधिकरसे पछी। श्रन्यया त्रात्मा यजमान रति व्याचातात्। विदानेव वज्ञः स-एव यजमान इति कथन्न खाइन्येत। ताष्डिनां तु पुरुषयञ्चयोः मामानाधिकरणं श्रुतं, इत्येको इपभेदः। श्रात्मयजमानादि-कञ्च वर्वत्र त्रुतन्ताण्डिशाखायास्रोपसभ्यते । यनु ताष्डिनामुप-लभ्यते,त्रेधाविभक्तखायुषः सवनत्रयतम् रत्यादि, न तत् किञ्चदपि तैतिरीयके प्रयामः। त्रता मरणावस्थलायन्पंसाम्यवाधादिय-चोर्भेद उचितः। त्रपिच न तैत्तिरीयाणामुपासनमिदं, किनार्दि ब्रह्मविद्या-प्रमंत्रा। तस्यैवंविदुष दति ब्रह्मविदेऽनुकर्षणात्<sup>†</sup>।

<sup>\*</sup> पुरुषा वाव यज्ञ इत्येवमेकैवेति Q, चिक्रितपुक्तकपाठः। † ब्रच्चविदेाऽनुक्रमसादि इति Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

## प्राति तस्माद् ब्रह्मणे। महिमानंमित्युपनिषत् ॥ अनु ६४॥

तसाम विद्येकाषद्वायामणवकाषाऽस्ति । एतसिम्ननुवाके तत्त्व-ज्ञानिसेवानिमित्ताभिद्यितेत्वाशेषमतिमञ्जलं ॥

> वेदार्थसः प्रकाशेन तमा हार्दे निवारयम्। पुमर्थाञ्चतुरोदेवादिद्यातीर्थमहेश्वरः॥

दति नारायणीये चतुःषष्टितमे।ऽनुवाकः ॥ (४॥

इति श्रीमद्राजाधिराजपरमेश्वरवैदिकमार्गप्रवर्तकश्रीवीर मुक्क-भ्रूपालसाम्राज्यधुरन्थरेण सायणाचार्येण विर्चिते माधवीये वै-दार्थप्रकाश्रनामकतैत्तिरीययजुरारप्यकभाष्यं सम्पूर्णम्॥ •॥

[ एतद्पनिषदः प्रारको भाष्यकारेण सिखितमेतत्, यद्खाः भाखाभेदेन अनुवाकसङ्खाभेदेा वर्त्तते । तत्र द्राविडेरस्वास्तरः-षष्टिमञ्जाकानुवाकाः पद्यन्ते । श्रान्धेरस्या श्रभीत्यनुवाकाः, क-र्णाटकेश्वतः सप्तत्यमुवाकाः, श्रन्धेरेकोनमवत्यनुवाकाः परिपयन्ते । परन्तु श्रसास्त्रे विभिन्नदेशसमानीते भाव्यपुस्तकचये चतुःवद्य-नुवाकपर्यन्तमेव व्याख्यानं दृष्यते। एतदेव यम्पूर्णतया वर्षितं प्रत्य-चमुपसभाते । त्रयासास्त्रे मूल्युस्तकचतुष्टये त त्रशीत्यनुगका विन्यस्ताः। त्रनुवाकसङ्गुद्धेपि तेषामश्रीत्यनुवाकानामेव प्रतीका-नि सिखितानि । पुनरेतेषामनुवाकानां ये प्रनुवाका भाष्य-कारेण व्याख्याताः, न तेषु कतिपयेषु मूलपुस्तकधतपाठक्रमर्चा जायते । कुचचिदनुवाकदयस्थैकलमपि प्रतिपादितम् । कुचचित्त-नुवाकां श्रीक्षतक प्रिक कैकाय नुवाकलेन परिस्ट होता । एतदव खेला व्याख्यानानुरोधेनासाभिभीव्यपुस्तकचयानुसारिणी सभाव्या नि-खिलापीयं मुद्रापिताऽभूत्। त्रथ ददानीं भाखकारपरित्यकाः कतिपयमूखानुवाका मुद्रापिता भवन्ति। मूखभाव्यवेः परस्पर-मनुवाकरक्काभेदज्ञान। ये तचारनुवाकरमन्यायका द्वा मुद्रापिता भविना ॥ ]

| W                                 | THE STREET WITH LINE WHITE WAY                              |
|-----------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| भाष्यस्यताम् । मूलपुलकस्यताम् ।   | मूखपुसक्षममाताः । भाषासमातानु-<br>न्वाकाद्धाः । वाकाद्धाः । |
|                                   | ११-१५दश्रतिपर्यंन्तः                                        |
| ₹ १—₹                             |                                                             |
| ₹ 8                               | २१ जातवेद् स इत्यारभ                                        |
| ₹ • • • • • • • ₹                 | ६ ६ शिषवर्थानाः                                             |
| 8                                 | 8                                                           |
| ય ૬,૭                             | ¥ ···· 8                                                    |
| € =                               | ६ ५ कियदंग्रः                                               |
| ٠                                 | ७ ५ कियदंग्रः                                               |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠  | ⊂€                                                          |
| <b>હ११</b>                        | ٤ هِ                                                        |
| १०१२                              | १• =                                                        |
| <b>१११</b>                        | ₹₹ €                                                        |
| ११                                | १२१०                                                        |
| १ इ १8                            | १३१९                                                        |
| ९८१५                              | ₹8                                                          |
| १५                                | १५                                                          |
| ₹€, ₹8                            | १६ भाष्यप्टतमू ने गास्ति।                                   |
| १७                                | ٧٥83                                                        |
| १८२२                              | ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١                       |
| १६१६                              | ٧٤                                                          |
| २०२७                              | ₹08€                                                        |
| <b>२१२</b> च                      | e8s                                                         |
| <b>२२</b>                         | २२१=                                                        |
| ₹₹                                | रइ१२                                                        |
| २८ ३१                             | ₹8१€                                                        |
| <b>२५१२</b>                       | र्थ१७                                                       |
| र्दं · · · · · · ३८,३५ कि यदं श्र |                                                             |
| २७ ३५ किय <b>ं</b> णः             | 29                                                          |
| २८ मृजपुक्तके नास्ति              | I .                                                         |
| ~ •                               | 1                                                           |
| <b>२८ ६</b> ⊏ विषयदं ग्रः         | २६१२                                                        |

| भाष्यस्वातान् । मूजप्राक्षस्वातान् ।<br>वाकाङ्गः। वाकाङ्गः। | मूचपुचक्रवस्ताः । भाष्यप्रसामु-<br>मुवाकाङ्काः । वाकाङ्काः । |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ३० ३६ कियदं ग्रः                                            | <b>३० २३</b>                                                 |
| इ१ ६० वियदं ग्रः                                            | हर् २८                                                       |
| ३२ ६८ कियदं ग्रः                                            | <b>₹</b> ₹                                                   |
| १३ ६८ कियदं प्रः                                            | ३३भाष्यधतमूचे नास्ति                                         |
| ६४(६ कियदं गः                                               | ३१२६ वियदंशः                                                 |
| १५ ६८ वियदं गः                                              | ३्थू                                                         |
| ₹€                                                          | ३६ १० कियदं भः                                               |
| 89                                                          | <b>३</b> ७१५                                                 |
| ₹ <b>८ %</b>                                                | ₹⊂8∈                                                         |
| ₹€8₹                                                        | ₹€8€                                                         |
| 8 •                                                         | go५ विषयदंश्रः                                               |
| <b>८१ १२ कियदं</b> ग्रः                                     | 8१इट                                                         |
| 8285                                                        | 82                                                           |
| 85                                                          | 8888                                                         |
| 88                                                          | 88-६8भाष्यप्रतमूचे न सन्ति                                   |
| 84१६                                                        | €૫પ્ર,પ્ર,પ્ર, પ્ર,                                          |
| 8६२•                                                        | ६६ ध्र, ५६,५०,५८,                                            |
| 80२१                                                        | <b>५८कियदं</b> ग्रः                                          |
| 8≂                                                          | ६०भाष्यष्टतमूके नास्ति                                       |
| 3 <b>5</b> 58                                               | इट१९ कियदंशः                                                 |
| ५० ४० कियदं ग्रः                                            | ्ट ३२,३३,३४,३५,वक्ता-                                        |
| पूर्                                                        | ति <b>रिक्त</b> पदाः                                         |
| <b>५२</b> ६५ कियदंशः                                        | ७•                                                           |
| ५३ ६५ कियदंशः                                               | ७१३८                                                         |
| ५४                                                          | ५२,७३ भाष्यप्रतमूचे न स्तः                                   |
| ५५ ह् ६ कि वदंग्रः                                          | 9889                                                         |
| ५६ ६६ कियदंगः                                               | ७५-७७ भाष्ट्रधतमूचे न सन्ति                                  |

<sup>\*</sup> भाष्यकारक्षतं त्रचाचि म चात्रास्ततायेति वाक्यं मूलपुखके न दस्तते ।

| भाषापद्मातानु-<br>वाकाङ्गाः। मूलपुलकपद्मातानु-<br>वाकाङ्गाः। | मूलप् सक्षमकाता-   भाष्यस्थातानुवा-<br>मुवाकाङ्गाः ।   काङ्गाः । |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| ५७ ६६ कियदं प्रः                                             | ૭૬                                                               |
| ५ =                                                          | ee <b>(1</b>                                                     |
| <b>५८६६</b> कियदंशः                                          | ⊂∘ <b>.</b> €8                                                   |
| ६० ६५ कियदंशः                                                |                                                                  |
| ६१ मूलपुक्त ना कि                                            |                                                                  |
| €₹                                                           |                                                                  |
| €₹                                                           | !<br>                                                            |
| €8                                                           |                                                                  |

मूलस्य पञ्चदशानुवाकात्परं योऽनुवाका वर्त्तते नैष भाख-कारेण धतः। तद्यया—

निधनपतये नमः। निधनपतान्तिकाय नमः। कर्धाय नमः। कर्धिलक्षाय नमः। हिर्ण्याय नमः। हिर्ण्याय नमः। हिर्ण्याय नमः। हिर्ण्याय नमः। सुवर्णेलक्षाः य नमः। दिव्याय नमः। दिव्यालक्षाय नमः। भवाय नमः। भविलक्षाय नमः। भविलक्षाय नमः। भविलक्षाय नमः। भविलक्षाय नमः। श्वित्याय नमः। परमिलक्षाय नमः।

मूखकः द्वाचित्रदनुवाकात्परम् च्रोमित्येकाचरं ब्रह्मेत्यादि सायुक्यं विनियोगमित्यक्तस्त्रयस्त्रिं ब्रद्गुवाका भाव्यकारेक न धतः। तद्यथा—

श्रोमित्येकार्श्वरं ब्रह्म । श्रुमिर्देवता ब्रह्म दृत्यार्षे । गायचञ्चन्दं पर्मातमं सरूपं । सायुच्यं विनियोगं ॥ ॥ श्रनु॰ ३३ ॥

भाखकारस्य ग्रड्विंग्रीः नुवाको मूखे चतुः स्तिंग्रदनुवाकां ग्रत्नेन पश्चित्रं ग्रदनुवाकां ग्रत्नेन च सम्पादितः । पश्चित्रं ग्रानुवाकस्य ॐ स्वित्रादि ग्रेषभागा भाष्यकारेण सप्तविंग्रानुवाकत्वेन निष्पा-दितः । तदेतदनुवाकी पूर्वे। यथा—

श्रायातु वरदा देवी श्रष्टारं ब्रह्म सिमातं। गाय्वी ब्रन्दं सा मातदं ब्रह्म श्रुषस्वं मे। यदहात् कुरुते पापं तदहात् प्रतिमुखते। यद्रावियात् कुरुते पापं तद्रावियात् प्रतिमुखते। सर्ववर्णे मंद्रादेव सुन्धा-विद्ये सुरुवित ॥ श्रुतु ३८॥

श्रोजीऽसि सद्दीऽसि बर्लमिस धाओऽसि देवानां धामनामीसि विश्वमिस विश्वायुः सर्वेमिस सुवीयुर-मिभूरों गायचीमावीइयामि साविचीमावीइयामि सरस्ततीमावाइयाम् इन्दर्शनावाइयाम् त्रियमा-वाइयामि गायिषया गायषीच्छन्दो विश्वामिष ऋषिः सिवता देवताऽग्निमुंखं ब्रह्मा शिरो विष्णक्षंद्यः रुद्रः शिखा पृथिवी योनिः प्राणापानव्यानादानसमानाः सप्राणा श्वेतवर्णा साङ्खायनसगाचा गायषी चतुर्विः-श्रायश्चरा विपदा षट्कुश्चः पच्चशीर्षीपनयने विनि-योगः ॐ सः। ॐ सुवः। ॐ सुवः। ॐ महः। ॐ जनः। ॐ तपः। ॐ सृत्यं। ॐ तत्संवितुर्वरेखः भर्गी देवस्यं धीमिष्ट। धियो यो नंः प्रचाद्यात्। श्वेतमापोज्योतिरसोऽस्तं ब्रह्म सूर्भुवः सुव्रेतम् ॥ श्वनः ३५।

मूलस्य षट्चिंग्रदम्वाके, गच्छ देवि यथासुखं इति कण्डि-कायाः परम् स्तो मयेत्यादि ब्रह्मसेकिमित्यमा एतदम्वाक-भ्रेषदिकण्डिकात्मकः पाठे। भाखकारेण न ध्राः । तद्यथा—

स्तुता मया वरदा वेदमाता प्रचादयन्ती पवने दि-जाता । ज्यायुः पृथिब्यां द्रविणं ब्रेह्मवृर्षेसं मद्यं दत्वा प्रजातुं ब्रेह्मसोकं ॥ अनु॰ ३६ ॥ भाष्यस्य पञ्चाक्षाऽनुवाके, श्रद्भिजा स्थतं दश्त्राति किस्ड-कायाः परम् स्वे लेखादि श्रस्टतस्य धाराभित्यन्तस्तदनुवा-कान्तर्गतपाठा मूलग्रसस्य स्वारिकानुवाकान्तगतः। स स भाष्य-कारेण न धृतः। तद्यशा—

स्वे त्वां स्वे त्वां सिमत् स्विति स्रिता न धेनाः।
स्वतः द्वां मनसा पूर्यमानाः। धृतस्य धारा स्विभिन्
चाकशीम। हिर्ख्यया वेत्सा मध्ये स्रासां। तस्मिन्
तसप्णा मधुक्रत्कुलाया भन्नसत्ते मधु देवताभ्यः।
तस्यासते हर्यः सप्त तीरे स्वधा दुष्टांना स्वस्तिस्व
धारीं।

मूलस्य चित्रवारिंग्रदनुवाकानन्तरं चतुस्रवारिंग्रानुवाकात् चतुःषद्यनुवाकपर्यन्तमेकविंग्रह्मनुवाकाः भाष्यकारेण न भाष-ताः । तद्यया—

मियं मेथां मियं प्रजां मय्यग्निस्तेजां दथातु मियं मेथां मियं प्रजां मयीन्द्रं इन्द्रियं दंधातु मियं मेथां मियं प्रजां मिय स्र्यें। साजां दधातु॥ अनु॰ ४४॥

श्रपैतु मृत्युर्मतेन श्रागन् वैवस्ततो ने श्रभंयं कृषोतु । पूर्णं वनस्पतिरिवाभिनः श्रीयताः रुविः सर्चतानुः श्रचीपितः ॥ श्रनु ० ४५ ॥ परं सत्ये। अनुपरेष्टि पन्यां यस्ते स्व इतेरा देवया-नीत्। चक्षुंभते श्रख्ते ते ब्रवीमि मा नेः प्रजाः रीरिषे। मात वीरान्॥ अनु० ४६॥

वातं प्राणं मनेसाम्बारंभामहे प्रजापंति या भुवं-नस्य गुापाः। स ने। मृत्योस्त्रीयतां पात्वश्रहंसे। ज्यो-ग्जीवाजुरामंशीमहि॥ ऋतु॰ ४७॥

श्रमुच भ्रयाद्ध यद्यमस्य रहेस्यते श्रमिश्रेस्तेरम् -न्यः। प्रत्यीहताम्श्रिना मृत्युमसाद्देवानामग्ने भिष-जा श्रचीभिः॥ श्रनु० ४८॥

इिट्र इरंन्तमनुंयन्ति देवा विश्वस्थेश्रानं रुष्धं मेतीनां। ब्रह्म सर्ह्णप्मनुं मेदमागादयंनं मा विबंधी-विक्रमस्व॥ श्रनु० ४६॥

शक्तेर्प्रिमिन्धान जुभी लोकी संनेम्हं। जुभयी-र्लेक्योर्क्यातिमृत्युन्तराम्यहं॥ श्रनु०५०॥

मा चिह्ने सत्यो मा बंधीमा मे बच्चं विष्टे हो मा प्रमीषोः। प्रजां मा में रीरिष आर्युरयनृचर्श्वसन्त्वा इविषा विधेम ॥ अनु० ५१॥ मा नी महान्तेमृत मा नी चर्भकं मा न उद्येन्तमृत. मा ने उश्चितं। मा नी बधीः पितर नेत मातरं प्रिया मा नेस्तुनेते रुद्र रीरिषः ॥ अतुः ५२॥

मा नेस्तोके तनये मा न आयुं ि मा नो गाषु मा नो अश्वेषु रीरिषः। वीरान्मानी रुद्रभामिता वंधीर्द्धवि-ष्मन्तो नर्मसा विधेम ते॥ अनु॰ ५३॥

प्रजापते न त्वदेतान्यन्या विश्वा जातानि परिता बंभूव। यत्नामास्ते जुड्डमस्तदी श्रस्तु व्यश्स्याम्-पत्तेया रयीणां ॥ श्रनु॰ ५४ ॥

ख्तिदा विशस्पतिर्धेषु हा विस्धे वशी। स्वेन्द्रंः पुर येतुनः खित्तदा श्रेभयक्तरः॥ श्रनु॰ ५५॥

स्थेम्बकं यजामहे सुगृत्थिं पुष्टिवधिनं। उर्वाह्यसमिव बर्श्यनान् मृत्योर्मुस्रीय मास्तीत्॥ अनु॰ ५६॥

ये ते सुइसंम्युत् पाशा खत्ये। मत्याय इन्तेवे। तान् युत्रस्य मायया सर्वानवं यजामहे ॥ अतुः ५०॥

## ं मृत्यवे खांची मृत्यवे खांची ॥ श्रनुः ५८ ॥

देवर्त्तत्स्यैनेसोऽवयर्जनमस् स्वाही। मनुष्येक्षत्रस्यैनेसोऽव्यर्जनमस् स्वाही। पितर्कत्स्यैनेसोऽव्यर्जनमस् स्वाही। श्रात्मकतस्यैनेसोऽव्यर्जनमस्
स्वाही। श्रात्मकतस्यैनेसोऽव्यर्जनमस् स्वाही। श्रासाल्वृत्तस्यैनेसोऽव्यर्जनमस् स्वाही। यहिवा च नक्तः स्वेनेश्वकुम तस्याव्यर्जनमस् स्वाही। यह्यपन्तेश्व जाग्रंत्रश्चनेश्वकुम तस्याव्यर्जनमसि स्वाही। यह्य हार्मश्र् श्राप्तिश्चेनेश्वकृम तस्याव्यर्जनमसि स्वाही। यहिद्दारस्थाविद्दारस्थनेश्वकृम तस्याव्यर्जनमसि स्वाही।
एनस एनसोऽवयजनमिस स्वाही॥ श्रानु० ५८॥

यद्वी देवाश्वकृम जिह्नया गुरु मनसा वा प्रयुती देवहेडेनं। अरा वाया ना श्रमिदुं च्छुनाय ते तस्मि-न्तदेनी वसवा निधेतन खार्छा॥ श्रनु० ६०॥

कामा कार्षी वमे। नमः। कामा कार्षी कामः करी-ति नाइं करोमि कामः कत्तां नाइं कत्ती कामः कार-यिता नाईं कार्यिता एष ते काम कामाय खाइा॥ श्रनु॰ ६१॥ मन्युरकार्षी कमो नमः। मन्युरकार्षी कम्युः करी-ति नाषं करोमि मन्युः कर्ता नाषं कर्ता मन्युः कार्-यिता नाषं कार्यिता एष ते मन्यो मन्यंवे खाष्टा॥ ॥ अनु ० ६२॥

तिलान् जुहे। सि सरसाः सिपष्टान् गन्धार मम चित्ते रमन्तु खाहा। गावा हिरण्यं धनमन्त्रपानः सर्वेषाः त्रिये खाहा। त्रियञ्च लक्षीञ्च पुष्टिञ्च कीर्त्तिञ्चानृ-ण्यतां ब्रह्मण्यं बेहुपुचतां। श्रद्धानेधे प्रजाः सन्ददीतु खाहा॥ श्रनु० ६३॥

तिलाः कष्णास्तिलाः श्वेतास्तिलाः सै। स्या वंशानुगाः।
तिलाः पुनन्तुं ने पापं यत्किष्वहुरितं मीय खाहा।
चोर्स्यादं नंवश्रादं ब्रह्महा गुंकत्ल्पगः। गास्तेयः
सुरापानं भूणहत्या तिला शान्तिः शमयंन्तु खाहा।
श्रीश्र लक्षीश्र पृष्टीश्र कीर्त्तिष्वानृष्यतां। ब्रह्मस्यं
बंहुपुषतां। श्रद्धामेधे प्रज्ञा तु जातवेदः सन्ददीतु
खाहा॥ अनु० ६४॥

मूलपुस्तकस्य पञ्चषष्टितमानुवाका भाव्यकारेण ५१,५२,५३, ५४,६० इति पञ्चानुवाकलेन परिगणितः। तत्पाठकमाऽपि परि-वर्त्तितः। त्रतएव स मूलपुस्तकस्य पाठकमेणाच पुनर्मुद्रापितः।

प्राणापानव्याने। दानसमाना में गुध्यन्तं ज्योतिरूडं विर्जा विपामा भूयास् स्वाडं। वाद्मनश्रद्धःश्रोचित्रज्ञां विपामा भूयास् स्वाडं। वाद्मनश्रद्धःश्रोचित्रज्ञं विर्जा विपामा भूयास् स्वाडं। त्वक्चमेमा स्मरुधिर नेदोम ज्ञाद्मायवाऽस्थीन में गुध्यन्तां
ज्योतिर् विर्जा विपामा भूयास् स्वाडं। श्रिरःपाणिपादपार्श्वपृष्टो रूद्रज्ञ विपामा भूयास् स्वाडं। श्रिरःपाणिपादपार्श्वपृष्टो रूद्रज्ञ विपामा भूयास् स्वाडं।
जित्र पुरुष हरित पिङ्मल्ले। हिताश्चि देहि देहि
ददापियता में गुध्यन्तां ज्योतिर् विर्जा विपामा
भूयास् स्वाडं॥ श्रिनु ६५॥

मूखपुस्तकस्य षट्षश्यनुवाकस्य स्थ्येंशो भाष्यकारेष ५५,५६, ५०,५८,५८ इति पञ्चानुवाकलेन परिगणितः । तत्पाठक्रमा-ऽपि परिवर्त्तितः । श्रतएव स मूखपुस्तकक्रमेणात्र पुनर्मुद्रापिते। भवति ।

पृथिव्यापत्तेजेवायुराकाशा में शुध्यन्तां। ज्योतिर्षं विर्जा विपामा भूयासुर स्वार्षा। शब्दस्पर्शरूपरस- गन्धा में श्रुध्यन्तां । ज्योतिर्हं विरजी विपामा भूया-स्र स्वार्षा। मनावाक्षायकर्माणि में श्रुध्यन्तां ज्योति-रुष्टं विरजी विषापा भूयास्य स्वाष्टी। श्रव्यक्तभा-बैरं इक्कारै ज्योतिर इं विरजी विपामा भूयासूर स्वा-र्हा। त्रात्मा में शुध्यन्तां ज्योतिर्दं विरत्ना विपासा भूयास् स्वाषा । अन्तरातमा में शुध्यन्तां ज्योतिर्षं विर्जा विषामा भूयासः स्वाहा। परमातमा में शुध्यन्तां ज्योतिरुष्टं विरजी विपाका भूयासुर खार्छा। श्चे स्वाहा। शुतिपंपासायु स्वाहा। विविश्वे स्वाहा। च्यत्विग्विधानायु खाष्ट्रा। कुषीत्कायु खाष्ट्रा। सु-त्पिपासामेलं ज्येषामुक् स्त्रीनीशयायदं। अभूतिम-संमृडिम्ब सर्वा निर्मुद मे पार्यानः खाहा। श्रदा-मयप्राखमयमनोमयविज्ञानमयमानन्दमयमाता \* में शुध्यन्तां ज्योतिरहं विरजा विषाक्षा भृयासः स्वाही। श्रन्॰ ईई ॥

मूलपुस्तकस्य षट्षितमानुवाकात्परम् समूर्णसप्तषितमो-ऽनुवाको भाष्यकारेण न व्यास्थातः । तद्यथा,

चुमये खार्चा। विश्वभयो देवेभ्यः खार्चा। भुवाय

<sup>\*</sup> विज्ञानम्बानन्दमया इति F, Q चिक्रितपुक्तकपाठः।

भूमाय खार्षा। भुवश्चित्ये खार्षा। अच्युत्श्चित्ये खार्षा। श्रुप्रये खिष्ट्रकते खार्षा। धर्माय खार्षा। श्रिधमीय खार्षा। श्रुद्धाः खारा। श्रेषिवृत्स्य-तिभ्यः खार्षा॥१॥

रुष्ट्रोदेवजनभ्यः स्वाही एद्यीभ्यः स्वाही। अव-सानेभ्यः खाद्यां । अवसानंपतिभ्यः खाद्यां । सर्व-भूतेभ्यः खाद्यां। कामाय खाद्यां। अन्तरिक्षाय स्वाहा। यरेजंति जर्गति यचु चेष्टंति नाम्ना भागा यनामे खार्चा। पृथियौ खारा। भूनारिक्षाय खाडा । द्वे खाडा । स्रयीय खाडा । चुन्द्रमंसे खार्चा। नर्स्वभ्यः खार्चा। इन्द्रीयु खार्चा। रहु-स्पर्तये स्वाद्यां। प्रजापंतये स्वाद्यां। ब्रह्मये स्वाद्यां। स्वधा पित्रभ्यः स्वाहां। नमें। हृद्रायं पश्पतेये स्वाहां। देवेभ्यः खाद्या। पित्रभ्यः खधास्त्रं। भूतेभ्ये। नमंः। मुनुष्येभ्ये। इन्ता। प्रजापतये खाद्यां। पुरुमेखिने स्वाद्यां। यथा क्रूपः श्रुतधारः सदस्यारी ऋक्षितः। युवामे ऋतु। धान्यः सुइसंधारमि हितं। धनंधानी स्वाहां। ये भूताः प्रचरन्ति दिवा नक्तं बर्लिमिक्टन्ता वितुदस्य प्रेष्याः । तेभ्या बुलिं पुष्टिकामी इरामि मयि पृष्टिं पृष्टिंपतिर्द्धातु खद्दां॥ ऋनु॰ ६०॥

मूलपुस्तकस्थाष्ट्रषष्टितमानुवाकः पूर्वेत भाष्यकारेष न व्यास्था-तः। त्रतएव पूर्वः च मुद्रापितः। तद्यथा,

कै तद्बृह्म। कै तद्वायुः। कै तद्ातमा। कै तत्मत्यं। के तत्मविं। के तत्पुरोर्नमः। श्रन्तश्चरतिं भूतेषु गृष्ठायां विश्वमूर्त्तिषु। त्वं यश्चस्वं वषट्कार-स्वमिन्द्रस्त्वः कद्रस्त्वं विष्णुस्त्वं ब्रह्मः त्वं प्रशापतिः। त्वं तद्षप् श्रापोज्योतो रसोऽन्दतं ब्रह्मः सूर्भृषः सुव-राम्॥ श्रनु० ६८॥

मूलपुस्तकस्य एकीनसप्तितमानुवाकी भाष्यकारेण ६ १,३ १, १४,३५ दत्यनुवाकपश्चकरूपेण निर्दिष्टः। श्वन तस्य मूलपु-स्तकस्यानुसारी पाठी मुद्रापितः। तद्यथा,

श्रुडायां प्राणे निविष्टे । श्रुडायां व्याने निविष्टे । श्रुडायां श्रुडायायां श्रुडायां श्रुडाय

शिवा मी विशाप्रदाहाय। व्यानाय स्वाही। श्रुहायी-मुदाने निर्विष्टे । उन्हों मि। श्रिवो मी विशाप्रदा-हाय। उदानाय स्वाही। श्रुह्वायी समाने निर्विष्टे । उन्हों जुहामि। श्रिवो मी विशाप्रदाहाय। सुमानाय स्वाही। ब्रह्मीण म श्रात्मार्स्त्तवार्य। श्रुम्ताप्र-धानमंति॥ श्रनु॰ ६८॥

मृलपुस्तकस्थेकपप्ततितमानुवाकात्परम् दिसप्ततितम-विसप्तति-तमानुवाकी भाष्ये न धता । तद्यथा,

वाक्सं श्रासन्। नृसोः प्राणः। श्रुक्योश्वर्धुः। कर्णयोः श्रोचं। बाहुवोर्वलं। जुक्वोरोजः। श्रारिष्टा विश्वान्यक्रंनि तृनुः। तृनुवा ने सृष्ट नर्मस्ते श्रस्तु मा मा हिश्सीः॥ श्रनुः ७२॥

वर्यः सुपूर्णा उपसेद्रिन्द्रं प्रियमेधा ऋषंये। नार्ध-मानाः। ऋषं ध्वान्तमूर्णुंहि पूर्धि चक्षुंमुंमुग्धंसाद्धि-भयेऽवव्हान्॥ ऋनु॰ ७३॥

मूचपुस्तकस्य चतुः सप्ततितमानुवाकात्परम् पश्चसप्ततितम-षट्-सप्ततितमसप्तरातितमानुवाका भाव्यकारेण न सिखिताः। तद्यया, नमे। हृद्राय विष्णवे सृत्युं में पुष्टि ॥ अनु० ७५॥ त्वमं में चुभित्वमाश्रुश्चित्त्वमृद्धात्त्वमर्थ्यम्स्य-रि। त्वं वनेभ्यस्वमोषधीभ्यत्त्वं नृषां नृपते जायसे सुचिः॥ अतु॰ ९६॥

श्विन में सिन्तिष्ठस्व स्योनन में सिन्तिष्ठस्व सुभूतेनं में सिन्तिष्ठस्व ब्रह्मवर्ष्ट्रसेन में सिन्तिष्ठस्व युद्धस्यिष्ट्रिमनु-सिन्तिष्ठस्वीपं ते यद्य नम् उपं ते नम् उपं ते नमः॥ श्वनु॰ ७९॥

श्रम्स्य, एकंपचाशक्तं(१)। जातवेदसे, चतुर्दश्(२)। भूर्म्वं(३), भूर्मये(४), भूर्मये, चैकंमेक्म्(५)। पाहि, पाहि, चलारि, चलारि(६—५)। यक्टन्दंसाम् हे (८)। नमो ब्रह्मेणे(८), च्रृतं तपः(१०), यया युष्कस्य, एकंमेक्म्(११)। श्रुणेरणीयान् चतुंस्त्रिः- श्रत्(१२)। स्हस्रशोर्षः पित्रः पितः(१३)। श्रादित्यो वा युषः(१४), श्रादित्यो वे तेजः, एकंमेक्म्(१५)। निधंनपतये चयोविश्श्रतिः(१६)। स्रोजातम् चीर्णं (१९)। वामदेवाय एकंम (१८)। श्रुपोरंभ्यः(१८), तत्पुर्वषाय, हे, हो(२०)। ईश्रानः(२१), नमो हिरस्य- वाहवे, एकंमेक्म् (२२)। च्रुतः स्त्यं हो(२३)। सर्वे।

•

वै, चुत्वारि(२४)। कद्रुद्राय, चीर्षि(२५)। यस्य वै-कं कती( २६), क्षणुष्व पाजः (२७), श्रदितिः (२८), च्यापे। वा दूदः, एकंमेकुम्(२८)। च्यापेः पुनन्तु, चुत्वारि(३०)। श्रिप्रिश्च(३१), सूर्येश्व, नवं नुव(३२)। बोमितिं, चुत्वारि(३३)। त्र्रायातु, पञ्च(३४)। त्राजीस्, द्रम्(३५्)। उत्तमें, चुत्वार्(३६)। घृणिः, चीणि(३७)। ब्रह्म मेतु मां, यास्ते, ब्रह्मच्त्यां, दार्दश्(३८)। ब्रह्म मेधया, श्रद्यानंः, दूमं, भूणह्त्यां(३८), ब्रह्मं मेधवा, ब्रह्मा देवानाम्, दूदं, वीरहत्याम्, रकान्नविध्यतिः, यकाव्यविरंशितः(४०)। मेधा देवी(४१), मेधां मु-दुन्द्रः, चुत्वारि, चत्वारि(४२)। चा मा मेघा, दे(४३)। मर्यि मेधाम् , एक्म्(४४) । श्र्रपैतु (४५), परं(४६), वार्तं प्राणम्(४०), श्रमुच भूयात्(४८), इरिप्र(४८), शकौर्ति (५०), मा चिरी सत्यो (५१), मा नें। मुद्दान्तं(५२), मा न स्तोके(५३), प्रजी-पते(५४), खिस्तुदा(५५), ह्यंम्बर्क्(५६), ये ते सुइ-सं, दे, दें (५०)। मृत्यवे खाहा, रकम्(५८)। देव-क्षंत्रस्य, एकाद्रश्(५) । यद्दी देवाः (६०), कामाsकार्षेत् (**६१), मन्धुरकार्षेत्, दे, दे**(६२)। ति-लान् जुहोमि, गावः, श्रियं, प्रजाः, पष्ट्(६३)। तिलाः हाषाः, चेर्रिश्, श्रीः, प्रज्ञा तु ज्ञातवेदः(६४), स्ता । प्राणापान, वाक्, त्वक्, श्रिरः, उत्तिष्ठ पुरुष, पृच्च (६५)। पृथिवी, श्रव्द, मनः, श्रव्यक्त, श्रात्मा, श्रन्तरात्मा, परमात्मा में, श्रुषे, श्रव्यक्त, श्रात्मा, श्रव्यक्त, प्रचंदश्(६६)। श्राये खाद्दा, रकचंत्वारिश्शत्(६०)। श्रेषं तद्दुः, नवं(६०)। श्रद्धायां प्राणे निविश्लास्त्रेष्ट हुतं, दश्(९०)। श्रद्धायां प्राणेः (९३), प्राणानां श्रव्यक्ति, श्रेष्टे। वयंः स्पर्णाः (९३), प्राणानां श्रव्यक्ति, दे, दे(९६)। श्र्वेनं में सन्तिष्ठख (९५), स्त्रं (९८), प्राणाप्त्यः (९६), तस्यवम्, रक्षेमेक्म (८०)। श्रशीतिर्नुवाकाः ॥

स्इ नीववतु । स्इ नी भुनक्तु । स्इ वीयेक्करवा-वहै । तेज्ञिख नावधीतमस्तु मा विदिष्ववहै ॥ श्रोम् श्रान्तुः श्रान्तुः श्रान्तिः ॥ इरिः ॐ ॥

इत्यार्ख्यकं समाप्तं ॥

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

| A.  |                                                                                                                                                                                                             |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| BIC |                                                                                                                                                                                                             |
| 1   | RETURN CIRCULATION DEPARTMENT 202 Main Library 3                                                                                                                                                            |
| 3   | RETURN 202 Main Library                                                                                                                                                                                     |
|     | HOME USE                                                                                                                                                                                                    |
|     | HOME OSE 5                                                                                                                                                                                                  |
|     | AFTER 7 DAYS                                                                                                                                                                                                |
| 6 1 | 1-month loans may be recharged by calling 642-3405 6-month loans may be recharged by bringing books to Circulation Desk 6-month loans may be recharged by bringing books to due date                        |
|     | 1-month loans may be renewed by bringing books to Circulate 6-month loans may be recharged by bringing books to Circulate Renewals and recharges may be made 4 days prior to due date  DUE AS STAMPED BELOW |
| 1   |                                                                                                                                                                                                             |
|     | AUG 29 1982                                                                                                                                                                                                 |
|     | Sept.29                                                                                                                                                                                                     |
| 1-  | KEC. CIR. NOV 4 '82                                                                                                                                                                                         |
| 00  | AUG 1 4 1985                                                                                                                                                                                                |
|     | AUG 22                                                                                                                                                                                                      |
| 1.  | REC CIRC JAN 6 1986                                                                                                                                                                                         |
|     |                                                                                                                                                                                                             |
|     |                                                                                                                                                                                                             |
|     |                                                                                                                                                                                                             |
|     |                                                                                                                                                                                                             |
| Le  |                                                                                                                                                                                                             |
| -1  | SORNIA REPKELEY                                                                                                                                                                                             |
|     | UNIVERSITY OF CALIFORNIA, BERKELEY 12/80 BERKELEY, CA 94720                                                                                                                                                 |
|     | FORM NO. DD6, 60m, 12/80 BERKELEY, CA 94/20                                                                                                                                                                 |
| 10  |                                                                                                                                                                                                             |
|     |                                                                                                                                                                                                             |

